
Zeitschrift: Animato

Herausgeber: Verband Musikschulen Schweiz

Band: 18 (1994)

Heft: 1

Artikel: Bach et Bruel III : la réconciliation

Autor: Lehmann, Dominique

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-959114

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-959114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Februar 1994 Nr. 1 Animato Seite 8

Die Visionen von damals sind immer noch aktuell
Die Reformtendenzen in der Musikpädagogik von 1900 bis 1933 - Resümee
und Ausblick auf die Gegenwart.

Das 20. Jahrhundert kann als Jahrhundert der
pädagogischen Reformen gelten. Die Vielzahl der
Strömungen, der Experimente, der Neugründungen
von Schulen, der pädagogischen Projekte und
Konzepte ist unüberschaubar. Das Interessanteste und
Folgenreichste drängt sich zusammen in den ersten
drei Jahrzehnten. Hier, in der Zeit der «Reformpädagogik»,

scheinen die Kreativität und die
Reformbegeisterung geradezu zu explodieren. Es bahnen
sich epochale Wandlungen an, so im allgemeinen
Erziehungsverständnis und im Selbstverständnis
der Jugend. Es war noch längst nicht alles
«verdaut», als das Naziregime der Reformeuphorie ein
Ende setzte. Nach 1945 bedurfte es in der
Wiederaufbauphase einer Anlaufzeit, um den Anschluss
wiederzufinden. Dann jedoch brachten die sechziger

und siebziger Jahre neueTurbulenzen, die
zahlreiche Parallelen zum ersten Drittel des Jahrhunderts

aufwiesen. Eine neue Jugendbewegung setzte

ein, in der diesmal nicht nur die Musik (nämlich
der Beat), sondern auch die Politik eine grosse
Rolle spielten. Mit der sogenannten antiautoritären
Erziehung wurde das Verhältnis zwischen Erwachsenen

und Kindern/Jugendlichen abermals zum
drängenden Thema erhoben. Bezeichnenderweise
löste das neuaufgelegte und mit zündendem Titel
versehene Buch vonAlexander Neill, der 1921 seine

Internatsschule Summerhill gegründet hatte, die
heftige Debatte aus.Aehnlich wurde wieder um die
Schule gestritten. Allerdings waren diesmal Phantasie

und Reformbestrebungen vielleicht nicht so
beeindruckend und erfolgreich wie bei den
Vorkämpfern zu Beginn des Jahrhunderts.

Die Musikpädagogik in der Reformbewegung
zwischen 1900 und 1933

Welcher Stellenwert kommt nun der Musikpädagogik

zur Zeit der Reformbewegungen zwischen
1900 und 1933 zu? Generell darf man wohl
konstatieren, dass sie keine Vorreiterrolle spielte. Die
zündenden Ideen und bedeutsamen Impulse kamen
vorrangig von den Vertretern der Fächer Kunst und
Deutsch. Eingebettet in den allgemeinen
reformpädagogischen Grundstrom fordern Jugendmusikbewegung

und musikpädagogische Reformbewegung:

weg von der einseitigen Förderung des
Intellektes; hin zur Entdeckung der eigenen schöpferischen

Fähigkeiten; ganzheitliches Lernen; Verbindung

von Lernen und Leben. Die Schlagworte und
die praktischen Bestrebungen sind dieselben wie
in den anderen reformerischen Bewegungen.

Es zeigen sich jedoch auch einige bemerkenswerte
Besonderheiten: Jugendmusikbewegung und

musikpädagogische Reformbewegung versuchen
musikalische Vergangenheit wiederzubeleben und
zu retten, ja, sie flüchten sich teilweise in sie hinein
und wenden sich folgerichtig heftig gegen die
Moderne; Kritik und Selbstkritik werden nur im
Ansatz formuliert; klare Konzepte, präzise Reflexionen

und politische Betrachtungsweisen gelten eher
als intellektualistisches Gehabe, dem eigenen
Anliegen erscheinen sie nicht gemäss. Wirft man
einen vergleichenden Blick etwa auf die
Kunsterziehungsbewegung, fällt sogleich das politische
Engagement auf. Erstaunlich ist auch die Forderung,
Kinder und Jugendliche behutsam an die moderne
Kunst heranzuführen, sie zu autonomen, kritischen
und sinnlich geniessenden Rezipienten zu erziehen,
ihnen angesichts der immer stärker aufkommenden
Massenmedien sinnvolle Freizeitangebote zu
vermitteln. Ebenso aktuell klingt derWunsch, renommierte

Schriftsteller möchten sich, ohne zu pädago-
gisieren und ohne ihre hohen ästhetischen Massstäbe

aufzugeben, auf das Gebiet der Kinder- und
Jugendliteratur begeben.

Derart dezidierte und zukunftsweisende Perspektiven

sind dem Denken der musikkulturellen und
musikpädagogischen Reformer eher fremd, und
fraglich ist manchmal, ob ihnen der Name «Reformer»

überhaupt zukommt, da es ihnen doch oft zu
sehr um Rückbesinnung und Wiederbelebung ging.
So wenden sie sich der vorbachschen Kunstmusik
zu, entdecken die alte Chormusik und die alten
Instrumente und begeistern sich für den unromantischen,

«wahrhaftigeren» Ausdruck dieser
Musikepochen. Auf der Suche nach den Wurzeln von
Leben und Kultur stossen sie auf die Volksmusik
und die Volkskultur insgesamt. Ihre Begeisterung
ufert aus zu einer regelrechten Überlebenshilfe für
das, was dem technisch-wissenschaftlichen und
wirtschaftlichen Fortschritt immer mehr zum Opfer

fällt.

Eigenständiger Status der Musikschulen als
Handicap?

Verständlich ist von daher, dass die ebenfalls
rückwärts gewandte Musische Erziehung häufiger
unter den Musikpädagogen als unter den Kunst-
und Literaturerziehern ihreAnhänger findet. Doch
wenden wir uns dem zu, was zu recht bis in unsere
Gegenwart überleben konnte. Willkürlich sei als

erstes die Gründung der Jugend- und Volksmusik¬

schule genannt (Fritz Jöde, 1925). In gewandelter
Form existieren sie heute weiter als Musikschule
für Kinder, Jugendliche und Erwachsene. Welchen
Stellenwert in der Musikkultur die heute rund
tausend kommunalen Musikschulen in Deutschland
respektive die rund vierhundert Musikschulen in
der Schweiz einnehmen, lässt sich kaum ermessen.
Aber sie schleppen auch eine schwere Hypothek
mit sich: die chronischen Finanz- und Statusprobleme.

So wichtig diese Institution vom
sozialpädagogischen Standpunkt aus sein mag, so hoch die
Qualifikation der in ihr beschäftigten Lehrkräfte
neuerdings zu bewerten ist, und so bedeutungsvoll
ihr kultureller Beitrag veranschlagt werden muss -

sie zählt zu den ersten Opfern von Sparmassnah-
men. Was da von Anfang an schief gelaufen ist,
muss man fragen. Die Antwort ergibt sich
wahrscheinlich daraus, dass die Jugendmusikschule
schon 1925 als gesonderte Institution gegründet
wurde, die fürs eigene Überleben zu sorgen hatte.
Der richtigeWeg wäre wohl ihre Integration in das

allgemeinbildende Schulsystem gewesen. Musikalische

Bildung im Gymnasium, in der Grund-, der
Haupt- und der Realschule wäre um eine höchst
wichtige Komponente bereichert worden: das
instrumentale Lernen. Zugleich hätte ein immer wieder

formulierter sozialer Anspruch verwirklicht
werden können: jedem motivierten Kind und
Jugendlichen den Zugang zu aktiver Musikausübung
nicht nur zu zeigen, sondern auch zu ermöglichen.
Von dieser Utopie, nämlich dass der Staat die
Hauptfinanzlast trägt, lässt sich leider nur noch
träumen. Die Chance scheint verpasst zu sein.
Ebenso die Chance, den Musikunterricht aus den
verzweifelten Musizierversuchen und der einseitigen

intellektualisierendenAusrichtung herauszuholen.

Ohne Zweifel sähe die musikalische Bildung
von Kindern und Jugendlichen ganz anders aus,
ebenso wären auch das Tätigkeitsfeld und das
Berufsbild des Schulmusikers erheblich anders, wenn
es damals gelungen wäre, diesenWeg zu gehen. So
lässt sich nur konstatieren, dass sich unter den
musikpädagogischen Reformern keine Persönlichkeit
befand, die mit hoher Inspiration und freiem, weitem

Blick ein umfassendes, zukunftsweisendes
pädagogisches Konzept hätte erarbeiten und in die
Wege leiten können. Erstaunt mag man heute
fragen, warum die grossartigen Entwürfe von Mariä
Montessori, Berthold Otto, Peter Petersen, Georg
Kerschensteiner oder Celestin Freinet bei den
Musikpädagogen so wenig Beachtung fanden.

Die Entdeckung des Kindes ist auch der
Beginn der musikalischen Früherziehung

Allerdings, die Entdeckung des Kindes, die von
Maria Montessori, Berthold Otto und anderen
ausging, hatte auch in der damaligen Musikpädagogik
ihre glücklicheWirkung getan. Fritz Jöde entdeckte

auf seine Weise «das schaffende Kind in der

Musik» (so derTitel seines 1928 erschienenen
Buches). «Wie ist doch der ganze Lebenstag des kleinen

Kindes von Musik erfüllt! Immer wieder musiziert

es aus sich selbst heraus... Jedenfalls ist es
Spiel, nichts als Spiel: Eins sind Singen und Spiel.»
Damit gewinnt man allgemein in der Musikpädagogik

einen Blick dafür, dass Kinder anders als
Erwachsene sind, dass die Phase der Kindheit eine
unvergleichliche Eigenwertigkeit besitzt und dass
die ungeheure Lernfähigkeit des Kindes aufAngebote

wartet. «Da steht das Kind nun vor seinem
Lehrer und lädt ihn ein mitzutun. Nicht er das Kind,
sondern das Kind ihn. Denn um diese seine Welt
handelt es sich doch... Dabei ist er aber der
wegweisende Freund» (Jöde). Hier können wir nun den
entscheidenden Beginn der musikalischen Friiher-
ziehung sehen, der von der Dalcroze-Schülerin
Mimi Scheiblauer auf der Grundlage der
«Rhythmischen Gymnastik» einen zusätzlichen
zukunftsweisenden Impuls erhält. In der heutigen Musikschule

ist die elementare Musikbildung eine
unverzichtbare Arbeitsbasis. Die Bedeutung dieses
«Faches» lässt sich nicht hoch genug einschätzen.
Bedauerlicherweise kann ja die Familie heute kaum
noch Kinder in eine lebendige häusliche Musikkultur

einführen. Die allgegenwärtigen Massenmedien

stopfen den «absorbierenden Verstand» der Kinder

(Montessori) voll und garantieren auf ihre Weise

eine «zeitgemässe» musikalische Früherziehung.
Klar und entschieden kann man deshalb aussprechen,

dass die in den Musikschulen geleistete
Musikalische Früherziehung keineswegs den kurzsichtigen

Interessen der Instrumentallehrer zu dienen
hat, nämlich lediglich funktional die Voraussetzungen

für das instrumentale Lernen zu schaffen. Es
geht vielmehr darum, in geradezu kompensatorischer

Weise ein elementares und fundamentales
musikalisches Lernen nachzuholen, das eigentlich
schon am Beginn des Lebens einsetzen sollte.
Musikalische Früherziehung stellt allerdings nicht nur
eine lebendige Einführung in Musikkultur dar. Sie
ist darüberhinaus entwicklungspsychologisch
geradezu unentbehrlich, da musikalisches Lernen in
einer kaum vergleichbaren Weise integrativ
geschieht, indem es emotionale, motorische, sensorische,

kinästhetische, kognitive und ästhetische
Komponenten zu einer Einheit verschmilzt. Darauf

verweist die mittlerweile anerkannte For-
schungs- undTherapiearbeit des französischen Arztes

Alfred A. Tomatis. Seinen Vorstellungen nach
müsste die gezielte musikalische Erziehung bereits
weit vor der Geburt beginnen, da das Gehör und
séine Entwicklungvon umfäksender Bedeutung für
die Gesamtentwicklung des Embryos und des Fötus

ist.

Körper - Rhythmus - Musik
Kehren wir zurück zum Beginn unseres Jahrhunderts.

Da gewinnt ein weiteres Thema brisante
Bedeutung: «Körper - Rhythmus - Musik». Die
Initialzündung gab Emile Jaques-Dalcroze. Schon 1904
wurde «Rhythmische Gymnastik» Pflichtfach am
Genfer Konservatorium. Zunächst als kompensa-
torisch-therapeutische Massnahme für die «musi¬

kalisch behinderten» Studierenden gedacht,
gewann das Fach immer mehr Eigendynamik. Heute
ist es längst den Kinderschuhen entwachsen und
erhebt den Anspruch, eine selbständige Form der
musikalischen Erziehung zu sein mit vielfältigen
Inhalten und Methoden. Doch die Entdeckung und
Auferstehung des Körpers in der Musik ist noch
keineswegs wirklich vollzogen. Aus der grundlegenden

Idee Dalcrozes entstand zwar ein neues
Fach. Die vor hundert Jahren von ihm beobachteten

körperlichen Hemmungen und Blockierungen
der musikalischen Ausdrucksfähigkeit haben
jedoch eher noch zugenommen. Körpertherapien, die
ebenfalls seit Beginn dieses Jahrhunderts entstehen,
finden demzufolge immer mehr Eingang in das
Ausbildungsangebot der Musikhochschulen. Es
sieht so aus, als ob zur Wiedergewinnung der vollen

musikalischen Ausdrucksfähigkeit eine
Rückbesinnung auf das Anliegen von Jaques-Dalcroze
notwendig und eine intensive praktische Verwirklichung

dringender denn je seien.
Zum Schluss sei noch an das Lebenswerk We/n-

rich Jacobys erinnert, das jüngst wieder an die
Oeffentlichkeit gebracht wurde. «Jenseits von
begabt und unbegabt» sah Jacoby die musikalischen
Fähigkeiten vieler Menschen brachliegen. Seine
entschiedene Behauptung lautet: Unmusikalische
Menschen gibt es nicht. Durch Konfrontation mit
ungeeignetenAufgaben, durch angstvolle Orientierung

am «Richtigen», durch Lehrpersonen, die viel
reden und «machen» wollen, werden Menschen
entmutigt, blockiert und verbogen. Natürliches
musikalisches Verhalten beginnt dagegen mit einem
ursprünglichen Lauschen, einem Bewegtsein und
Sich-bewegen-Lassen, einem Erspüren von
gesamtkörperlichen Zuständen. Gewahrwerden,
Erproben, Erkunden lässt die eigenen Fähigkeiten in
Erscheinung treten. Und dies gilt - so Jacoby - für
alle Bereiche menschlichen Verhaltens. Genau in
diese Richtung geht auch der heutige Trend, der
die rechte Gehirnhälfte und ihre ungeahnten
schöpferischen Kräfte entdeckt. Bleibt zu hoffen, daSs

dieserTrend vor denTüren der Schulen nicht Halt
macht.

Das Fazit bleibt trotz allem positiv
Unter der Vielzahl reformerischer Gedanken,

Anstösse und Taten wurden einige bedeutsame
herausgegriffen. Ein Resümee dieser Art kann nur
fragmentarisch und willkürlich bleiben. Historische
Ereignisse «sachlich richtig» darzustellen und
gerecht zu bewerten, ist geradezu unmöglich.
Geschichte existiert wohl nur als Konstrukt in den

Köpfen der Menschen, die sie «machen» und
leben.

Im übrigen scheint es das Schicksal aller
Reformbewegungen zu sein, dass grosse Hoffnungen auf
sinnvolle Veränderungen selten erfüllt werden. Es
lohnt sich jedoch allemal, den Faden immer wieder
aufzugreifen und fortzuspinnen. Denn letztlich
kommt es doch zu irreversiblen Veränderungen in
die gewünschte Richtung, so gering sie manchmal
auch sein mögen.

Anselm Ernst

Bach et Bruel III: la réconciliation
Partis de l'hypothèse d'une distinction fondamentale entre musique classique et variété,
nous avons tenté de montrer que cette différence s'exprime d'une manière évidente sur le
plan de la forme.

En effet, si la variété et le classique procèdent
tous deux essentiellement par récurrence
d'éléments musicaux (motifs, thèmes, voire entités plus
complexes), l'un se construit de façon résolument
cyclique, enchaînant couplets et refrains, tandis que
l'autre introduit une évolution, un devenir dans le
cercle en modifiant et en développant les éléments
de base. L'heure est venue de tirer quelques
conclusions.

En premier lieu, comment interpréter la
distinction formelle énoncée ci-dessus? Une solution
consisterait à dénoncer l'incapacité des auteurs de
variété. Attitude hautaine et stérile qui conduit à

poser des questions oiseuses du style: quel genre
de musique auraient produit les Beatles s'ils avaient

étudié l'harmonie et le contrepoint? Plus intéressante

me semble la perspective selon laquelle la
simplicité, voire l'indigence de la variété découlerait

d'un choix esthétique. Or ce choix nous
amène tout naturellement à ce que nous appellerons

le problème de la «finalité» musicale, non pas
une finalité métaphysique - Dieu nous en garde, le
terrain est déjà suffisamment bourbeux -, mais la
question très concrète de savoir pour quelle occasion

est écrit tel morceau et quel genre d'écoute
suggère-t-il?

Mon Dieu, c'est plein de musique!
«Du Moyen-Age jusqu'à la Révolution française,

la musique a toujours été l'un des piliers de notre

culture et de notre vie. La comprendre faisait
partie de la culture générale. Aujourd'hui, la
musique est devenue un simple ornement, qui permet
de remplir des soirées vides en allant au concert ou

à l'opéra, d'organiser des festivités publiques ou,
chez soi, au moyen de la radio, de chasser ou de
meubler le silence créé par la solitude. D'où ce
paradoxe: nous entendons aujourd'hui beaucoup plus
de musique qu'autrefois - presque sans interruption

-, mais elle n'a pratiquement plus aucun sens

pour notre vie: elle n'est plus qu'un joli décor»'*1'.
Cette réflexion de Niklaus Harnoncourt qui ouvre
le Discours musical, met en évidence un changement

frappant dans la perception de la musique au
20e siècle: la multiplication des situations d'écoute.
Chez soi, dans la voiture, dans les super-marchés,
au téléphone... à chaque instant, la musique
s'immisce dans notre existence quotidienne.
L'apparition des moyens d'enregistrement et de

reproduction, ainsi que la radiodiffusion s'imposent
bien évidemment comme les causes directes de cette

omniprésence. Autrefois, pour se rincer l'oreille,
force était soit d'aller au concert, soit de pratiquer
un instrument. De fait, l'audition d'oeuvres musicales

constituait un événement rare, privilégié, se
déroulant dans un cadre festif, quasi sacral.
Aujourd'hui, il suffit d'actionner un bouton de notre

chaîne HI-FI: facile! Ainsi, la radio a fait bien
davantage que de populariser la musique, elle en a

modifié la perception. A force d'allumer d'un geste
machinal notre transistor, nous avons développé
une écoute passive qui se contente de se laisser
envahir par la musique sans chercher à la toucher, à

la palper, à la pétrir. Or d'emblée la variété a pu
bénéficier du pouvoir médiatique de la radio
jusqu'à en devenir entièrement dépendante. En
effet, de nos jours, seule une diffusion systématique
sur les ondes peut assurer le succès d'une chanson.

C'est pour l'avoir entendu dix, vingt fois sur NRJ,
Europe 1 ou Couleur 3 que nous achèterons le CD,
que peut-être nous assisterons à son exécution en
concert. Par conséquent, il n'est pas absurde d'en
déduire que la variété a adopté une structure
volontairement peu complexe, favorisant le genre
d'écoute engendré par la radio.

Contre un élitisme esthétique
Nombre de musicologues et mélomanes s'élèvent

et tempêtent contre cette prétendue dégénérescence,
invoquant avec nostalgie les mânes de ces vrais
auditeurs d'alors qui savaient encore apprécier
pleinement la musique. Telle est l'attitude d'un
Harnoncourt, désolé de la banalisation de son art,
réduit au rang de divertissement au sens pascalien
du terme. Telle est encore l'attitude d'un Adorno,
houspillant avec rage ces productions larvaires de
la culture de masse, ignorant la vraie, la seule
musique «radicale». Comment se justifient ces prises
de position? Elles découlent d'une certaine conception

archaïque et élitaire de l'esthétique, jaugeant
l'art selon les catégories suprêmes du Beau et du
Vrai. Or ces notions sont aujourd'hui complètement
éculées dans un discours critique. Le concept
pittoresque du Beau avec un grand B survit encore dans
la conversation de quelque vénérable rombière,
riche veuve esseulée de préférence, durant
l'entracte d'un concert symphonique, tandis que le
beau subjectif s'apparente au «vachement-méga-
cool» d'adolescents rassemblant sous une appellation

commune Bruel, une belle paire de fesses et un
Big Mac. De même, la Vérité, définie comme
l'identification du discours à la réalité, ne trouve
aucune place an sein de la musique, qui ne
fonctionne pas par signes - un son ou une note ne
«renvoient» à rien -, et ne possède par conséquent
pas d'éléments signifiants. C'est pourquoi, il me
semble difficile de cautionner un élitisme intello-
artistique, ne jurant que par un seul type d'écoute



Februar 1994 Nr. 1 Animato Seite 9

Heinrich Neuhaus:
l'art du piano, l'art d'enseigner aujourd'hui
Heinrich Neuhaus figure sans conteste parmi les personnalités marquantes dans l'histoire
de la musique du XXe siècle. Disparu en 1964, ce génie pédagogique qui forma Sviatoslav
Richter, Emil Guillels et tant d'autres, demeure vivant dans la mémoire de tous les
pianistes. Aujourd'hui, ses élèves lui rendent un vibrant hommage.

Ayant manifesté très tôt des aptitudes musicales
exceptionnelles, Neuhaus s'imposa rapidement au

début de notre siècle comme l'un des pianistes les

plus brillants de sa génération. Contraint
d'interrompre ses tournées de concerts européennes à

l'aube de la première guerre mondiale, il développa
en Russie une intense activité pédagogique qui
l'amena à être nommé en 1922 professeur au
Conservatoire de Moscou, prestigieux établissement
dont il fut directeur de 1934 à 1937. Au soir de sa

vie, il tint à consigner le fruit de ses expériences de

concertiste et de pédagogue dans un livre qui s'est
imposé depuis comme un ouvrage indispensable
pour qui s'intéresse au piano, à l'enseignement ou,
tout simplement, à la musique. En effet, L'Art du
Piano conjugue une pensée profonde sur l'art
musical et la mission de l'interprète, à une réflexion
pointue sur les problèmes techniques liés à

l'exécution pianistique, ainsi qu'à une somme
prodigieuse d'expériences pratiques.'*1*

Pour aborder cette personnalité hors du commun,
nous avons interrogé la pianiste d'origine lituanienne

EstherYellin. Elève du Maître de 1958 à 1964,
elle a conçu l'idée de l'Institut Heinrich Neuhaus,
fondé en juin 1991, officiellement inauguré en mars
1993 par un concert de Radu Lupu et Zubin Mehta,
et elle en assume la direction artistique.
L'Institution a pour but de perpétuer l'esprit de

Neuhaus en accueillant les plus grands interprètes
actuels, des pianistes bien entendu, mais d'autres
musiciens également, voire des personnalités du
monde des arts en général. Parmi les pianistes qui
ont déjà donné des cours d'interprétation (ou vont
en donner prochainement), citons Lew Naoumow,
Esther Yellin, Vitaly Margoulis, Edward Auer et

Magnifiquement située au bord de la Limmat, (Tobler-
strasse 107, Zurich), la Fondation Neuhaus accueille
des pianistes de haut niveau.

Wladimir Krajnew'*2' qui, présent lors de
l'interview, a tenu à associer son témoignage à celui
d'EstherYellin.

Animato: Au début de L'Art du Piano, Neuhaus
écrit: «Avant d'apprendre à jouer de quelque
instrument que ce soit, l'enfant, l'adolescent ou
l'adulte, doit déjàposséder intérieurement une sorte

de musique.(...) Tout le secret du talent et du génie

consiste àfaire vivre pleinement la musique aux
tréfonds de soi-même, avant que le doigt ne se pose
sur la touche ou que l'archet n'effleure la corde.
Cette musique intérieure existe-t-elle en chacun
d'entre nous?

Wladimir Krajnew: Absolument, car ce que
nous appelons «musicalité» relève en premier lieu
de la sensation, de l'émotion. La musique est
d'emblée quelque chose de vécu, de ressenti. En ce
sens, personne n'est a-musical. De fait, la première
tâche du pédagogue consiste moins à transmettre
des informations qu'à ouvrir l'élève à lui-même, à

lui révéler sa «musicalité» intrinsèque. Certes, ce

processus peut s'avérer plus ou moins difficile, car
souvent, toute une série de barrières psychologiques

nous empêchent d'accéder à notre monde
d'émotions. Détruire ces barrières nécessite parfois
des efforts titanesques. C'est de ce point de vue que
nous pouvons distinguer des élèves diversement
«doués».

Esther Yellin: Jamais Neuhaus ne rejetait des
éléments «à problèmes». Il avait foi en leurs
possibilités et tentait de les mener, sans toutefois les
forcer, jusqu'au plus profond de leur personnalité;
ceci d'ailleurs souvent sous les sarcasmes de ses

collègues qui raillaient cet esprit de persévérance.
Je me souviens avoir déploré une fois qu'il délaissait

mon travail au profit d'autres élèves présentant
ce genre de difficultés. Il me répondit: «Tu as beaucoup

de chance d'avoir de la facilité, tu trouveras
sans peine ton chemin. Ceux-ci ont davantage
besoin de mon aide.»

Neuhaus insistait sur lefait qu 'avantd'aligner des

notes et des accords, il faut s'imprégner du sens
global d'une oeuvre, d'en saisir «l'image
esthétique». Qu 'entendait-ilpar là?

Esther Yellin: Aucune oeuvre musicale n'a de

sens univoque. La «signification» que l'on peut en
donner dépend de nombreux facteurs, mais fait
intervenir au premier plan notre affectivité et notre
imagination. Neuhaus avait à coeur de ne jamais
imposer un sens, une interprétation définitive. Il
tentait avant tout de développer notre imagination,
d'une part en proposant des images suggestives,
d'autre part en nous rendant sensibles, au contexte
historique et au climat intellectuel au sein duquel
une oeuvre a été composée.

Wladimir Krajnew: Il avait cette faculté
extraordinaire d'inventer des métaphores qui frappent
l'esprit, qui provoquent aussitôt une vision de

l'atmosphère d'une pièce. Cette faculté était
l'expression d'une imagination fertile, nourrie par
une vaste culture qui associait la littérature à la
physique théorique. En ce sens, Neuhaus était encore
un homme du XIXe siècle.

Vouloir incarner une émotion musicale dans
l'exécution pianistique pose évidemment le problème

de la technique. Quelle rôle exerçait la
technique dans l'enseignement de Neuhaus?

Esther Yellin: Les écoles actuelles tendent à
dissocier technique et musique. Or Neuhaus insistait
sur la continuité de ces deux éléments. Il se plaisait
à rappeler l'origine étymologique de technique,
«technè» qui, en grec, signifie art. En fait, tout est
affaire de technique, à commencer par le problème
fondamental de la qualité du son. Inversement, il
serait erroné de vouloir réduire cet aspect à des «fais
comme cela» ou à des «tiens ta main ainsi». Combien

de fois ai-je travaillé des heures durant avec
Neuhaus le premier thème d'une sonate de
Beethoven ou de Schubert jusqu'à ce que je sente les
sons jaillirnaturellement de moi. Enfin, j'avais trouvé

le moyen de rendre exactement ce que je ressentais

et ma main s'était placée d'instinct à la bonne
position.Ainsi, un geste correct provient-il toujours
d'un sentiment naturel et musical.

Wladimir Krajnew: C'est pourquoi, il est
préférable d'aborder les problèmes techniques précis
au sein de leur contexte musical. Certes, il est
impossible de faire impasse sur Czerny ou telle série
d'exercices abstraits. Mais Neuhaus suggérait à

l'élève qui avait acquis un niveau satisfaisant de
travailler les trilles dans la sonate op. 109 de
Beethoven, les octaves dans les concertos de Liszt et de
Tchaïkovski, les sixtes dans l'étude op. 25 No 8 de

Chopin etc... Car les traits de virtuosité sont
toujours l'expression d'une nécessité musicale. Vouloir

les abstraire de leur contexte revient à leur ôter
toute signification.

Qu'est-ce qu'une «bonne» interprétation?

^ Esther Yellin: L'interprétation fait intervenir
essentiellement trois facteurs: 1.- le texte, 2.-
l'individu, 3.- le style. La première étape consiste à

déchiffrer le texte avec la plus stricte rigueur.
Chaque nuance, chaque staccato, chaque legato doit
être respecté. Toutefois, la notation musicale revêt
avant tout un caractère symbolique. En effet, un
piano nous renvoie tout au plus à un monde du piano

qui exclut le monde du forte. Al'intérieur de ces
univers de possibles, nous devons choisir la nuance,

le toucher, l'expression justes, en vertu de notre
sentiment et de notre individualité et en vertu de

normes stylistiques fournies par une connaissance
approfondie de l'esthétique des différentes époques
de l'histoire de la musique. Une conception globa-

Esther Yellin, directrice artistique de la Fondation
Neuhaus: un grand talent pianistique et musical, une
personnalité charismatique et chaleureuse jusqu'au bout
des doigts. (Photo: Burnier)

le et profonde de l'oeuvre fondée sur ces trois
critères fourniront, je crois, une bonne interprétation.

Comment apprendre à interpréter?

Wladimir Krajnew: Il existe autant de façons
d'enseigner qu'il y a d'élèves et de professeurs.
Certes, beaucoup d'éléments identiques reviennent
constamment, des défauts, des erreurs à corriger et
à corriger encore... Aucun enseignant ne peut éviter

cela. Néanmoins, le centre de l'activité
pédagogique réside dans cette sorte de maïeutique qui
consiste à aider son élève à accoucher de lui-même.
C'est parce qu'il travaillait dans cette perspective
que Neuhaus a su former des talents pianistiques
aussi différents que S. Richter et E. Guillels.

Existe-t-il donc véritablement une «méthode
Neuhaus»

Esther Yellin: Par son profond respect de

l'individualité et la richesse de chacun, Neuhaus
était opposé à toute tentative de systématisation de

l'enseignement. En ce sens, il n'y a pas de recette-
miracle. En revanche, on peut désigner par
«méthode Neuhaus» un certain esprit de travail d'une
intransigeante rigueur et d'une grande liberté à la
fois, un respect et une honnêteté absolus envers
l'élève et le compositeur, une culture extraordinaire

du son et de la technique, un enthousiasme

permanent dans la pédagogie musicale.

Propos recueillispar Dominique Lehmann

'"''Heinrich Neuhaus: L'art du piano, Editions Van de
Velde, Paris, 1971.

<*2)Lauréat du concours Tchaïkovski à Moscou en 1970,
W. Krajnew a joué avec des chefs d'orchestre tels que
Pierre Boulez, Kurt Mazur, Cari Maria Giulini. Il
enseigne actuellement au Conservatoire de Moscou et à la
Musikhochschule de Hannover.

et une seule musique, perspective intransigeante et
réductrice. Vive la diversité, vive la variété!

All together, Yeah!
La démarche adoptée jusqu'ici consistait à partir

d'une différence formelle entre classique et variété,

pour en déduire une distinction parallèle de la
qualité d'écoute. Or, dans l'ordre des choses, cette
démarche est inversée. En effet, si l'on pose d'une
manière péremptoire que la musique est conçue
pour être écoutée, la texture et la structure
qu'adoptera le compositeur sera déterminée par le
choix d'un type d'écoute. De sorte qu'il est plus
judicieux de poser d'emblée une distinction de

perception, méthode permettant, me semble-t-il, une
bien meilleure assise pour l'analyse et le jugement.
Ainsi, on pourrait envisager le classement suivant.
Une écoute «classique», active et concentrée, tente
de suivre le flux musical, de le comprendre
intellectuellement et «sensuellement». Elle s'applique
avant tout à des oeuvres comme l 'Art de la Fugue,
des sonates de Beethoven et des symphonies de
Brahms... Une écoute «variété» consiste à se laisser

pénétrer par la musique, sans autre but que de
jouir de ce qu'Adorno nomme avec un souverain
mépris les plaisirs «grossiers» de la musique: «des
thèmes faciles à retenir, des endroits d'une beauté
néfaste (sic), des atmosphères, des associations»'*2'.
Or à cette catégorie appartient, outre la variété, tout
un pan de la musique classique. En effet, je ne saurais

ranger ailleurs que dans cette catégorie tel air
de Bell ini et telle danse extraite du Lac. des Cygnes
de Tchaikovsky. Du coup, notre fameuse distinction,

claire et tranchée, se doit d'être relativisée. En
effet, en inversant notre schéma analytique, nous
trouvons des frontières plus ténues entre les deux
genres musicaux envisagés. Mais cette perspective
me semble davantage correspondre au caractère
vivant de la musique qui met en jeu avant tout la

globalité de notre existence, avant d'aborder une
quelconque problématique intellectuelle. De fait, ne
vivons-nous que de sublime?

Pour conclure, nous poserons qu'il n'existe pas
de genres musicaux déterminés de prime abord par
la forme, mais peut-être bien davantage par la qualité

d'écoute suggérée par la musique elle-même,
approche qui, en rejetant une conception fixiste et
en privilégiant l'aspect relationnel, pourrait être
taxée de phénoménologique. Quant au discours mu-
sicologique traditionnel, qui ne sait que faire de la
variété, il oublie quelquefois qu'une oeuvre de
musique n'est pas une «chose», stable et immuable,
mais un phénomène qui ne vit que par le mouvement

dynamique de l'audition.
Dominique Lehmann

'"^N. Harnoncourt, Le discours musical, Paris 1984.

'*2'T.W. Adorno, Philosophie de la nouvelle musique,
Paris 1979, p 19.

livres/partitions

Gérard Gefen: Les Musiciens et la franc-maçonnerie.
Fayard, coll. «Les chemins de la musique», Paris

1993, 232 pages. Prix indicatif Fr. 28.-.

Les rapports étroits entre la musique et la franc-
maçonnerie ont depuis longtemps suscité de nombreux
commentaires; pas toujours objectifs, ceux-ci ont parfois

même donné naissance à des légendes tenaces (à

l'exemple du prétendu complot contre Mozart, accusé
d'avoir trahi les secrets de l'Ordre dans la «Flûte
enchantée»).

Adoptant une attitude critique face aux spéculations
diverses, notamment celles ayant trait à l'existence
d'une musique maçonnique spécifique et à un symbolisme

musical caché, Gefen s'attache à décrire les liens
réels qui se sont créés entre les musiciens et l'institution

maçonnique. Du début du 18èm<: siècle à nos jours,
l'ouvrage nous fait ainsi découvrir à travers toute
l'Europe et jusqu'aux Etats-Unis les personnalités du
monde musical qui ont été liées, de près ou de loin, par
intérêt ou par conviction à la franc-maçonnerie. Dans
ce parcours, une attention particulière est accordée aux
compositeurs les plus célèbres, Mozart en tête.

La liste des personnages rencontrés est longue, mais
Gefen sait animer son récit par l'insertion d'anecdotes
piquantes, rehaussées par son humour et son style incisif.

Il n'oublie pas non plus d'évoquer, non sans ironie,
les diverses erreurs et hypothèses hasardeuses auxquelles

se sont laissé entraîner bien des commentateurs. Ses

analyses sont séduisantes, mais elles manquent parfois
de rigueur.

Si le détail révèle ainsi quelques imprécisions,
l'approche socio-culturelle très large de cet essai fait
en revanche bien ressortir l'évolution, au fil des grandes

étapes historiques et artistiques, du rôle joué par la
franc-maçonnerie dans la vie musicale (rôle
particulièrement actif au 18èrac siècle), et de l'importance qu'a
revêtu la musique au sein des loges.

En fin de compte, Gefen propose un bon ouvrage de

synthèse, susceptible de faire découvrir au grand
public une société qui reste pour beaucoup entourée de
mystère. André Carruzzo

Michel Goldberg: Méthode de saxophone jazz.
Editions Outre Mesure, Paris 1993, 2 vol. accompagnés de
2 CD, 190 et 300 pages, Fr. 80.- et 120.- (un CD
d'accompagnement est proposé à part).

Depuis une vingtaine d'années, l'enseignement du
jazz a connu un essor considérable et les techniques
utilisées pour cette musique ont été abondamment
décrites dans bon nombre d'ouvrages qui regorgent
d'exercices et de transcriptions de solos, mais qui ne
présentent que rarement une méthodologie claire et
raisonnable.

La «Goldberg», comme on la nomme déjà dans les
milieux jazzistes, propose une approche globale de l'étude
du saxophone dans un contexte jazz. Globale dans le
sens que tout ce qu'un jazzman utilise pour concevoir
et jouer est traité parallèlement dans les deux volumes
(un troisième est annoncé), à savoir:

1) La technique de l'instrument, tenue et production du
son, doigtés, vocalises sur les harmoniques, vélocité.
2) Le matériau musical, gammes, arpèges, cadences,
modes, formes et carrures.
3) Le solfège et le développement de l'oreille,
l'improvisation, la production d'une pensée musicale
spontanée, ainsi que beaucoup d'autres notions.

Dans le premier volume, les leçons sont prévues pour
une semaine de travail alors que dans le second, l'élève
devra assimiler chaque leçon avant de passer à la
suivante. Chaque nouvelle notion est accompagnée d'un
commentaire simple et les buts à atteindre sont clairement

définis. L'abondance du texte par rapport aux
exercices en notation musicale s'explique par le fait
qu'une grande partie de ce que joue un musicien de

jazz est improvisé et, de ce fait, la méthode donne
surtout des idées directrices à transposer dans tous les tons,
ce qui lui permettra de développer son «oreille» et sa
mémoire. Cela permet de se dispenser de nombreuses

pages de gammes et autres «pattern» qui encombrent
beaucoup d'autres méthodes.

Les morceaux proposés sont composés par des musiciens

français de renom comme Eric Barret ou François
Biensan; ils forment un ensemble cohérent et
permettront de se familiariser avec les formes traditionnelles

et modernes du jazz.
Pendant les leçons proprement dites, des considérations

générales importantes sont présentées d'une
manière très claire et elles sont d'un apport majeur pour la
méthode, en particulier dans le chapitre sur la respiration

du premier volume ainsi que dans un autre chapitre
très important sur les mécanismes psychiques et
moteurs de l'improvisation dans le second.

Le propos de Michel Goldberg est d'aider l'aspirant
«jazzman» à devenir un musicien complet qui jouera
en ayant une pensée musicale active, plutôt qu'un «singe

savant» alignant des clichés et autres «plans» à la
mode.

En ce sens, cette méthode, qui ne décrit pas de

recettes miracle et qui, au contraire, demandera un

gros investissement de travail à l'élève, s'avère être
une réussite parfaite et elle fera certainement date
dans l'histoire de l'enseignement du jazz.

Michel Weber


	Bach et Bruel III : la réconciliation

