
Zeitschrift: Mitteilungen der aargauischen Naturforschenden Gesellschaft

Herausgeber: Aargauische Naturforschende Gesellschaft

Band: 31 (1986)

Artikel: Wissenschaftliche Evolutionslehre und Schöpfungsidee

Autor: Wagner, Gerhart

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-172794

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-172794
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wissenschaftliche Evolutionslehre und Schöpfungsidee

von Gerhart Wagner *

alt Rektor des Realgymnasiums Bern-Neufeld

Vorbemerkung

Im Dezember 1984 fand in der Evangelischen Heimstätte Gwatt bei Thun ein vom
Schweizerischen Gymnasiallehrerverein veranstalteter Kurs statt mit dem Titel
«Ist die Schöpfungslehre eine wissenschaftliche Alternative zur Evolutionslehre?».
Unter der Bezeichnung «Schöpfungslehre» oder «Kreationismus» tritt seit mehreren

Jahren in wissenschaftlichem Gewände eine Bewegung auf, welche die
Evolutionslehre als einen grandiosen Irrtum bezeichnet und versucht, auf streng biblischer

Grundlage ein wissenschaftliches Gebäude aufzurichten, welches die
Evolutionslehre ersetzen soll. Der Kreationismus hält an einem einmaligen und kurzfristigen

Schöpfungsakt fest, wie er in der Genesis, dem ersten Buch der Bibel, dargelegt

ist. Für die Anhänger dieser Lehre sind auch Sinflut und Arche Noah durchaus
wörtlich zu nehmende Informationen, und die Welt ist nach ihnen nicht einige
Milliarden, sondern nur einige Tausend Jahre alt.

Es ist offensichtlich, daß eine solche Geisteshaltung keine andere Wurzel haben
kann als eine religiöse: Man glaubt, die Aussagen des Alten Testamentes als objektive

Informationen über die Naturwirklichkeit verstehen zu müssen. Anders
gesagt: Wo heutige wissenschaftliche Resultate in Gegensatz kommen zu
biblischen Aussagen, ist an diesen festzuhalten, und die Wissenschaft hat zu schweigen.
Das ist biblischer Fundamentalismus. Es ist in der Schultheologie, der katholischen
und der reformierten, längst überwunden.

Aber die Kreise, die theologischer sind als die Theologen, päpstlicher als der
Papst, sind nie ausgestorben, und in neuester Zeit bekommen sie Schützenhilfe von
einzelnen Naturwissenschaftern. Am allermeisten in Amerika, wo die Erkenntnis
der Abstammung des Menschen ja bis in die jüngste Vergangenheit noch weither-
um als Ketzerei galt und in gewissen Staaten in den Schulen nicht gelehrt werden
durfte. Aber die Kreationslehre hat auch eine europäische Hochburg in Deutschland,

und die Welle schwappt von dort her ganz deutlich spürbar auch über den
Rhein herüber in helvetische Lande, ja bis in die Kreise der schweizerischen
Mittelschullehrer herein. Was Wunder, wenn da nichtwissenschaftliche Kreise verunsichert

werden und sich fragen, ob die Evolutionslehre am Ende doch nur eine nicht
mehr zu haltende Hypothese sei, ein «Jahrhundertirrtum» gar, an den nur noch
glauben könne, wer nichts von den neuesten Erkenntnissen der Naturwissenschaften

gehört habe.

* Vortrag vor der Aargauischen Naturforschenden Gesellschaft am 6. März 1985

Mitt. Aarg. Naturf. Ges. Bd. XXXI S. 439-456.1986



440 Gerhart Wagner

In diesem Zusammenhang muß der Gymnasiallehrerkurs in Gwatt, von dem

ich eingangs sprach, als ein bemerkenswert symptomatisches Ereignis gesehen
werden: 125 Jahre nach Darwins epochalem Werk von 1859, das wie kein anderes

auf die Naturwissenschaften, aber auch auf viele Geisteswissenschaften befruchtend,

ja revolutionierend gewirkt hat, hält es der Schweizerische Gymnasiallehrerverein

für notwendig, einen Kurs über die Frage durchzuführen, ob man am Ende
die ganze wissenschaftliche Evolutionslehre heute aufgeben müsse.

Mir war in meinem einleitenden Grundsatzvortrag daran gelegen, genau das

Gegenteil zu zeigen, nämlich, daß die erweiterte Evolutionslehre als die zentralste
und grundlegendste aller Naturerkenntnisse des 20. Jahrhunderts betrachet werden

darf. Im Folgenden lege ich Ihnen die wesentlichen Gedankengänge jenes
Gwatter Vortrages dar.

I. Einleitung

Als Vater des wissenschaftlichen Evolutionsgedankens gilt der große Franzose
Jean Baptiste Lamarck (1744-1829): Er hat ihn in seiner «Philosophie zoologi-
que» im Jahre 1809, dem Geburtsjahr Darwins, erstmals klar formuliert - erstmals
in bezug auf die Evolution der Organismen.

Aber der Evolutionsgedanke der Neuzeit ist nicht von einem Biologen zum
erstenmal gedacht und ausgesprochen worden, sondern von einem Theologen und
Philosophen, nämlich von Johann Gottfried Herder (1744-1803). Der Gedanke
bezog sich bei ihm nicht auf Pflanzen und Tiere, sondern auf die menschlichen
Sprachen. In seiner schon 1772 erschienenen Abhandlung «Über den Ursprung der
Sprache» legte er dar, ausgehend von der abgestuften Ähnlichkeit zwischen
Dialekten, Sprachen, Sprachfamilien daß die menschlichen Sprachen eine
Geschichte haben müssen, daß sich «verwandte» Sprachen aus gemeinsamen
Grundsprachen in einem natürlichen Prozeß entwickelt haben und sich weiter verändern
und entwickeln. Das hinderte Herder nicht daran, in seinem Werk «Ideen zur
Philosophie der Geschichte der Menschheit» (1784-91) von der Sprache als einem

«göttlichen Geschenk» zu sprechen.
Aber nicht alle Zeitgenossen konnten dem genialen Gedanken Herders folgen,

es gab auch Kritik und scharfe Ablehnung. So führte Herders Erkenntnis zum
Zerwürfnis mit dem Theologen und Philosophen Johann Georg Hamann
(1730-1788), der auf dem theologischen Standpunkt der göttlichen Sprachschöpfung

beharrte, wie sie im 11. Kapitel der Genesis, im Bericht des Turmbaus zu
Babel, dargelegt ist.

Das Problem, um das wir uns heute bemühen, ist also nicht nur ein biologisches,

nicht nur ein naturwissenschaftliches, sondern ebensosehr ein geisteswissenschaftliches,

ja ein ganz grundsätzlich weltanschauliches Thema. Es geht dabei um
den Stellenwert, welchen wissenschaftliche und nichtwissenschaftliche Erkenntnisquellen

im Weltbild eines heutigen Menschen einnehmen können, einnehmen sollen.
Wissenschaft ist genau so lange Wissenschaft, als sie imstande ist, sich selbst,

ihre Methoden und ihre Resultate immer wieder zu überprüfen, Irrtümer als solche



Wissenschaftliche Evolutionslehre und Schöpfungsidee 441

zu erkennen und auszumerzen, neue Erkenntnisse zu assimilieren, nötigenfalls
auch vermeintliche Grundfesten des Erkenntnisgebäudes - sollten sie sich nicht als

tragfähig erweisen - aufzugeben und nach neuen zu suchen. Wissenschaft ist also
niemals am Ziel, sie schreitet immer voran und bleibt immer am Suchen; nichts ist
ihr fremder als Erstarrung, Dogma oder Lüge. Der Genetiker Carsten Bresch
sagt ganz lapidar: «Wissenschaft kann beschrieben werden als die Überwindung
von Vorurteilen durch Experiment und Logik. Das Vorurteil ist der stärkste
Hemmschuh wissenschaftlicher Entwicklung.» '

Vorurteile stammen aus zwei gegensätzlichen Quellen. Da gibt es einmal
Vorurteile beim Fachmann, die ihn daran hindern, eine Lehrmeinung, eine für
sicher gehaltene Erkenntnis, aufzugeben. Das ist grundsätzlich unwissenschaftlich.

Ganz anderer Art sind die Vorurteile des Nichtfachmannes, der sich dagegen
sträubt, wissenschaftliche Erkenntnisse zu akzeptieren, da sie nichtwissenschaftlichen,

z. B. religiösen Vorstellungen widersprechen. Beide Arten von Vorurteilen
sollten wir zu überwinden suchen. Dann, und nur dann, kann unsere
Auseinandersetzung mit dem Thema als wissenschaftlich bezeichnet werden.

Nun liegt allerdings ein Wagnis bei diesem Unterfangen darin, daß zwar wohl
jeder Naturwissenschafter in irgendeinem Spezialgebiet als Fachmann gelten
kann, daß sich aber kaum einer als «Fachmann der Evolutionslehre» bezeichnen
darf. Denn das ist in keiner Weise ein Spezialgebiet, sondern erfordert einen Überblick

über alle Teilgebiete der Biologie und darüber hinaus über Paläontologie und
Geologie sowie über weite Gebiete der Chemie und Physik. Das ist schlechthin
unmöglich. Ich möchte hier ausdrücklich betonen, daß ich mir durchaus meiner
eigenen Beschränktheit bewußt bin. Wenn ich es trotzdem übernommen habe,
über diese komplexe Thematik zu sprechen, so deshalb, weil ich mich gerade als

Mittelschullehrer, der ich bis vor kurzem war, aufgerufen, ja verpflichtet fühle,
über die Grenzen des eigenen Fachgebietes hinauszublicken und bei aller persönlichen

Beschränktheit nach Synthesen Ausschau zu halten. Es kann kaum eine
schönere und größere Aufgabe eines Gymnasial- oder Seminarlehrers geben als

die, den angehenden Akademikern und Lehrern im Zeitalter des Spezialistentums
die Möglichkeit von interdisziplinären Synthesen zu zeigen und sie von einem allzu
einseitig ausgerichteten Weltbild zu bewahren. Die Evolutionslehre in ihrem umfassenden

Sinne ist die größte aller naturwissenschaftlichen Synthesen.

II. Gedanken über den WahrheitsbegrifT

Eine wissenschaftliche Aussage soll richtig, soll wahr sein, sonst ist sie nichts
«wert». Ja, es geht in der Wissenschaft um einen sehr hohen Wert: den der objektiven

Wahrheit. Nicht um gut oder böse, nicht um schön oder häßlich, aber um wahr
oder falsch. Es geht um den logischen, den wissenschaftlichen Wahrheitsbegriff.

Nun kennen aber auch die Theologen einen Wahrheitsbegriff: die
Glaubenswahrheiten, religiöse Wahrheiten. Diese beiden Wahrheitskategorien,
wissenschaftliche Wahrheit und Glaubenswahrheit, mögen so lange unangefochten



442 Gerhart Wagner

nebeneinander stehen, als man streng dualistisch denkt: Es gibt die reale Welt, die

wahrnehmbare, unsern Sinnesorganen, Meßinstrumenten und logischen Denkmethoden

zugängliche Welt: Sie und nur sie ist die Welt der Wissenschaft. Hier geht es

um die Suche nach objektiver wissenschaftlicher Wahrheit. Und es gibt neben,
über, außerhalb dieser realen Welt eine außersinnliche, außernatürliche, außerlogische

Welt: die jenseitige, metaphysische Welt. Hier hat die Wissenschaft nichts zu
suchen und nichts zu finden. Hier mag der Begriff der Glaubenswahrheit seinen
Platz haben.

In dieser dualistischen Sicht lassen sich die beiden Kategorien von Wahrheiten
fein säuberlich auseinanderhalten. Aber so einfach läßt sich das Problem, mit dem
wir uns befassen, doch wohl nicht lösen.

Objektive, wissenschaftliche Wahrheiten und Glaubenswahrheiten: Beide

Begriffe stehen auf schwankenden Füßen, beide sind für sich allein schon in hohem
Maße anfechtbar. Am schlimmsten wird es dort, wo der eine Wahrheitsbegriff auf
die andere Welt bezogen wird. Also dann, wenn der Maßstab der wissenschaftlichen

Wahrheit auf Aussagen über die jenseitige Welt angewendet wird; darauf
verzichtet die Wissenschaft heute wohlweislich. - Oder dann, wenn der Maßstab
von Glaubenswahrheiten, von Glaubenssätzen, auf die diesseitige Welt, auf das

Feld der Wissenschaft, angewendet wird. Darauf verzichtet heute die Kirche, die
katholische und die protestantische, wohlweislich auch. Aber leider ist dieser

gegenseitige Verzicht, den ich als einen historischen Fortschritt bezeichnen
möchte, noch nicht in allen Kreisen vollzogen worden: Es gibt auch heute noch
Wissenschafter, die glauben, aus ihren Erkenntnissen Aussagen über die jenseitige
Welt machen zu können, z. B. in der Weise, daß sie meinen, die Existenz eines

Gottes oder einer irgendwie gearteten jenseitigen geistig-religiösen Instanz
ausschließen zu können. Mit solchen Aussagen verläßt der Wissenschafter das Feld
seiner Kompetenz, da kann und darf er nicht mehr als Wissenschafter betrachtet
werden, sondern ganz einfach als ein glaubender oder nicht glaubender Mensch.

Und es gibt auch heute noch Theologen und andere im Glauben verwurzelte
Menschen, die genau das Umgekehrte tun, indem sie Glaubensinhalte auf die

diesseitige Welt anwenden und annehmen, daß wissenschaftliche Erkenntnisse, die
mit Glaubensinhalten in Konflikt kommen, nicht richtig sein können. Mit dieser

Haltung verläßt aber der Glaubende das Feld, in welchem Glaube kompetent ist,
und er beschwört damit einen Scheinkonflikt herauf. Der Scheinkonflikt resultiert,
schärfer ausgedrückt, daraus, daß Glaubensinhalten auch bezüglich der realen,
der Wissenschaft zugänglichen Welt Priorität gegeben wird. Da muß ich nun als

Vertreter der Wissenschaft doch klar die These aufstellen: Da, wo Glaubensinhalte
mit gesicherten wissenschaftlichen Erkenntnissen bezüglich der realen, diesseitigen
Welt in Widerspruch kommen, kann an den Glaubensinhalten etwas nicht in Ordnung
sein. Echte Glaubensinhalte können mit wissenschaftlichen Aussagen gar nicht in
Konflikt kommen, da sie ein völlig anderes Bezugsfeld haben.

Aber gibt es denn überhaupt «gesicherte wissenschaftliche Erkenntnisse»? Gibt
es objektive Wahrheit? Was ist Wahrheit? - Dieser Frage voraus, philosophisch
noch fundamentaler, geht die Frage nach der Existenz einer objektiven Welt. Ich



Wissenschaftliche Evolutionslehre und Schöpfungsidee 443

möchte sie nicht erörtern, sondern gehe von der Annahme aus, daß sie positiv zu
beantworten ist, das heißt, daß eine reale Welt, eine objektive Wirklichkeit
unabhängig von allem menschlichen Bemühen existiert. Wir nennen sie in einem umfassenden

Sinne die Natur. Als das Ziel aller Naturforschung kann dann bezeichnet
werden, Wahrheiten über diese Wirklichkeit zu erkennen, sie auf Naturgesetze
zurückzuführen ohne die Annahme irgendwelcher Wunder, d. h. ohne Verletzung
von Naturgesetzen.

Das ist ein hohes, klares Ziel. Aber der Schwierigkeiten zum Erreichen dieses

Zieles gibt es viele. Sie beginnen schon beim bloßen Beschreiben der Natur. Wir
haben Zugang zur Wirklichkeit vorerst durch unsere Sinnesorgane, wir erleben die
reale Welt nur durch sie. «Das Gras ist grün». Das ist eine einfache Aussage, für die
wir nichts als Auge und Sprache brauchen und die niemand bestreiten wird. Aber
streng genommen sagt sie nichts objektiv Gültiges aus. Was heißt grün? Wie siehst
du grün? Wie soll ich dir beschreiben, wie ich grün sehe - ohne wieder das Wort
«grün» oder «Gras», das ich beschreiben soll, zu verwenden? Da liegt schon eine
erste große Schwierigkeit. Offenbar sehen «grün» wirklich nicht alle Menschen
gleich. Wie komme ich da als Naturwissenschafter, der die Natur objektiv
beschreiben will, weiter?

Natürlich kommen wir weiter, viel weiter. Etwa mit der folgenden Aussage:
Chlorophyll, das Blattgrün, ist eine chemische Verbindung, welche Licht der
Wellenlängen 420 und 660 Nanometer am stärksten absorbiert. Die Summe der
übrigbleibenden Wellenlängen erscheint einem normalsichtigen Auge in der Farbe
grün.

Mit dieser Aussage ersetze ich das Sinnesorgan durch ein Meßinstrument und
mache die Farbe mit Hilfe von Wellenlängen des Lichtes quantifizierbar. Das ist
ohne Zweifel eine objektivere Aussage als die rein sinnesphysiologische. Und das

Meßinstrument hilft noch in anderer Weise weiter: Wir können Instrumente bauen

- künstliche Sinnesorgane -, die über den Bereich unserer Sinneswahrnehmungen
weit hinausführen. Gerade am Beispiel des Lichtes läßt sich dies trefflich zeigen.

Instrumente und Apparate von extremer Raffiniertheit erweitern für uns in
einem ganz gewaltigen Maße die Wahrnehmbarkeit der objektiv existierenden
Welt. Seien wir als Menschen dankbar dafür, daß wir mit unsern beschränkten
Sinnesorganen vor allzuvielen Wahrnehmungsmöglichkeiten, die für uns nicht
notwendig sind, verschont geblieben sind. Seien wir aber als Wissenschafter auch
froh darüber, daß menschlicher Erkenntnisdrang und menschliche Erfindungskraft

längst ermöglicht haben, der Wirklichkeit - der Wahrheit über die Wirklichkeit

- weit näher zu kommen, als dies mit den Sinnesorganen allein möglich ist!
Ein Weiteres kommt jetzt dazu: die gedankliche, die logische, die theoretische

Durchdringung und Verarbeitung des Wahrgenommenen. Die Wissenschaft
begnügt sich nicht damit, die Natur zu beschreiben. Sie versucht, das Beobachtete
auch zu verstehen, Zusammenhänge aufzudecken, Gesetzmäßigkeiten herzuleiten.

Manche lassen sich in erstaunlich einfacher Weise formulieren, am einfachsten
in mathematischer Sprache: ein Naturgesetz wird in das Gewand einer Formel
gekleidet.



444 Gerhart Wagner

Da bedarf es freilich oft noch einer andern Hilfe als der bloßen Beobachtung
der Natur: Manches Gesetz, manche Formel, manche Theorie wäre nie gefunden
worden ohne die Hilfe des Experimentes. Ein Experiment ist eine direkte Frage an
die Natur. Gut angelegte Experimente zwingen die Natur, eine Antwort zu geben.
Leider genießen nicht alle Wissenschaften die Wohltat des Experimentes in
gleichem Maße. Sterne kann man nicht verstellen und Fossilien nicht züchten.

Die klassische Experimentalwissenschaft ist die Physik. Als ein physikalisches
Experiment von grundlegender theoretischer Bedeutung möchte ich den Michel-
son-Versuch aus dem Jahre 1881 in Erinnerung rufen. Es ging um die Frage, ob sich
die Geschwindigkeit des Lichts zur Eigengeschwindigkeit einer Lichtquelle,
beispielsweise der Erde oder eines Sterns addiert - wie man erwarten würde -, oder
nicht. Dieses Experiment ist für die Geschichte der Physik deshalb von größter
Bedeutung geworden, weil sein absolut unerwarteter negativer Ausgang zur
Grundlage einer epochalen neuen Erkenntnis wurde. Die dafür nötige gedankliche
Arbeit hat im Jahre 1905 ein damals 25jähriger Physiker in Bern durchgeführt:
Albert Einstein. Die neue Erkenntnis wurde als Relativitätstheorie bekannt, und
sie revolutionierte die ganze Physik, ja die ganze Naturerkenntnis.

Die Relativitätstheorie, so abstrakt sie erscheint, ermöglichte ganz konkrete
und überprüfbare Voraussagen: über die Periheldrehung des sonnennächsten
Planeten Merkur, über die Ablenkung des Lichtes durch Gravitationsfelder. Diese
beiden astronomischen Voraussagen wurden seither durch direkte Beobachtung
bestätigt. Eine Aussage der Relativitätstheorie war auch die grundsätzliche
Äquivalenz von Materie und Energie, gekleidet in die unübertreffbar einfache Formel
E me2. Wer noch an der Richtigkeit dieser abgründigen Formel gezweifelt haben
sollte, ist durch die Bombe von Hiroshima aufs eindrücklichste belehrt worden.

Doch halten wir inne und kehren wir zum roten Faden zurück! Wir wollten der
Frage nach naturwissenschaftlicher Wahrheit, nach der Erkennbarkeit der Natur,
näher kommen. Wir sahen, daß unsere Sinnesorgane nur sehr mangelhaft in der
Lage sind, uns objektive Wirklichkeit zu vermitteln; daß aber diese Grenze, die
Grenze der direkten Wahrnehmbarkeit, schon sehr früh durch die Schaffung
geeigneter Instrumente und Apparate erweitert wurde.

Die Relativitätstheorie führte den menschlichen Geist an eine Grenze anderer
Art: an die Grenze der Vorstellbarkeit. Unvorstellbar ist für uns schon die bereits

genannte Invarianz der Lichtgeschwindigkeit. Aus diesem ersten Unvorstellbaren
folgt bei Einstein ein zweites Unvorstellbares: die Relativität der Zeit. Und in der

Allgemeinen Relativitätstheorie von 1916 folgt das dritte Unvorstellbare: Der
kosmische Raum ist gekrümmt und in sich selbst geschlossen. Das bedeutet nichts
anderes, als daß das Weltall nicht unendlich groß, sondern endlich ist - und doch
nirgends Grenzen hat. Endlichkeit der Welt - Unendlichkeit der Welt; weder das

eine noch das andere ist für uns vorstellbar, und doch existiert die Welt! Also muß
Unvorstellbares wirklich sein, denn die Welt ist wirklich.

Und ein letztes Unvorstellbares: Die moderne kosmische Wissenschaft führt zu
der Erkenntnis, daß nicht nur die Welt, das heißt der Raum, die Materie, die Energie,

einen Anfang hatten, sondern auch die Zeit: sie entstand zugleich mit der Welt.



Wissenschaftliche Evolutionslehre und Schöpfungsidee 445

Die Wissenschaft nennt dieses Urereignis den «Big Bang» oder den Urknall. Dieser
so unwahrscheinlich tönende Begriff hat in den kosmologischen Theorien einen
hohen Realitätswert.

Hier, an der Grenze des Vorstellbaren, ermöglicht die Relativitätstheorie etwas
Analoges zu dem, was Meßinstrumente an der Grenze des für uns Wahrnehmbaren
leisteten: Wie jene die Überschreitung der Grenzen des Wahrnehmbaren erlaubten,

so ermöglicht die Relativitätstheorie die Überschreitung der Grenzen des für
uns Vorstellbaren. Sie faßt Unvorstellbares in mathematische Formeln und macht
es dadurch für Köpfe, welche mit diesen Formeln auf du und du stehen, indirekt
vorstellbar. Daß die Formeln richtig sind, läßt sich, wie bereits erwähnt, an einigen
ihrer Voraussagen direkt bestätigen.

Nach diesem Rundblick stellen wir erneut die Frage: Gibt es eine objektive
Wahrheit? Ist sie uns zugänglich? Ist wissenschaftliches Erkennen möglich? - Eines

jedenfalls dürfen wir aufgrund unserer Erfahrung, aufgrund auch der unbestreitbaren

Erfolge der Physik, der Astronomie und der andern Naturwissenschaften

sagen: Die reale Welt scheint so beschaffen zu sein, daß wir sie in weiten Bereichen
mit unseren Wahrnehmungen, Messungen, Rechnungen und gedanklich-logischen

Durchdringungen zum mindesten sinnvoll abbilden können. Die Erkenntnisse

aus ganz verschiedenen Wissenschaftsbereichen lassen sich zu einem sinnvollen

Ganzen zusammenfügen. Manche Lücken in der Gesamtschau lassen sich

schließen, Fehler lassen sich aufspüren und korrigieren. Die Arbeit an diesem

gewaltigen Gebäude, nennen wir es das wissenschaftliche Weltbild, hat also einen
Sinn: das Gebäude kann weiter ausgebaut, ergänzt und auch berichtigt werden.
Diese Arbeit heißt Forschung.

Kämen wir hier zu einer negativen Antwort, so müßten wir als Wissenschafter,
als Forscher, resignieren. Alle Versuche, zu objektiven Erkenntnissen zu kommen,
wären dann sinnlos, wir könnten uns nur noch mit außerwissenschaftlichen,
mystischen, religiösen Erkenntnisquellen vertrösten. Aus solchen Quellen läßt sich

auch ein Weltbild bauen, wie es zu allen Zeiten und in allen Kulturen getan worden
ist. Es sind die großen Schöpfungsmythen, unter ihnen auch die alttestamentliche
Schöpfungsgeschichte. Sie ist weder die einzige noch die älteste mythisch-religiöse
Schöpfungsdarstellung, noch ist sie in sich selbst einheitlich: Es sind eigentlich zwei
verschiedene Schöpfungsberichte, aus zwei verschiedenen Quellen stammend, den

Schöpfer mit verschiedenen Namen bezeichnend. Der erste (Gen. 1,1-2,3) nennt
den Schöpfer «Elohim» (hebräisch Gott), der zweite (Gen. 2,4-3,24) mit dem
hebräischen Gottesnamen «Jahwe», von Luther mit «Gott der Herr» übersetzt.
Der primitivere zweite Bericht stammt nach heutiger Auffassung aus dem zehnten
vorchristlichen Jahrhundert (Zeit Davids oder Salomos), der erste ist einige
Jahrhunderte jünger (Zeit der Babylonischen Gefangenschaft). Die beiden Berichte
weichen ganz gewaltig voneinander ab und widersprechen sich teilweise, am
meisten in der Darstellung der Erschaffung von Mann und Frau.

Nun geht es aber den wissenschaftlichen Vertretern des Kreationismus nicht
eigentlich darum, einfach die biblische Schöpfungsgeschichte der wissenschaftlichen

Evolutionslehre gegenüberzustellen, wohl aber darum, eine wissenschaftliche



446 Gerhart Wagner

Lehre aufder Basis der biblischen Aussage von sieben Schöpfungstagen und Arche
Noah aufzubauen, wobei Wunder als göttliche Eingriffe durchaus ihren Platz
beanspruchen dürfen, wenn es ohne solche nicht geht. Es wird also sozusagen eine
alternative wissenschaftliche Lehre der Schullehre gegenübergestellt: eine
Kreationstheorie der Evolutionstheorie.

Ohne den Begriff «Theorie» kommen wir offenbar nicht aus, und es hätte auch
keinen Sinn, ihn vermeiden zu wollen. Verweilen wir kurz bei der Frage, was denn
eine wissenschaftliche Theorie eigentlich sei. - Das Wort stammt vom griechischen
Verb «theoreo», was soviel bedeutet wie schauen, betrachten. Eine Betrachtung,
eine Schau, eine Gesamtschau also ist mit einer wissenschaftlichen Theorie
gemeint. Im Großen Brockhaus steht die folgende allgemeine Umschreibung des

Begriffes «Theorie»:

«Wissenschaftlich zusammenfassende (induktive) Lehre zur einheitlichen Erklärung
eines Phänomenkomplexes mit dem systematischen Ziel einer geregelten Ordnung
zusammengehöriger Gegenstände. Sie stützt sich auf Erfahrung (Beobachtung, Experiment),

wissenschaftliche Annahmen (Hypothesen) und die gewonnenen Gesetzlichkeiten.

Sie besitzt demnach gegenüber Hypothese, Fiktion oder Einzelgesetz prinzipiell
umfassenderen Charakter.»

Offensichtlich erfüllt die wissenschaftliche Evolutionslehre diese Kriterien. Die
Annahme, daß Theorien möglich und sinnvoll sind, setzt voraus, daß objektive
Einzelerkenntnisse möglich und sinnvoll sind. Diese müssen sich in die Theorie
widerspruchsfrei einordnen lassen. Die Richtigkeit einer Theorie steht und fällt
dann erstens mit der Richtigkeit der Einzelerkenntnisse und zweitens mit ihrer
richtigen Einfügung in die Gesamtschau.

Am schönsten ist es natürlich, wenn sich jede Einzelerkenntnis und jede Einfügung

in das Gesamtbild beweisen läßt. Das ist aber aus naheliegenden Gründen
nicht immer der Fall. Keinesfalls darf aber eine Einzelerkenntnis oder eine Einfügung

widerlegbar (falsifizierbar) sein. Sie muß sonst sofort aufgegeben werden.
Eine Theorie braucht wegen einer aufgegebenen Einzelerkenntnis oder einer
falschen Einfügung durchaus noch nicht als Ganzes falsch zu sein. Allerdings
dürfen bei jeder Theorie gewisse Grundpfeiler nicht wanken, wenn sie nicht als
Ganzes einstürzen soll.

Hypothesen sind im Rahmen einer Theorie durchaus erlaubt, solange sie nicht
falsifizierbar sind. Natürlich wird jede wissenschaftliche Theorie darauf bedacht
sein, Hypothesen zu verifizieren. Aufgrund von Hypothesen lassen sich oft
Voraussagen machen, welche überprüfbar sind. Historische Beispiele hierzu haben wir
bereits genannt.

Offensichtlich gibt es nun Theorien sehr verschiedener Stufen: verschiedenen

Umfangs, verschiedenen Komplexizitätsgrades, verschiedener Tragweite.
Abgeschlossene Einzeltheorien können in umfassendere Theorien integriert werden.
So ist die Newtonsche Gravitationstheorie vollkommen in die Kopernikanisch-
Keplersche Theorie der Planetenbewegungen integriert, ja sie erklärte erst eigentlich,

warum sich die Planeten so und nicht anders bewegen. Kepler war freilich



Wissenschaftliche Evolutionslehre und Schöpfungsidee 447

gestorben, ehe Newton geboren wurde und ohne etwas von Gravitation gehört
zu haben.

Auf biologischem Gebiete integrierte sich die erst um die Jahrhundertwende
entstandene Chromosomentheorie der Vererbung nahtlos in die Mendelsche
Vererbungslehre. Mendel (1822-84) war gestorben, ohne jemals etwas von einem
Chromosom gehört zu haben, ja er wußte noch nicht einmal, was eine Befruchtung
ist. Und die Theorie der genetischen Mutationen sowie die ganze Populationsgenetik

integrierte sich aufs glänzendste in Darwins Selektionstheorie.
Die wissenschaftliche Evolutionslehre ist heute die umfassendste aller

wissenschaftlichen Theorien, ja sie ist recht eigentlich das große Dach, das alle andern
Theorien überdeckt. Nicht nur tragen so gut wie alle biologischen Teildisziplinen
und Teiltheorien zur Evolutionslehre bei, sie greift aus den biologischen
Wissenschaften weit hinaus in die Chemie, die Physik, die Geologie, die Astronomie und
mehr und mehr in die Kosmologie.

Aber auch dies muß nun gesagt sein: Beweisen läßt sich die Evolutionslehre
letztlich nicht. Sie beruht auf Indizien, allerdings auf einer überwältigenden Fülle
sich nicht widersprechender Indizien. Ich zitiere Ihnen aus der «Allgemeinen
Zoologie», welche mein verehrter Zürcher Lehrer Prof. Ernst Hadorn 1974, zwei
Jahre vor seinem Tode, zusammen mit Rüdiger Wehner verfaßt hat, den Passus

über Inhalt und Wesen der Evolutionslehre und leite damit zugleich über zum
zweiten Teil meines Vortrages:

«Evolution als Tatsache; Belege und Indizien
Inhalt der Evolutions- oder Deszendenzlehre ist die Aussage, daß die in einem gegebenen
Zeitquerschnitt lebenden Arten von anderen Arten früherer Epochen abstammen und
daß diese Phylogenese von einfachen Lebensformen zu höheren und spezialisierteren
Organisationsstufen führen konnte. Evolution als ein historisches Geschehen, das sich
über Jahrmillionen erstreckt hat, kann als Gesamtvorgang weder direkt verfolgt noch
experimentell reproduziert werden. Daher muß die Forschung an Hand der verfügbaren
Belege und auf Grund von Indizien die Evolution als Tatsache nachweisen und ihren
Verlauf nach Möglichkeit rekonstruieren.»2

III. Die Geschichte der wissenschaftlichen Evolutionslehre
und ihre Beziehung zur Schöpfungsidee

Der wissenschaftliche Evolutionsgedanke, wie wir ihn heute verstehen, ist ein
Produkt der historischen Neuzeit, eine späte Frucht der Aufklärung. Aber wir
täten den alten Griechen Unrecht, wenn wir nicht wenigstens kurz darauf hinwiesen,

daß der große Gedanke schon von einigen der milesischen Naturphilosophen
gedacht worden ist, am allerdeutlichsten von Anaximander, der etwa im Jahre 600

vor Chr. geboren wurde, also etwa zu der Zeit, als auch die älteren Teile des Alten
Testamentes entstanden. Nach Anaximanders Vorstellung sind die Welten und
alle Dinge aus einer Ursubstanz, dem «Apeiron», welche weder Wasser noch eines

der klassischen Urelemente sein könne, durch immerwährende Veränderung
entstanden. Auch die Tiere haben sich entwickelt, und zwar aus dem feuchten



448 Gerhart Wagner

Element, und nach Anaximander stammt der Mensch wie auch die Landtiere von
den Fischen ab.

Von Heraklit, der um 500 v.Chr. in Ephesus lebte, stammt das berühmte
Wort pania rhei - alles fließt. Auch er sieht in der Natur immerwährende Veränderung

und Entwicklung.
Es ist erstaunlich, in welchem Maße diese Erkenntnis in den späteren Jahrhunderten

bis weit in die Neuzeit hinein verlorengegangen ist, in welchem Maße im
jüdisch-christlichen Abendlande durch das ganze Mittelalter hindurch und bis
weit in die Neuzeit hinein das vollkommen statische biblische Schöpfungsbild das

Denken auch der Wissenschafter beherrschte: Die Welt ist so und die Lebewesen

reproduzieren sich von Generation zu Generation, von Zeitalter zu Zeitalter so,
wie sie eben einmal geschaffen worden sind. Von dieser Vorstellung wich auch ein

so hervorragender Beobachter wie Karl Linné (1707-1778), welcher die damals
bekannte Pflanzen- und Tierwelt inventarisierte, ordnete und benannte,
grundsätzlich nicht ab. Zwar konnten auch ihm gewisse auffallige Veränderungen von
Pflanzen und Tieren, etwa ein weißer Enzian oder eine gescheckte Amsel, nicht
entgehen. In seinen späteren Schriften taucht denn auch der Gedanke einer «Mi-
kroevolution» (Entstehung verschiedener Arten aus einer Ausgangsart) ganz
deutlich auf. Und noch zu Linnés Lebzeiten (1772) hat, wie wir eingangs gesehen

haben, der Theologe und Philosoph Johann Gottfried Herder den Evolutionsgedanken

am Beispiel der Sprachen in die geisteswissenschaftliche Welt gesetzt.
Auf biologischem Gebiete wurde die Evolutionsidee erstmals von Jean Baptiste

Lamarck (1744-1829) in seinem 1809 erschienenen Werk «Philosophie
zoologique» konsequent formuliert. Und der große Gedanke war von da an aus der
wissenschaftlichen Welt nicht mehr zu verdrängen, so wenig wie die Idee der

Sprachentwicklung aus den Sprachwissenschaften.
Lamarck drang allerdings noch bei weitem nicht durch. Denn gleichzeitig mit

ihm lebte in Paris der ebenfalls bedeutende und 25 Jahre jüngere Georges Cuvier
(1769-1832). Dieser untersuchte die reichen Fossilfunde in den tertiären
Gesteinsschichten des Pariser Beckens und wurde zum Begründer der wissenschaftlichen

Paläontologie. In den Schichten verschiedenen Alters stellte er deutlich verschiedene

Tier- und Pflanzenwelten fest, die relativ scharf voneinander getrennt waren.
Aus seinen Befunden schloß er nicht auf eine allmähliche Veränderung der
Organismen im Sinne einer Evolution, sondern auf wiederholte Vernichtung ganzer
Lebewelten durch weltweite Katastrophen und nachfolgende Neuschöpfungen -
eine Theorie aufgrund wissenschaftlicher Befunde, eigentlich eine wissenschaftliche

Alternative zur Evolutionstheorie. Allerdings kam sie nicht um den Gedanken
der Schöpfung neuer, hochorganisierter Lebewelten herum.

Im Sommer 1830, zur Zeit der Julirevolution, kam es in Paris zu einer öffentlichen

Disputation über das umstrittene Problem. Lamarck war im Jahre 1829

gestorben. Aber ein Schüler und Anhänger von ihm, Geoffroy de St-Hilaire,
vertrat seine Idee der Evolution vor dem Publikum gegenüber Cuvier. Das Publikum

entschied sich für Cuvier, der Evolutionsgedanke unterlag. Aber töten ließ er
sich nicht.



Wissenschaftliche Evolutionslehre und Schöpfungsidee 449

In Weimar jubelte ihm der alte Goethe zu. Er hatte zwar selbst den Gedanken
nie klar ausgesprochen, aber dieser paßte aufs beste in seine Gesamtschau der
Natur. Ich möchte Ihnen ein überaus interessantes Gespräch zwischen Goethe und
seinem Freund Soret, vierzehn Tage nach der Pariser Disputation, nicht vorenthalten:

Am 19. Juli hatte die Disputation in Paris stattgefunden. In den Tagen vom 27.

bis 29. Juli ging die Julirevolution über die Bühne, die mit dem Sturz Karls X.
endigte. Das Gespräch Sorets mit Goethe fand am 2. August statt und lautet,
etwas gekürzt, wie folgt:

«Die Nachrichten von der begonnenen Julirevolution gelangten heute nach Weimar und
setzten alles in Aufregung. Ich ging im Laufe des Nachmittags zu Goethe. <Nun, rief er
mir entgegen, was denken Sie von dieser großen Begebenheit? Der Vulkan ist zum
Ausbruch gekommen, alles steht in Flammen, und es ist nicht ferner eine Verhandlung
bei geschlossenen Tiiren.> - <Eine furchtbare Geschichte;) erwiderte ich. (Aber was ließ
sich bei den bekannten Zuständen anderes erwarten, als daß man mit der Vertreibung
der bisherigen königlichen Familie enden würde?) - <Wir scheinen uns nicht zu verstehen,
mein Allerbester), erwiderte Goethe. <Es handelt sich bei mir um ganz andere Dinge. Ich
rede von dem in der Akademie zum öffentlichen Ausbruch gekommenen, für die Wissenschaft

so höchst bedeutenden Streit zwischen Cuvier und Geoffroy de St-Hilaire.> <Die
Sache ist von höchster Bedeutung), fuhr Goethe fort, <und Sie können sich keinen Begriff
machen, was ich bei der Nachricht von der Sitzung des 19. Juli empfinde. Wir haben jetzt
an Geoffroy de St-Hilaire einen mächtigen Alliierten auf die Dauer. Das beste aber ist,
daß die in Frankreich eingeführte synthetische Behandlungsweise der Natur jetzt
nicht mehr rückgängig zu machen ist. Von nun an wird auch in Frankreich bei der
Naturforschung der Geist herrschen und über die Materie Herr sein. Man wird Blicke in
große Schöpfungsmaximen tun, in die geheimnisvolle Werkstatt Gottes!) <Ich habe
mich seit 50 Jahren in dieser großen Angelegenheit abgemüht, anfanglich einsam, dann
unterstützt und zuletzt zu meiner Freude überragt durch verwandte Geister.)... (Dieses

Ereignis ist für mich von ganz unglaublichem Wert, und ich juble mit Recht über den
endlich erlebten allgemeinen Sieg einer Sache, der ich mein Leben gewidmet habe und die

ganz vorzüglich auch die meinige ist.)»

Goethe jubelt also hier über den Sieg einer Sache, die soeben eine schwere Niederlage

erlitten hat. Für ihn war es aber klar, daß diese Idee, nachdem sie nun einmal
lautstark in die Welt gesetzt war und ihre großen Vertreter hatte, nicht mehr aus der
Welt zu schaffen war und über kurz oder lang zum Durchbruch kommen mußte.

Doch dazu bedurfte es noch Darwins. Er war 1830 21 Jahre alt und begann
eben erst, auf einer fünfjährigen wissenschaftlichen Weltumsegelung das immense
Material zu sammeln, auf das er, unter anderem, 29 Jahre später sein wissenschaftliches

Hauptwerk Die Entstehung der Arten durch natürliche Zuchtwahl abstützte.
Dieses Werk hatte einen ungeheuren Einfluß auf alle Gebiete der Natur- und
Geisteswissenschaften. Der Evolutionsgedanke war jetzt in seiner vollen Größe da
und wurde mehr und mehr zu dem zentralen Gedanken der Biologie.

In dem ersten Hauptwerk von Darwin aus dem Jahre 1859 steht über den
Menschen ein einziger Satz. Er findet sich auf der zweitletzten Seite des über 600
Seiten starken Buches und heißt so: «Viel Licht mag auch noch über den Ursprung
des Menschen und seine Geschichte verbreitet werden.»



450 Gerhart Wagner

Erst 12 Jahre später, 1871, publizierte Darwin dann sein zweites Hauptwerk
mit dem Titel Die Abstammung des Menschen. Und darin wurde nun allerdings
unzweifelhaft dargelegt, daß auch der Mensch in die große Stammesgeschichte der

Organismen hineingehört, daß auch er eine Abstammung hat.
Statt Ihnen im Anschluß an den kleinen wissenschaftsgeschichtlichen Exkurs

nun darzulegen, durch welch überwältigende Fülle von Tatsachen heute die Evolution

als ein naturgeschichtliches Geschehen belegt ist, zitiere ich Ihnen zwei
glaubwürdige Zeugen, einen weltlichen und einen geistlichen.

Der weltliche ist der deutsche Physiker und Philosph Carl Friedrich von
Weizsäcker:

«Man wird unser Jahrhundert nicht verstehen, wenn man nicht einsieht, was das
naturwissenschaftliche Denken positiv erreichen kann. Die erste Frage, ob es überhaupt
eine Entwicklung der Organismen gegeben habe, ist seit dem 19. Jahrhundert entschieden;

die Antwort lautet eindeutig Ja.»3

Der geistliche Zeuge ist der 1955 verstorbene Jesuitenpater Pierre Teilhard de

Chardin, der zugleich auch ein bedeutender Paläontologe war:

«Die Evolution sollte nichts als eine Theorie, ein System, eine Hypothese sein?... Keineswegs!

Sie ist viel mehr! Sie ist die allgemeine Bedingung, der künftig alle Theorien, alle
Hypothesen, alle Systeme entsprechen und gerecht werden müssen, sofern sie denkbar
und richtig sein wollen. Ein Licht, das alle Tatsachen erleuchtet, eine Kurve, der alle
Linien folgen müssen: das ist die Evolution.»4

Daß die heutigen Organismen, daß auch der Mensch und die Menschenrassen eine
Geschichte haben, daß sie nicht immer waren, was sie heute sind, das war eine
Erkenntnis - vielleicht die bedeutendste - des 19. Jahrhunderts.

Die Geologen enträtselten ihrerseits im letzten und in diesem Jahrhundert die
Geschichte der Erde: die Entstehung der Gebirge, aber auch die Bewegungen der
Kontinente und das Aufbrechen von Ozeanen. In unserem Jahrhundert zog die

erregende Erkenntnis, daß die ganze Natur eine Geschichte hat, Naturgeschichte,
noch viel weitere Kreise: Man weiß heute, daß auch unser Planetensystem, auch

unser Milchstraßensystem, in welchem die Sonne einer unter etwa 200 Milliarden
Sternen ist, ja daß der ganze für uns wahrnehmbare Kosmos eine Geschichte hat
und daß alles, aber auch alles in dieser Welt seit dem für unsern Verstand nicht zu
fassenden Uranfang von Raum und Zeit und Materie in stetiger Veränderung war,
ist und bleibt. «Alles fließt, panta rhei»; diese Erkenntnis des Heraklit von Ephesos
hat in der modernen Naturwissenschaft ungeahnte Bestätigungen und Erweiterungen

erfahren.
Das einzige, was sich durch alle Zeiten gleich geblieben ist und gleich bleibt, die

einzige große Konstante, das sind die Naturgesetze: die Urgesetze von Materie und
Energie; die Gesetze der Urpartikel Proton, Neutron und Elektron und der
zwischen ihnen wirkenden Kräfte, die Gesetze, nach denen sie sich zu Atomen und
Molekülen anordnen können, und das rätselhafte Gesetz der Gravitation. Die
Naturgesetze bilden in allem Wandel, in allem Fließen der Dinge die große Kon-



Wissenschaftliche Evolutionslehre und Schöpfungsidee 451

stante und die Dominante, welche den Ablauf der kosmischen Evolution
bestimmte oder doch erlaubte.

Es müßte nun ein Vortrag gehalten werden über die Evolution des Kosmos:
über die Entstehung von Galaxien, die Bildung der chemischen Elemente im
Innern von heißen Sternen aus dem Urelement Wasserstoff, über die Explosion
von Sternen zu Supernovae, über die Bildung der ersten chemischen Verbindungen
im interstellaren Raum und auf Planetensystemen, über die Bildung der ersten
größeren Moleküle wie Aminosäuren und Nukleotide, die auf der Erde die lebende
Substanz aufbauten und die heute auch in den außerirdischen Räumen nachgewiesen

sind, über die ersten lebenden Strukturen, über deren Entstehungsweise sich
der Schleier allmählich zu lichten beginnt.

Das sind nur Andeutungen. Wichtig ist für uns der Grundgedanke: die Feststellung,

daß alles, was in der Welt existiert, ohne irgendeine Verletzung von Naturgesetzen,

das heißt ohne Wunder entstanden ist. Darin aber, daß dies möglich war,
darin liegt das Unfaßbare, das ist nach Konrad Lorenz das einzige und eigentliche

Wunder. Kein Wissenschafter wird jemals die Frage beantworten können,
warum die Naturgesetze so sind und nicht anders, eben so, daß im Bau des
Wasserstoffatoms die ganze Evolution des Kosmos bis hin zu lebenden und geistbegabten
Wesen als Möglichkeit vorgezeichnet war.

Konrad Lorenz hat dies folgendermaßen ausgedrückt:

«Der Naturforscher hat keine Angst, die Natur durch kausale Einsichten zu entgöttern.
Noch nie hat sie, nach natürlicher Erklärung eines ihrer wunderbaren Vorgänge, als ein
entlarvter Jahrmarkts-Scharlatan dagestanden, der den Ruf des Zaubernkönnens
verloren hat. Stets waren die natürlichen ursächlichen Zusammenhänge großartiger und
tiefer ehrfurchtgebietend als selbst die schönste mythische Deutung. Der Naturverständige

bedarf nicht des Unerforschlichen, Außernatürlichen, um Ehrfurcht empfinden zu
können, und es gibt für ihn nur ein Wunder, und das besteht darin, daß schlechterdings
alles auf der Welt, einschließlich der höchsten Blüten des Lebendigen, ohne Wunder im
herkömmlichen Sinne zustandegekommen ist.»5

Und Papst Pius XII. gab diesem Sachverhalt in einer Kongreßansprache im Jahre
1951 mit folgenden trefflichen Worten Ausdruck:

«Entgegen oberflächlicher Behauptung von früher entdeckt die wahre Wissenschaft
Gott, und zwar in immer höherem Maße, je mehr sie Fortschritte macht - als ob Gott
gleichsam wartend hinter jedem Tor stünde, das die Wissenschaft öffnet.»6

Es stimmt durchaus, daß wissenschaftliche Forschung bzw. die Erkenntnis, die sie

bringt, von einem zum Glauben begabten Forscher direkt als Gotteserfahrung
erlebt werden kann.

Ich will nun kurz den Versuch unternehmen, die beiden Weltentstehungsbilder,
das biblische und das naturwissenschaftliche, auf gemeinsame Züge zu untersuchen.
Da können wir einige ganz fundamentale inhaltliche Gemeinsamkeiten feststellen:

Die erste ist die Aussage, daß es einen Anfang der Welt gegeben hat. Daß auch
die Zeit selbst damit erst angefangen hat, ist zwar im biblischen Schöpfungsbericht
nicht ausdrücklich impliziert. Aber schon frühe Interpretationen haben dies getan.
So sagt Augustinus (354-430):



452 Gerhart Wagner

«Ohne Zweifel ist die Welt nicht in der Zeit, sondern mit der Zeit erschaffen. Vor der Welt
konnte Zeit nicht sein, weil keine Kreatur war, mit deren bewegtem Zustandswechsel sie

hätte werden können.»7

Und Isidor von Sevilla (560-636):

«Vor dem Entstehen der Welt gab es sicher noch keine Zeit, denn die Zeit ist ein Geschöpf
Gottes; sie ist also mit dem Anfang der Welt entstanden.»8

Diese religiösen Aussagen sind so tief, so erschütternd, daß man als Naturwissenschafter

kaum bestreiten kann, daß es noch andere als wissenschaftliche
Erkenntnisquellen geben muß. Aus solchen Quellen müssen die Verfasser der biblischen
Schöpfungsgeschichte, aber auch andere gottbegabte Menschen wie Augustinus
und Isidor von Sevilla ihre tiefen und im Tiefsten richtigen Erkenntnisse geschöpft
haben.

Ein zweiter gemeinsamer Zug der biblischen und der wissenschaftlichen
Schöpfungsgeschichte ist die Aussage, daß nicht der ganze Schöpfungsakt auf einmal
geschah, sondern daß es eine Folge von Ereignissen gegeben hat.

Und die dritte und nicht unwesentlichste Gemeinsamkeit - wenigstens mit dem

ersten Schöpfungsbericht - ist die, daß der Mensch als letztes der Wesen erscheint.

Angesichts dieser ganz großen elementaren Gemeinsamkeiten ist es eine sehr

naheliegende Haltung, die Evolutionslehre als das moderne Schöpfungsbild zu
betrachten, oder die Evolution als das eigentliche Arbeitsprinzip des Schöpfers. Ja es

läßt sich dann sogar viel besser die immerwährende Möglichkeit von schöpferischen

Eingriffen, z. B. über den «Zufall», annehmen. Creatio continua -
immerwährende Schöpfung!

Hier möchte ich ein kurzes Plädoyer für zwei etwas verpönte Begriffe einschieben:

für die Materie und für den Zufall.
Die Materie ist viel weniger starr, viel weniger geistlos-materialistisch, als man

gemeinhin denkt. Im Gegenteil: Sie besitzt eine fast unerschöpfliche Plastizität.
Nur deshalb konnten aus den Urpartikeln der Materie durch immer komplexer
werdende Strukturen Makromoleküle, lebende Zellen und menschliche Gehirne
entstehen.

Und auch der Zufall ist besser und wichtiger als sein Ruf. Er spielt alle oder
doch sehr viele Möglichkeiten der Anordnung materieller Teilchen durch. Gewisse

Strukturen erweisen sich als stabil, andere als hinfällig. An den stabilen Anordnungen

der ersten Stufe spielt sich dasselbe wiederum ab, wobei immer höhere
Komplexitätsgrade entstehen können.

Mit diesem Prinzip des Sichbewährens oder Nichtbewährens zufällig entstandener

Strukturen sind wir nun aber auf das eigentliche darwinistische Gedankengut
gestoßen. Es ist dieses: Die Natur schafft auf jeder Stufe des Organischen immer
neue Mannigfaltigkeit, und hier ist der Zufall wesentlich im Spiel. Und wieder die

Natur, genauer die jeweilige Umwelt, entscheidet dann darüber, welche unter den
vielen Möglichkeiten sich bewähren. Diese bleiben übrig, die andern verschwinden
wieder, und das Übriggebliebene erzeugt wieder neue Mannigfaltigkeit. Wir
nennen dies das Spiel von Mutation und Selektion. Es ist das wichtigste, das einzige



Wissenschaftliche Evolutionslehre und Schöpfungsidee 453

lenkende Evolutionsprinzip, das wir heute kennen. Es führt zwingend zu immer
besseren Anpassungen an die gegebenen Umwelten.

Die Wirksamkeit dieses Prinzips ist über alle Zweifel erhaben und für die
Evolution der Organismen von grundlegender Bedeutung. Es erkannt zu haben, ist
die eigentliche geniale Leistung Darwins. Das Prinzip von Mutation und Selektion
hat sich in jüngster Zeit, wie wir schon andeuteten, sogar für die praebiotische
Evolution, für die Entstehung erster Biopolymere und die höheren praebiotischen
Stufen, als wirksam erwiesen. Der deutsche Biochemiker und Nobelpreisträger
Manfred Eigen hat diesem Thema unter dem Titel «Das Spiel» ein überaus
interessantes Buch gewidmet.

Das waren einige recht positivistische Aussagen. Aber gleich muß ich wieder
relativieren. Prinzip Mutation-Selektion, ja. Aber: Reicht diese Erklärung aus?

Genügt sie, um das Ganze der Evolution von der Entstehung erster lebender Zellen
bis hin zu den höchsten Organismen und zum Menschen zu erklären? Manche
Wissenschafter nehmen dies an. Aber vielen genügt dieser Mechanismus als Erklärung

für die so über alle Maßen erstaunlichen Erscheinungen der belebten Welt
doch eigentlich nicht. Sie glauben weitere, uns noch unbekannte und vielleicht
nicht streng kausale, sondern auf ein Ziel gerichtete Kräfte unausweichlich annehmen

zu müssen. Und nichts hindert sie daran, im Wirken dieser Kräfte, der
bekannten und der unbekannten, der vorstellbaren und der vielleicht eben nicht
vorstellbaren, das Walten eines Schöpfers zu sehen. So könnten sich wissenschaftliches

und biblisches Schöpfungsbild auch in diesem zentralen Punkte treffen:
Hinter der Schöpfung steht ein Schöpfer. Und ich zögere für meinen Teil nicht mit
der Gleichsetzung

Evolutionslehre wissenschaftliche Schöpfungsidee.

Hoimar von Ditfurth sagt in seinem Buch «Wir sind nicht nur von dieser Welt»
unter betonter Relativierung der Zeit, die ganze Evolution, die nach heutiger
Auffassung seit dem Urknall etwa 14 Milliarden Jahre und seit dem ersten Auftauchen

lebender Strukturen über 3 Milliarden Jahre gedauert hat, diese ganze
unvorstellbar lange Zeit sei «der Augenblick der Schöpfung».

Eines möchte ich hier noch mit aller Deutlichkeit festhalten: Wir müssen die
Grundfrage, ob eine Evolution stattgefunden hat oder nicht, ganz klar trennen von
der Frage nach den treibenden Kräften, nach den Ursachen der Evolution. In
dieser zweiten Frage mag es noch lange Meinungsverschiedenheiten geben, da hier
wissenschaftliche und Glaubenswahrheiten nicht klar auseinanderzuhalten sind.
Die erste Frage jedoch, die Frage Evolution ja oder nein, sollte eigentlich heute
unter Naturwissenschaftern kein Diskussionsthema mehr sein.



454 Gerhart Wagner

IV. Ist eine wissenschaftliche Alternative zur Evolutionslehre notwendig
und möglich?

Nach diesem Versuch eines Rundblickes über den Stellenwert der heutigen
Evolutionslehre und ihres Verhältnisses zur biblischen Erklärung möchte ich nun die

Frage stellen, ob sich heute eine wissenschaftliche Alternative als notwendig, als

wünschbar, als möglich erweise; ob die Evolutionslehre wegen ihrer Lücken,
wegen ihrer Unfähigkeit, alles zu erklären, oder gar aufgrund neuer wissenschaftlicher

Erkenntnisse abgewirtschaftet habe und abgeschrieben werden müsse, selbst

dann, wenn keine brauchbare Alternative zur Verfügung stünde.
Alle diese Fragen muß ich mit einem klaren und überzeugten Nein beantworten.

Die Grundthesen der Evolutionslehre stehen auch nach neuen und neuesten
Erkenntnissen in keiner Weise geschwächt, sondern gerade auch durch die
moderne Molekularbiologie gefestigt da. Das Gesamtbild - die naturwissenschaftliche

Schöpfungsidee - wird je länger desto großartiger; das Staunen eines zum
Staunen begabten Wissenschafters darf weiter wachsen und muß nicht verkümmern,

aber auch der Glaube eines zum Glauben begabten Naturwissenschafters
kann und soll so fest bestehen wie eh und je.

Alle Naturwissenschaften: die Kosmologie, die Astrophysik, die Atomphysik,
die Chemie, die Biochemie, die Geologie, die Paläontologie, die Pflanzen- und
Tiergeographie, die vergleichende Morphologie, die Genetik, die Embryologie, die

Ethologie, die Anthropologie alle, aber auch alle diese Wissenschaften tragen
mit ihren Ergebnissen zur Festigung des großen Leitgedankens der Evolution und
zum Ausbau des großen Erkenntnisgebäudes bei. Mancher Innenraum dieses

Gebäudes, das wird nicht bestritten, ist noch wenig möbliert. Aber das Bild ist
heute schon viel, viel vollkommener als etwa noch in meiner Studienzeit vor 40

Jahren, um wieviel vollkommener erst als zur Zeit Darwins!
Nein: Eine wissenschaftliche Alternative zur Evolutionstheorie scheint mir

weder notwendig noch irgendwie möglich. Was möglich ist, sind religiöse, mythische

oder mystische Alternativen, und ich bin eigentlich überzeugt davon, daß alle

sogenannt wissenschaftlichen Alternativen zuletzt religiöse Wurzeln haben.
Da möchte ich nun zum Schlüsse die Frage anders stellen: Muß denn ein

Wissenschafter oder irgendein Mensch, der die Evolutionslehre akzeptiert, notwendigerweise

Atheist sein? Ich hoffe, daß Sie aus allen meinen Ausführungen, so enthu-
siastisch-evolutionistisch sie auch zeitweise getönt haben mögen, mein überzeugtes
Nein auch zu dieser Frage herausgehört haben.

Auch beim Wissenschafter, wie bei jeder andern Menschengruppe, gibt es die
verschiedensten möglichen Haltungen zur Gottesfrage. Natürlich steht ein
Wissenschafter dank seinem Wissen dieser Frage anders gegenüber als ein von wenig
Wissen belasteter Mensch. Aber was letztlich seine Glaubenshaltung ist, hängt
doch wohl weniger von seinem Wissensstande ab als von seiner persönlichen
Glaubenskonstitution, von seiner Begabung zum Glauben oder zum Unglauben.
Das wird ganz deutlich, wenn wir verschiedene große Naturwissenschafter bezüglich

ihrer religiösen Haltung miteinander vergleichen.



Wissenschaftliche Evolutionslehre und Schöpfungsidee 455

Da gibt es zunächst die Haltung eines klaren Atheismus. Es kann ein indifferenter,

es kann aber auch ein militanter Atheismus sein. Militant war er bei dem

berühmt-berüchtigten Darwinanhänger Ernst Häckel, eher indifferent wohl bei
dem französischen Biologen Jacques Monod. Darwin selbst war nicht Atheist, er
hatte sogar eine Weile Theologie studiert, hat sich aber in späteren Jahren klar vom
Christentum distanziert.

Diametral zum Atheismus gibt es einen recht einfachen personalen Gottesglauben

bei vereinzelten großen Wissenschaftern auch in unserem Jahrhundert, so z. B.
bei Max Planck, dem Begründer der Quantentheorie und größten Zeitgenossen
Einsteins, und wohl auch bei dem verstorbenen Zürcher Physiker Walter
Heitler.

In Einsteins Schriften taucht der Name Gott recht häufig auf. Er sah das

Wirken Gottes überall in der Natur. Es ist bei ihm am ehesten diejenige Form
religiös-philosophischen Glaubens, welche im 17. Jahrhundert Baruch Spinoza
als Pantheismus vertreten hat. Spinoza setzt Gott gleich Natur gleich Substanz der
Natur. Gott ist in allem, wirkt in allem. Es gibt keine Zweiheit Gott und Welt. Es

gibt dann auch keine Zweiheit Leib und Seele und damit keine Unsterblichkeit. Es

ist alles eins.

Dies mag auch am ehesten der Auffassung von Konrad Lorenz und unseres

wichtigen Gewährsmannes Hoimar von Ditfurth entsprechen. Auch der meinigen.

Doch ist eine solche Sicht wohl immer verbunden mit einem Gran Agnostizismus,

d. h. mit der Einsicht, daß wir Gott in kein rationales Schema fassen können,
und mit dem Verzicht auf den Versuch, dies zu tun.

Das alles sind mögliche Haltungen von Naturwissenschaftern zur Gottesfrage.
Ausgeschlossen ist ein fundamentalistisch-wörtliches Festhalten an der Bibel.

Es ist begreiflich, daß von solcher Haltung her immer wieder Angriffe auf die
Naturwissenschaft und insbesondere auf die Evolutionslehre geführt werden.
Solche Angriffe vermögen zwar gesicherter wissenschaftlicher Erkenntnis nichts
anzuhaben, aber sie können ihre Verbreitung im Volke ganz wesentlich hemmen
und verzögern.

Da möchte ich nochmals ganz klar, und wie ich meine ohne Überheblichkeit,
die These vertreten, daß da, wo Glaubensinhalte mit wissenschaftlichen Erkenntnissen

in Konflikt geraten, an den Glaubensinhalten etwas nicht in Ordnung sein

kann. Ich kann mich mit dieser These nochmals auf einen Papst berufen, und zwar
auf den gegenwärtigen. Johannes Paul II. sagte anläßlich seines Besuches in
Deutschland im Jahre 1980 bei einer Ansprache zum Gedenken des großen
mittelalterlichen Gelehrten (und Geistlichen!) Albertus Magnus die folgenden überaus
bemerkenswerten Sätze:

«Wir fürchten nicht, ja, wir halten es für ausgeschlossen, daß eine Wissenschaft, die sich
auf Vernunftgründe stützt und methodisch gesichert fortschreitet, zu Erkenntnissen
gelangt, die in Konflikt mit der GlaubensWahrheit kommen.» - «Denn zwischen einer
Vernunft, welche durch ihre gottgegebene Natur auf Wahrheit angelegt und zur
Erkenntnis der Wahrheit befähigt ist, und dem Glauben, der sich der gleichen göttlichen
Quelle der Wahrheit verdankt, kann es keinen grundsätzlichen Konflikt geben.»'



456 Gerhart Wagner

Mit diesem Zitat ist, wie mir scheint, eine monistische Sicht höherer Ordnung
angedeutet: Der Wahrheitsbegriff taucht darin nochmals auf, und zwar zweimal,
als wissenschaftliche und als Glaubenswahrheit, und als zweites Begriffspaar steht
ihnen gegenüber Vernunft und Glaube, und beides wird auf die gleiche göttliche
Quelle der Wahrheit zurückgeführt: beides ist auch in einem und demselben
Menschen wirksam.

Ich hätte das Ziel meines Vortrages erreicht, wenn sichtbar und spürbar geworden

ist, daß wissenschaftliche Wahrheiten und Glaubenswahrheiten im gleichen,
Vernunft- und glaubensbegabten Menschen zwar wohl in einem gewissen
Spannungsverhältnis, aber doch im Frieden nebeneinander bestehen können.

Anmerkungen

1 Bresch Carsten, Klassische und molekulare Genetik, Springer Verlag, 1964, S. 308.
2 Hadorn Ernst und Wehner Rüdiger, Allgemeine Zoologie, DTV 1974, S. 508.
3 von Weizsäcker Carl Friedrich, Die Tragweite der Naturwissenschaft, S. Hirzel, Stuttgart

1964, S. 136.
4 Teilhard de Chardin Pierre, Der Mensch im Kosmos, C. H. Beck, München 1959, S. 209.
5 Lorenz Konrad, Das sogenannte Böse, Borotha-Schoeler, Wien 1963, S. 353.
6-8 zitiert nach Jordan Pascual, Der Naturwissenschaftler vor der religiösen Frage, Ger¬

hard Stalling, Oldenburg 1965, S.267.
9 zitiert nach von Ditfurth Hoimar, Wir sind nicht nur von dieser Welt, Hoffmann und

Campe, Hamburg 1981, S.304.

Weitere Literaturhinweise

Bresch Carsten, Zwischenstufe Leben, Fischer Taschenbuch, 1. Aufl. 1980.
Capra Fritjof, Der kosmische Reigen, Physik und östliche Mystik - ein zeitgemäßes

Weltbild. Otto Wilhelm Barth Verlag, 5. Auflage, 1982.
Eigen Manfred, Winkler Ruthild, Das Spiel. Naturgesetze steuern den Zufall. Piper

Verlag, 3. Auflage 1979.

v. Ditfurth Hoimar, Im Anfang war der Wasserstoff, Knaur TB 1975.
Der Geist fiel nicht vom Himmel. Die Evolution unseres Bewußtseins, dtv Sachbuch,
1. Auflage 1980.

Weinberg Steven, Die ersten drei Minuten. Der Ursprung des Universums. Piper Verlag,
1977.

von Weizsäcker Carl Friedrich, Die Einheit der Natur. Ex Libris 1979.

Dr. Gerhart Wagner
Im Baumgarten 10

3066 Stettlen


	Wissenschaftliche Evolutionslehre und Schöpfungsidee

