
Zeitschrift: Aarauer Neujahrsblätter

Herausgeber: Ortsbürgergemeinde Aarau

Band: 42 (1968)

Artikel: Johannes Landolt : Schulmeister, Täufer und Prädikant

Autor: Banholzer, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-559167

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-559167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Landolt

Schulmeister, Täufer und Prädikant

Schul- und bildungsgeschichtliche Untersuchungen, insbesondere
aus der Zeit des ausgehenden Mittelalters, der Renaissance und
der Reformation, bilden für den Erforscher aargauischer
Geschichte immer wieder eine reizvolle Aufgabe. Schon 1917 hat
Clara Müller in ihrer «Geschichte des aargauischen Schulwesens

vor der Glaubenstrennung» eine erste Gesamtdarstellung
gegeben. Manche Schulen sind seither im Rahmen der zahlreichen
Stadt- und Klostergeschichten dargestellt worden, über einzelne
sind sogar eigene Abhandlungen herausgekommen. Aarau kann
sich rühmen, in der schon 1914 erschienenen Arbeit von Martha
Reimann, «Die Geschichte der Aarauer Stadtschulen von ihren
Anfängen bis zum Ende der bernischen Herrschaft», die
umfassendste und gründlichste Schulgeschichte aller aargauischen
Städte zu besitzen. Wir werden darin nicht nur über Lehrziel
und Lehrmittel, Schulgeld und Stipendien, Prüfungen und
Schülerfeste unterrichtet, sondern auch mit einer grossen Zahl
von Schulmeistern vertraut gemacht. In den folgenden Mitteilungen

soll nun ein bisher noch unbekannter Aarauer
Schulmeister der Reformationszeit vorgestellt werden.

Das Staatsarchiv Zürich verwahrt ein zweiseitiges Schreiben
von «decan und gemeinem capitel ze Arow» an die Zürcher
Synode vom 4. Mai 1538, geschrieben in den auffallenden
Schriftzügen des damaligen Aarauer Stadtschreibers Gabriel
Meyer und mit dem aufgedrückten, eine Schwurhand zeigenden
Siegel des Kapitels versehen. Dieser Brief ist zunächst ein
Empfehlungsschreiben für den Aarauer Deutschschulmeister Johannes

Landolt, gibt aber darüber hinaus einige Einblicke in die
damaligen Schulverhältnisse.

Die deutsche Schule, die vielleicht schon im 15. Jahrhundert
als private Einrichtung bestanden hatte, trat in den Reforma-

43



tionsjahren in Aarau deutlicher in Erscheinung. Ab 1533 erhielt
der Schulmeister eine Entschädigung vom Rate zugesprochen;
es konnte dabei aber nicht von einer eigentlichen Besoldung,
sondern nur von einer Gratißkation die Rede sein. Wie das

Schreiben des Kapitels verrät, war der Schulmeister im wesentlichen

auf das Schulgeld der Knaben angewiesen und konnte
damit sein Auskommen nicht finden. Die Stadt konnte sich noch
nicht entschliessen, zwei Schulen zu unterhalten, denn sie hatte

ja bereits «ein latinisch und mit vast wolberichten und gelei ten

preceptoribus versähen schule. do dann die knaben nüt geben,
sonders uß der statt seckell den ludimagistris ir provision ge-
schöpfft». Deshalb ersuchte nun das Aarauer Kapitel die Zürcher

Amtsbrüder, den Rat zu bewegen, Landolt eine Stelle zu
verschaffen - «das ime doch ettwas condiction und emptlins an-
gehenckt» - oder ihm zum Weiterstudium zu verhelfen, «do mit
er doch keins wegs also unfrucktbar verderben, sonders ime
selbs und andren möntschen dienstlich und nützlich sin möchte».

Was weiss man nun über die bisherigen Geschicke Landolts?
Seine Herkunft wird in den Akten stets mit Zürich angegeben;
es ist aber auch möglich, dass er von der Zürcher Landschaft
stammte, wo das Geschlecht Landolt damals schon an verschiedenen

Orten verbreitet war. Im Jahre 1529 trat er im solo-
thurnisch-baslerischen Jura, in den damaligen Herrschaften
Gösgen und Farnsburg, im Kreise der Täufer auf. Die täuferische
Bewegung, die auf der Basler Landschaft etappenweise in
Erscheinung trat, hatte sich schon ein Jahr zuvor im obern Baselbiet

deutlich bemerkbar gemacht und sich seit dem Juli 1529
ziemlich ungehindert unter den Untertanen ausgebreitet. Ende
Dezember versammelten sich im abgelegenen Dorfe Häfelfingen
etwa dreissig Täufer in einem Privathause; der dabei auftretende
«Schulmeister von Zürich» muss Johannes Landolt gewesen
sein. Diesmal griff die Regierung durch; es wurden zahlreiche
Verhaftungen vorgenommen und elf Gefangene, die als «Lehrer
unter den Rottengeistern» galten, am 29. Dezember im Basler
Rathaus vor die evangelischen Prediger gestellt. In Anwesenheit

44



des Rates wurden sie in diesem ersten obrigkeitlich angeordneten
Basler Täufergespräch aus der Schrift ihres Irrtums überwiesen,
so dass sich herausstellte, die Täuferei sei nichts anderes «dan ein
eigenrichtige phariseische glißnery», wie Basel am 4. Januar 1530
an Solothurn berichtete. Vier Täufer leisteten darauf Urfehde,
sie schworen also, vom Täufertum abzustehen, und wurden
angewiesen, auch zu Hause vor versammelter Gemeinde zu widerrufen.

Unter ihnen befand sich auch Hans Landolt von Zürich,
sesshaft zu Lostorf in der solothurnischen Vogtei Gösgen; er
sollte zu Gelterkinden widerrufen, offenbar weil er dort gelehrt
hatte. Er zog es aber vor, sich nicht mehr im Baselbiet blicken
zu lassen, und liess nun verlauten, «er hab uff unserm Ertlich nüt
zu schaffen», wie Basel in seinem Schreiben vom 10. Januar 1530
an Solothurn klagte.

Damit begann der Fall Landolt die solothurnische Obrigkeit
zu beschäftigen. Die diesbezüglichen Zusammenhänge sind
nicht uninteressant. Die Täufer bildeten in Solothurn eine von
der Reformation kaum zu trennende starke Strömung und
erfreuten sich einflussreicher Verbindungen. Auch manchenorts
auf dem Lande, so vor allem in den Vogteien Gösgen und
Falkenstein, fanden sie starken Anhang. Besonders Egerkingen
und Lostorf scheinen zeitweise eigentliche Sammelpunkte
gewesen zu sein; an beiden Orten tauchte ja auch der berühmte
Schaffhauser Täuferführer Martin Weniger, genannt Lincki,
auf. Schon am 14. Januar 1530 liess der Solothurner Rat seinen

Vogt in Gösgen wissen, was ihm Basel über die täuferische

Tätigkeit Landolts mitgeteilt hatte, und wies ihn an, Landolt
zum Widerruf in Gelterkinden zu bewegen oder ihn aus dem
Lande zu weisen; wir erfahren dabei auch, dass der Rat offenbar
erst kurz zuvor («verschiner tagen») Landolt das Burgrecht
zugesagt hatte. Damit hatte jenes seltsam inkonsequente Spiel
begonnen, das der Solothurner Rat nun über ein Jahr lang mit dem
Täufer trieb. Es wechselten dabei Strenge mit Nachgiebigkeit,
drohende Befehle mit Verhandlungen - ohne dass die Motive
der jeweils eingenommenen Haltung eigentlich klar wurden;

45



war es nur Unentschlossenheit, oder wollte man dem Drängen
Berns auf strengeres Vorgehen gegen die Täufer halbwegs
entsprechen? Spiegelte das schwankende Verhalten einen
konfessionellen Zwiespalt im Rate selber oder den Widerstreit zwischen

Grundsätzen und menschlicher Rücksichtnahme? Am 28. Januar
wurde der Vogt angewiesen, sich mit einem in Lostorf zu
leistenden Widerruf Landolts zufriedenzugeben. Am 18. und

25. März hingegen wurde der Ausweisungsbefehl erneuert, da

Landolt trotz Widerruf wieder an Täuferversammlungen
teilgenommen hatte. In Verhören vor dem Basler Rat im Februar
jenes Jahres war auch von diesen Versammlungen die Rede; an
die sechzig Männer und ebenso viele Frauen sollen sich da eines

Tages in der Sandgrube zu Lostorf eingefunden haben. Der
Solothurner Rat ordnete für den Weigerungsfall Gefangennahme
an und drohte allen, die Landolt bei sich aufnähmen, mit einer
Busse von zehn Pfund. Im gleichen Sinne wurde am 22. April
auch an den Vogt zu Falkenstein geschrieben. Landolt wich aber
offenbar noch nicht aus dem Lande und wurde deshalb gefänglich

eingezogen. Schon am 20. Mai wurde seine Freilassung
angeordnet; er sollte einen Eid leisten, von der Täuferei
abzustehen und künftighin weder Steg noch Weg noch irgendwelche
Gemeinschaft mit den Täufern haben. Aber es war eine schwierige

Sache, von Täufern einen Eid zu verlangen, und so verfügte
der Rat, ob Landolt den Eid leiste oder nicht, gelte gleichviel -
im Übertretungsfalle werde er als eidbrüchig behandelt. Darauf
schien es ruhig zu werden; am 26. August wurde dem Vogt
geschrieben, Landolt sei um die Taxe von einer Krone zum Burger
anzunehmen, und als im Herbst wieder neue Massnahmen
gegen Täufer im Amte Gösgen angeordnet wurden, war von
Landolt nicht die Rede. Aber am 5. April 1531 erging ein neuer
Befehl gegen ihn: er sollte das Land innert zwei Tagen räumen;
wenn er dies nicht täte, sollte er die Osterfeiertage bei Wasser
und Brot verbringen.

Des obrigkeitlichen Druckes müde, suchte Landolt sein Heil
anderswo. Er wandte sich nach Aarau, wo er nun als Deutsch-

46



Schulmeister tätig war. Den genauen Zeitpunkt kennen wir
nicht; das Aarauer Empfehlungsschreiben von 1538 sagt nur,
dass er «ettliche Jar zu Arow thütsch Schul gehalten» habe. Es

charakterisiert Landolt wie folgt: «Ein fromer, erberer gsell, so
sich byßhar wol und frömbklich betragen, und evangelischer
leere - dorum er dan uß Solothurner herschafft, do er sich nider
gelaßen, hinwegkomen - all mall trüwlich angehängt und sinem
besten vermögen nach gefördert.» Es ist anzunehmen, dass Landolt

in Aarau nicht fremd war, sondern einige Gleichgesinnte
kannte, gab es im Städtchen doch eine Gruppe Täufer, deren
Tätigkeit damals allerdings bereits stark unterdrückt war. Das
Kapitelsschreiben schweigt von den täuferischen Neigungen
Landolts, sei es, dass sie dem Kapitel unbekannt geblieben waren
oder dass er sie gänzlich aufgegeben hatte, tatsächlich finden wir
im Aarauer Taufrodel unter dem 5. Mai jenes Jahres die Taufe
seiner Tochter Anna eingetragen. Eine Erwähnung der
täuferischen Vergangenheit wäre in einer an Zürich gerichteten
Empfehlung ja auch nicht ratsam gewesen.

Die Fürsprache des Aarauer Kapitels hatte Erfolg. Landolt
wurde in Zürich aufgenommen, und zwar zunächst zur weiteren
Ausbildung; jedenfalls wurde ihm vom Studentenamt in den
Jahren 1539/40 jede Woche ein Pfund ausgerichtet. Im Jahre 1540
wurde er als Nachfolger des St. Gallers Joachim Rugglisberger
zum Diakon im zürcherischen Gossau bestimmt. Dort sollte er
dem Pfarrer Hans Breytweg zur Seite stehen und sich auch
weiteren Studien widmen; zu seinen Pflichten gehörte
wahrscheinlich auch die Predigt in Grüningen. So schien nun sein

Leben, wenn auch spät, doch eine feste Bahn zu finden und sich
im Kirchendienst seiner zürcherischen Heimat zu erfüllen, doch
geriet er bald vom rechten Wege ab. Welches die tieferen
Gründe gewesen sein mögen, die ihn schliesslich in eine schwere
Krise und in schuldhafte Verstrickung hineingeführt haben,
wissen wir nicht; jedenfalls scheint er in seinem Berufe keine

Befriedigung gefunden zu haben. Die auf ihn bezüglichen Synodalakten

der Jahre 1542-1548 gleichen einer Chroniquescandaleuse.

47



Ein übermässiger Hang zum Trinken bildet die aktenmässig
erfassbare Ursache seiner Verfehlungen. Bald gingen Klagen ein
über seine Streitereien in den Wirtschaften. Aber auch mit dem
häuslichen Frieden war es nicht zum besten bestellt; er stritt sich

mit seiner Schwiegermutter herum, die er gegen den Rat der

Synode bei sich behielt, und jagte einmal zur Nachtzeit Frau
und Kinder aus dem Hause. Er führte auch wohl wüste Reden,
schimpfte über seinen Pfarrer und drohte, die Pfaffen
totzuschlagen; auch bezeichnete er sich selbst als aller Pfaffen
Grossmutter, was dann als Übername an ihm hängenblieb. Er stellte

gelegentlich auch allerlei Unfug an; so ging er im Wirtshause zu
Bertschikon eine Wette um Wein ein, wer am lautesten mit dem

Kopf an die Wand klopfen könne, entwendete darauf der Wirtin
drei zum Braten bereitliegende Güggeli, Hess sich von ihr dreimal
um das Haus herum jagen, wobei er schliesslich in die Jauche
stürzte.

Weder die ernsten Ermahnungen und Drohungen der Synode
noch die bewilligte Lohnerhöhung bewirkten eine dauernde
Besserung. 1546 war das Mass voll; die Synode stellte fest, Lan-
dolt habe «in sinem handel und wanndel so üppigclich und ver-
ruchtlich gelept», dass sie ihm nur in Rücksicht auf seine in
Erwartung stehende Frau nochmals verzeihe und ihn, wider alle
Hoffnung, zum letzten Male ermahne. Schon 1547 musste die
Synode mit ihrer Drohung ernstmachen; Landolt hatte sich so

sehr vergessen, dass er seiner Jungfer ein Kind angehängt hatte,
das übrigens bald starb. Er wurde nun seines Amtes entsetzt. Im
Mai 1548 wurde er allerdings rehabilitiert und als Prädikant in
die Pfarrei Tegerfelden in der Grafschaft Baden geschickt. Über
seine dortige Amts- und Lebensführung schweigen die Akten.
Im Jahre 1551 ist er dort gestorben.

Damit hatte ein bewegtes Leben sein Ende gefunden. Johannes
Landolt war kein Held und kein Heiliger, kein Märtyrer des

Täufertums und kein Vorkämpfer der Reformation, nicht einmal
ein pflichtbewusster, treuer Diener am Worte Gottes. Er war ein
armer Mensch, entwurzelt und umhergetrieben, ohne ausrei-

48



chende äussere Sicherung oder inneren Halt, zu Höherem
hingezogen und doch im Niedersten gefangen - ein Mensch, wie es

in jener Zeit des Umbruchs viele gab. Max Bauhölzer

Quellen- und Literaturnachweis

Staatsarchiv Solothurn:

Baslische Schreiben Bd. i
Cop. Missiven Bd. 17, S. 5 und 93
Ratsmanuale Bd. 19, S. 16, 34, 137, 185, 239, 357, 436,463; Bd. 20, S. 196

Staatsarchiv Rurich:
Briefe A 241.1
Ratsprotokolle B VI 256, S. 179
Synodalakten E I 30.48; E II 1, S. 281, 292, 297, 305, 309, 336, 344
Studentenamt-Rechnungen G II 39.1

Stadtarchiv Aarau:

Taufrodel Nr. 608

Gotthold Appenzeller, Solothurner Taufertum im 16. Jahrhundert.
Festschrift Eugen Tatarinoff. Solothurn 1938

Hans Hafliger, Solothurn in der Reformation 1519-1534. Jahrbuch fur Solothur-
msche Geschichte 16. und 17. Bd. Solothurn 1943 und 1944

Paul Burckhardt, Die Basler Taufer. Basel 1898
Paul Roth, Aktensammlung zur Geschichte der Basler Reformation in den Jahren

1519 bis anfangs 1534. Band IV. Basel 1941
Emanuel Dejung und Willy Wuhrmann, Zürcher Pfarrerbuch 1519-1952. Zurich

'953
Martha Reimann, Die Geschichte der Aarauer Stadtschulen. Aarau 1914
Th. Muller-Wolfer, Der Werdegang der Reformation in Aarau. Argovia Bd. 54.

Aarau 1942

49


	Johannes Landolt : Schulmeister, Täufer und Prädikant

