
Zeitschrift: Aarauer Neujahrsblätter

Herausgeber: Ortsbürgergemeinde Aarau

Band: 30 (1956)

Artikel: Hans Kaeslin

Autor: Günther, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-558842

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-558842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HANS KAESLIN

I.

Es hat immer etwas seltsam Erregendes an sich, den Umrissen
einer menschlichen und künstlerischen Persönlichkeit
nachzuspüren. Ist alles Individuelle im letzten Kerne auch
«unaussprechlich», wie schon Leibniz sagte, so drängt es uns doch,
einzelnen Elementen dieses Unaussprechlichen auf die Spur zu
kommen, um dem intuitiven Zusammenschauen solcher Wesenheit

eine Hilfe zu bieten. Zu diesem seltsam Erregenden fügt sich

ein Schauer der Melancholie, wenn die menschliche Persönlichkeit,

deren Bild man nachzuzeichnen versucht, eine befreundete

war; zugleich aber liegt ein Trost in solch rückschauender

Vergegenwärtigung, denn je klarer uns Züge werden, desto
unverlierbarer sind sie auch.

Hans Kaeslin hat das Sinnen an vergangene, befreundete
und fernerstehende, heimatliche und fremde Menschenbilder
oft und mit der Feder in der Hand geübt. Das von ihm einmal
zitierte Wort Montesquieus «Quand je vois un homme de merite,
je ne le decompose pas» besaß für ihn nur bedingten Wahrheitsgehalt.

Zu sehr hatte er selber das Festumrissene, Einmalige,
Unverwechselbare, zuweilen Kantige an sich, um es nicht auch

an andern erkennen, analysierend erkennen zu wollen.
Er gehörte nicht zu den politischen oder militärischen

«Repräsentativen», wohl aber zu jenen typischen Vertretern einer

größeren oder kleineren Volksgemeinschaft, von welchen er im
schönen Aufsatz «Die Kleinstadt von annodazumal als Erzieherin»

redet, jenen Männern, die meistens in mancher Hinsicht
über ihre Volksgenossen hinausgewachsen sind, weil sie sich mit
dem genährt, was die Jahrhunderte auch außerhalb ihres Vater-

9



landes an geistiger Kultur geschaffen haben. Gern nannte er

sich bei aller Liebe zur Schweiz - er hat ihre Städte und ihre
Landschaften besungen - einen Weltbürger: das Hinauswachsen

in menschheitliche Bezirke war ihm Bedürfnis. Das hinderte ihn
jedoch nicht, sich im Heimatlichen verwurzelt zu fühlen. Mochte

er auch eine gewisse provinzielle Enge mitunter schmerzlich

empfinden (in der Novelle «Ursula Weiersmüller» - s. den Band
«Die Entführung» - schrieb er sich hierin etliches vom Herzen),
so wußte er doch sehr genau, was er seinem Kanton und seiner

Vaterstadt schuldete und daß «die Winde des Geistes auch bis

in die Mauern einer schweizerischen Kleinstadt wehen». «Es ist

klar (fügt er bei): käme es einmal so weit, daß unsre kleinen
Städte in geistiger Hinsicht von den großen aufgesogen würden,
auf eigenes Streben verzichteten, dann könnten wir unser
Schweizertum begraben. Wichtig ist, daß wir nicht überschätzen,
was in engeren Verhältnissen getan werden kann, daß wir aber
in Selbständigkeit unsres Weges gehen und das beste tun, was wir
zu tun vermögen.» (Erlebtes aus vergangenen Tagen. Aarauer
Neujahrsblätter 1939.) Das glückliche Gleichgewicht zwischen
Lust an weiten Horizonten und Geduld zu weiser Beschränkung
kennzeichnet ihn tief. Es war nicht eigentlich ein angeborenes,
es war vielmehr ein errungenes Gleichgewicht. Seiner Künstlernatur

lag das Schweifen ins Weite, ins geistige Abenteuer im
Blute: lange habe er, bekannte er selber, die Welt nur mit
künstlerischen Organen aufnehmen können, und ein ausgeglicheneres
Wesen war ihm auch nicht als Angebinde in die Wiege gelegt.
Er hatte eine innerlich schwere Jugend, überhaupt eine schwere
Zeit der Entwicklung hinter sich. Mutter- und Vatererbe haben
sich in ihm nie völlig ausgesöhnt. In Wahrheit fühlte er sich
seiner süddeutschen Mutter ungleich mehr verwandt als seinem
originellen Vater, dem Aarauer Musikdirektor, der in geistreicher

Art witzig war und dem die davon Betroffenen seine geist-

10



reichen Einfälle oft übel nahmen. Das Romantische, Weiche,
Sehnende seiner Natur leitete er von dort her. «Ich bin von
Mutterseite her Süddeutscher und fühle mich stärker als solchen

denn als Schweizer, obwohl mein Vater sei. Unterwaldner war
und ich jetzt noch Bürger von Beckenried bin. Ich meine, in der
innersten Konstruktion der Seele bin ich mit Eichendorff,
Uhland, Mörike näher verwandt als mit G. Keller. In meiner

ganzen Jugend war mir Deutschland das Heimwehland: was

von Gemütswärme und namentlich auch von unphiliströsem
Wesen in meinen Gesichtskreis gelangte, war fast immer
überrheinisch ...» (Aus einem Briefe.) Fast symbolhaft war es denn

auch, daß der schweizerische Vater selber, der am Leipziger
Konservatorium seine Studien gemacht hatte, nur Schriftdeutsch

sprach. In Freiburg i.Br. hat Kaeslin, nach Studiensemestern in
Zürich (bei Adolf Frey) und in Berlin (bei Erich Schmidt), mit
einer Dissertation über Albrecht von Hallers Sprache doktoriert,
und in Heidelberg war er zwei Jahre lang Hauslehrer. In
Gedichten - siehe «Licht und Dunkel» und auch das unveröffentlichte

Gedicht «Deutsche Stadt - einst» - und in Aufsätzen («Vom
alten Deutschland», NZZ, 17. April 1921) hat er seinem Gefühl
für das Deutschland seiner Jugend mehrmals Ausdruck gegeben:

er fand im deutschen Wesen, gegenüber dem schwerfälligeren,
verschlosseneren des Deutschschweizers, etwas Offeneres, Urba-
neres, gewissermaßen Künstlerischeres, auch in den äußeren
Formen Gebildeteres. Wie er unter dem Absinken Deutschlands ins
nationalsozialistische Barbarentum leiden mußte, kann man sich

denken: ein schöner Traum fiel in Trümmer - es sei die schwerste

Enttäuschung gewesen, die er je erlebt habe, erklärte er selber.

Die Kollektiv-Verurteilung des deutschen Volkes nach Kriegsende

aber machte er nicht mit. «... wenn ich mich an so und so

viele deutsche Frauen und Männer erinnere, die ich gekannt habe

und in denen ich meine Vorstellung erhöhten Menschentums in die Wirk-

11



lichkeit übersetzt sah1, so käme ich mir als ein minderer Kerl vor,
wenn ich nicht an das Weiterleben solchen Wesens und solcher
Gesinnung glaubte ...» (Aus einem Briefe.)

Deutschland aber war nur die eine Heimweh-Komponente seines

Herzens, die andere hieß: Frankreich. Daß Frankreich in
gewissem Sinne das zweite Vaterland jedes Menschen sei, diesem
Worte La Fayettes stimmte er vollbewußt zu. Paris, wo er als

junger Mann lernend und lehrend einen längeren Aufenthalt
gemacht, war ihm nach eigenem Geständnis zur «Offenbarung»
geworden. Hier und in der französischen Sprache und Kultur
überhaupt fand er eine Ergänzung seines Wesens, die er nicht
missen mochte. Ursula Weiersmüller, die Aarauerin der
gleichnamigen Novelle, reicht trotz allerhand Schwierigkeiten einem
Provenzalen die Hand zum Ehebunde und zieht mit ihm in die
fremde Heimat. Die französischen «Fehler», eine gewisse bürgerliche

Enge, die oft allzu rationale Einstellung, die politische
Disziplinlosigkeit u.a., übersah er keineswegs. Doch erkannte er in
der französischen Art, trotz den Trübungen, das Humane und
das Hochgeistige, durch die Frankreich der Welt so viel
geschenkt. Und was die tatsächliche Aufgeschlossenheit Fremdem
gegenüber anbetrifft, so hatte er Erfahrungen gemacht, die auch
von andern bestätigt werden: «Wenn der Deutsche sich ein
besseres Verständnis für fremde Art und fremde Kultur zuschreibt
so ist das nur in sehr bedingtem Maße richtig. Ja, ich habe doch
mehr Franzosen kennengelernt, die sich in Goethe und deutsche
Musik völlig hineingefunden hatten, als umgekehrt.» (Aus einem
Briefe.) Das Kriegsleid dieses Landes erschütterte ihn tief. Ein
Beweis sind die Strophen, die wir hierher setzen möchten2:

1 Von Kaeslin unterstrichen.
2 Die Strophen sind unveröffentlicht, wie wir denn überhaupt hier

grundsätzlich nur Gedichte zitieren, die nicht in «Licht und Dunkel» stehen.

12



Frankreich

Du trägst mit Würde uberschwellend Leid

am finstersten von deinen Schicksalstagen:
So stand der edle Romer ohne Klagen
im Flugelrauschen der empörten Zeit.

Geringer nicht ist Duldens Heldentum
als das der Tat. Doch mehre die Bedrängnis

kein Mitleid. Unbegreiflichem Verhängnis

gemäß ist nur ein schweigendes Warum.

Dankbarer Sinn bewahrt wie Marmorstein

mit goldner Schrift, wie du, geliebt bewundert,
die Welt beschenktest durch so manch Jahrhundert.
Auch wissen wir: was war wird wieder sein.

*

O wie zu reinen Formen der Gehalt

in deinem Bildnergeiste stets sich rundet!
Wie über dem noch was die Weisheit kündet

der Silberschleier deiner Anmut wallt!

Im hellen Menschengeiste suchst du Rat,
das Vielverschlungene entwirrt zu sehen.

Wohl lockt es dich die Gründe zu durchspähen,
doch meidest du des Schwärmers Taumelpfad.

Getrost: die Palme biegt sich in den Schaum

der Springflut nieder, wenn Taifune toben.

Doch sieh: schon hat sie wieder sich erhoben

und wiegt die Krone im geklarten Raum!

In französische Geistigkeit unci Sprache war er tief eingedrungen;

nicht nur seine Nachdichtungen französischer Lyrik bezeugen

es. Doch las er - und wie bewundernd oft! - auch englische
Literatur in der Originalsprache, und in späten Jahren arbeitete

er sich noch ins Italienische ein, vor allem, um Benedetto Croces

Schriften im Urtext lesen zu können.

13



Schon diese Lust an Weiträumigkeit des Gedankens und dieser

Wille doch zu stillem Wirken an engerer Stätte weisen auf einen

durchgebildeten Menschen - sein Ruf nach solchen ertönte
immer wieder. Die erstaunliche Vielseitigkeit seiner Neigungen und
Interessen war eigentlich nur die unmittelbare Folge dieses Bei-

einanderwohnens in seinem Geiste scheinbar entgegengesetzter
Tendenzen. Ein Vollmensch zu sein in des Wortes bester Bedeutung

schwebte ihm als selbstverständliches Ziel vor. Alles menschlich

verengernde, verkleinernde Spezialistentum war ihm zuwider.

Als Deutschlehrer suchte er aus seinem Fach die verbindende
Mitte auch anderer Disziplinen zu machen, um aus dem
muttersprachlichen Unterricht, aus ihm in erster Linie, das
Gesamtmenschliche in seinen Schülern zu erreichen und zu beeinflussen.

Als Kritiker und Kulturhistoriker konnte er heute einem Ibsen

eindringende Aufmerksamkeit zuwenden, morgen einer
geschichtlichen aargauischen Persönlichkeit mit der gleichen
Hinneigung nachforschen. Und der Feder des Schriftstellers Kaeslin
entflossen Novellen, die bald in der Vaterstadt, bald im fernen
Rußland oder in Deutschland spielten - immer aber war das

Menschliche, so wie es immer ist und immer war, sein Gegenstand.

Wir sprachen - und nahmen dabei seine eigenen brieflichen
Worte auf - von seiner innerlich schweren Jugend. Das Weiche,
Introvertierte, «Süddeutsche», tief Verwundbare seiner Natur
lieferte ihn fast wehrlos den Einwirkungen aus, mit denen die

Welt den jungen Menschen bestürmt. Ohne das Gegengewicht
einer starken ethischen Verankerung hätte er vielleicht den
Boden unter den Füßen verloren wie jener Xaver Hormayr, der in
Deutschland wirkende österreichische Musiker in der Novelle
«Ein Musiker», in welchem er eigene Anlagen sich in ihre tragische

Konsequenz hinaus entwickeln läßt: «nach meiner Meinung
die vollkommene Schilderung eines Menschentypus, der freilich

14



bei uns selten ist: der von früh auf Verletzte und sehr verletzlich
Gebliebene, nur schwer eines Entschlusses fähig ist, wenn er
bereit sein sollte, und der an eigenem Ungenügen und an der Zeit -
er hat den Untergang des alten Deutschland erlebt - maßlos

leidet, sich immer wieder darüber wegtäuscht und schließlich tut,
was er schon lang als möglichen Ausweg gelegentlich sich überlegt

hat». (Aus einem Briefe.) Was ihn selber zurückhielt und ihm
doch schließlich ein, wenn auch labiles, Gleichgewicht verschaffte,

das war vornehmlich sein Gewissen, das tief in ihn gelegte
ethische Gebot, neben dem, schreibt er, die Frage des eigenen
Bestehens sich kaum stelle - bei Goethe z.B. vermißte er denn
auch insbesondere das männliche Aufsichselbstbestehen, «was

doch wohl das Ethische eigentlich ausmacht». (Daß ihm aus

diesem Grunde Spittelers Verwendung des Wortes Gewissen im Sinne

opportunistischer Allerweltsmoral, wie sie in den beiden

Prometheus-Dichtungen erscheint, anstößig sein mußte - er hat
davon in einem Artikel gehandelt -, ist begreiflich.)

IL
Ethisches Verhalten ergab und ergibt sich nach Kaeslins

Meinung in der Menschheit mit fortschreitender Entwicklung ganz
von selber, ohne daß etwa dem Christentum ein überragender
Anteil daran zugeschrieben werden müßte. Er wäre sicher

geneigt gewesen, das auch für den Einzelmenschen anzunehmen.
Sein eigenes starkes Ethos war keineswegs religiös begründet,
sondern entsprang seinem innersten Wesen völlig spontan. Und doch

nannte er sich einen «innerlich des Religiösen bedürftigen»
Menschen - zugleich aber auch eine «aufs äußerste enttäuschte Seele».

Vor dem Christentum empfand er eine sonderbare Zwiespältigkeit.

Wie Benedetto Croce hätte er schreiben dürfen: «Warum
wir uns nicht einen Nichtchristen nennen dürfen», damit aner-



kennend, was die abendländische Welt an inneren Werten dem
Christentum zu verdanken hat. «Trotz meiner Ablehnung aller
christlichen Metaphysik - konnte er denn auch schreiben - bin
ich nach meinen Urinstinkten durchaus ein christlich Empfindender»

(aus einem Briefe). Vor vielen christlichen, zumal protestantischen

Dogmen aber verspürte er ein leises Grauen. Vielleicht
kam ihm selber die Tatsache symbolhaft vor, daß seine Eltern,
katholisch geboren, zu Beginn der siebziger Jahre altkatholisch
geworden waren, damit credomäßig gleichsam in ein Vakuum
gerieten. Als christlich in seinem Fühlen empfand er vor allem
die Ehrfurcht vor dem Ganzen, von dem wir ein Teil sind. Die
lutherische Rechtfertigung allein durch den Glauben jedoch
schien ihm eine Abirrung, ebenso das Dogma von der Sünden-

«vergebung», da doch der Schmerz um eigene Fehler bleibt und
jederzeit wieder aufzucken kann, «denn gewisse Dinge vergibt
man sich selber nie» (siehe auch das Gedicht «Reue», letzte

Strophe); und einen wahren Widerwillen, ja Haß verspürte er

vor dem Gerede vom christlichen Vatergott, der, über den Wolken

thronend, die Welt in Gerechtigkeit und Wohlwollen lenkt.
Wie für Spitteier, so gab es für ihn keine Versöhnung mit dem

Weltwesen, zu tief fühlte er sich erschüttert von der heillosen

Ungerechtigkeit und dem furchtbaren Leiden in der Welt, die
nach seiner Ansicht keine Harmonisierung des Ganzen zulassen;

nur ein unendliches Mitleid und Mitleiden in all dem grauenvollen

Geschehen blieb für ihn übrig: «Ich kann in der Tat nicht
an einem Kinde vorübergehen, ohne es liebend anzuschauen.

Aber auch Tiere und namentlich Blumen sind für mich ein

Gegenstand sozusagen der Andacht. Mit dieser Empfindung
verbindet sich leicht ein großes Mitleid. Denn was ich in der Welt
miterlebt habe - die Weltkriege, das seelische Absinken des

Deutschtums etc. - hat mir das Dasein tief verdächtig gemacht.»
(Aus einem Briefe.)

16





Die Ehrfurcht vor dem Ganzen, von dem wir ein Teil sind,
bestimmte in Kaeslin immer neu jenes «heilige Staunen» vor den

Rätseln des Lebens und auch vor dem Menschenwesen, wie es

einem Adalbert Stifter eignete und von dem er in der schönen

Skizze «Die Malve» spricht (wo er selber übrigens nicht einer
der zwei Lehrer «an einer obern Schule» ist, sondern der dritte,
«den wir einfach den Begleiter nennen wollen, kein Gelehrter,
sondern ein Mensch, welcher die Dinge lieber beschaute als

wissenschaftlich ergründete»). Vor diesem gestaltlos Göttlichen
versank er in Andacht; und diesem Gefühl schenkte er Ausdruck
im edel geformten Gedichte:

Das Göttliche

Ich suchte in den Formen dich zu fassen,

die Menschensinn dir durch die Zeit gegeben.

Im Dunkeln sah ich hehre Bilder schweben

und sah sie trauernd allgemach verblassen.

Nun fühl ich DICH gestaltlos, wenn von Kämmen
der Berge sich der Sonnenteppich breitet,
und fühl DICH tiefer, wenn sie niedergleitet
mit letztem Schimmer zwischen dunklen Stammen.

Kein Wunsch, der mein Empfinden unrein machte.

Ich weiß, daß fluchtig Sein mir zugemessen,

und fordre nicht, daß der Umfasser dessen

was rasch sich in ihm knüpft und auflost, achte.

Und doch durchzittert mich der Andacht Schauer,

denn unbegreiflich ist das Sein der Dinge.
Auch ist es manchmal, ein Akkord durchklinge
den Raum des Alls, ein Lied gedämpfter Trauer.

Das «Lied gedämpfter Trauer» - das er so deutlich in Schillers

Dichtung vernahm und die um dessentwillen ihm lieb war -
wurde für ihn der Grundakkord des Weltenseins. Kirchliche

l7



Glaubensformen waren dieser religiösen Stimmung unerträglich;
in sich spürte sie nur das ethische Gebot: «selber sich treu sein,
ist höchste Satzung» (Vers aus dem Gedicht «Sinnens Beschluß»).
Die Frage mußte aufsteigen: «Bist du noch fromm?» - ja, doch
nicht auf sterblich «eitle» Weise:

Bist du noch fromm? Fürwahr, die Andacht erlosch

mir nicht vor dem, was Formen auf Formen zeugt,
dem All, drin Geist und Seele wuchsen,

daß es in Schmerz und in Lust sich fühle.

Als ein Atom im Ewigen weißt du dich

und blickst verachtend weg, wenn die Eitelkeit

der Sterblichen ihr eignes Bildnis

auf dem entweihten Altar errichtet.

Hier möchten wir denn auch eine «Phantasie» wiedergeben,
die Hans Kaeslin brieflich selber als sein «Testament» bezeichnet

hat; sie drückt auf ergreifende, auch dichterisch empfundene
Weise sein Credo aus, erschließt sich völlig aber nur mehrmaligem

Lesen:

Der Sterbende und sein Schatten

Am Bette des Erloschenden stand ein Schattending, so stofflos, daß die leere Luft
des Raumes im Vergleich zu ihm körperhaft erschien. Es war nicht «der Tod»;
den gibt es nicht, das Leben lischt von selbst. Der Schatten war dazu bestellt - von
wem wußte er nicht, noch weshalb - das Eingehen der Geschaffenen in die größeren
Heere zu vermerken. Er hatte gesehen, wie die Angehörigen mit vorgetauschter
Zuversicht an das Lager des geliebten Menschen traten und ihr Tuch an's Auge
druckten, wenn er der Wand zugedreht lag. Er war dabei gewesen, wie der Geistliche

vom ewigen Leben gesprochen und sich mit schweren Schultern zur Tur
hinausgedruckt hatte, nachdem das Beten mit schwacher Bewegung der Hand
abgelehnt worden war. Unausgesprochene Gedanken des Sterbenden waren offenbar
geworden, Gedanken, die in vielen Jahrzehnten immer wieder um das gekreist
hatten, was man die letzten Dinge nennt. Und der Schatten hatte auch die stumme
Frage erlauscht, ob es nicht doch ein Weiterleben in irgendwelcher Form geben
könne.

iß



Nun war alles vorbei; das Grab war zugeschüttet, und über ihm ging das Leben
weiter nach dem Spruche jenes Dichters:

Dunkle Cypressen —

Das Leben ist gar so lustig -
Es wird doch alles vergessen.

Theodor Storm

Der Schatten war aus dem Sterbezimmer gewichen, und ihn dunkte das hier
erstorbene Leben abgebrochen, aber nicht «vollendet». Und er beschloß, es zu Ende
zu formen. Also schwebte er nach jener Gruft hin, zur Zeit, da der Wind der Nacht
durch die Baume des Totengartens geht. Er durchsah die Erde über dem Leichnam

und rief den Namen. Und er spurte, wie das erloschene Sein nochmals
erwachte in gleitenden Bildern vergangener Dinge. Kaum Gewußtes und halb
Vergessenes entstieg dem Dunkel der Vergangenheit, und Augen von Menschen,
denen der Tote im Leben begegnet war, hefteten sich auf die seinigen. Und ach,
manche sahen ihn traurig an, andre in drohendem Starren! Hatte er nicht, in sich
selbst verschlossen, immer wieder weggesehen über das was um ihn vorging, was in
Seelen vorging, die auf seine Teilnahme hoffen durften? Damals, wie hatte er
lieblos die Lippen zusammenpressen können statt zu reden! Und schlimmer: jenes
Wort, wie hatte es über seine Lippen gehen können? Der Tote wollte schreien,
aber er konnte es nicht. Der Schatten sprach: «Du wärest ein Mensch; keiner ist
ohne Schuld und Fehle.» Es tonte herauf: «Aber vor mir stand ein Bild, dem ich
gleichen sollte, gleichen wollte. Wie oft habe ich ihm nicht geglichen!» Der Tote
verstummte. Dann aber hob er wiederum an: «In den Kirchen reden sie von Buße
und Vergebung. Aber der Gott in mir, er wußte nichts von Vergebung der Sunden,
meiner Sunden. Was geschehen ist, das ist geschehen», so sprach er. «Du mußt es

tragen.» Und ich habe getragen und wollte tragen bis ans Ende. «Und jetzt —

immer noch!» Der Schatten verscheuchte mit leiser Bewegung das Drohende.
Dann sprach er: «Dir war viel Freude gegeben». «O ja, die Blume am Hang, der
Vogel im Blau, die Berge im Ferndunst. Und das Kind, das Kind, das mit dem Auge
des Vertrauens zu mir aufsah!» Der Schatten: «Du hast viel geliebt - du weißt was
ich damit meine und nicht meine.» «Das ist wahr. Oft liebt' ich — ganz innerlich. Ich
meine, daß ich Menschen und Dinge liebte, ganz um ihrer selbst willen, um der
Gestalt, des Wesens willen, wie sie sich dem ewig Quellenden enthoben hatten. Und
manchmal vergaß ich mich selber vor dem, was ich bewunderte und liebte, kam
mir im Vergleich damit unwert vor und nichtig - und es tat nicht weh.» Der Schatten:
«Du träumtest von weiterem Dasein. Aber nie kehrt Vergangenes wieder. Erneute
Form ware andre Form. Was du nie gesehen, nie erlebt hast, wurde an deinem
Sein gestalten. — Freilich, es ware auch wiederum das Gleiche: Wirrung des Ruhrenden

und des Entsetzlichen. Schrei des Wehs, von Lachen durchtont. Lachen, vom
Aufschrei des Wehs durchschrillt.» Von unten hauchte es: «Ich wurde sie nie mehr
sehen, die meine Lebenstage erhellt und mir den Schweiß von der Stirne gewischt
haben, als das Dunkel dichter und dichter heranwuchs?» Der Schatten schwieg.
«Was ware da noch übrig von dem, was ich mein Selbst und Ich nannte? - Ich will
nicht mehr zurück.» Der Schatten beugte sich tiefer herab. Und ganz leise kam es

19



von unten: «Manche sprachen vom Aufgehen dessen, der dem Erdensein entruckt
ist, in einem Allumfassenden.» Der Schatten: «In Ihn bist du eingegangen. Versuche
nicht zu verstehen, o Sterblicher! Aus Ihm ist alles: er ist Werden und Vergehen
ohne Ende. Doch das Allumfassende ist auch das Ungeschiedene. Dort ist nicht Ja,
nicht Nein, ist nicht Licht, nicht Dunkel, nicht Lust, nicht Schmerz. Wir fassen es

nicht — vernimmst du mich noch?» — Schweigen - Durch die Wipfel des
Totengartens geht der Hauch der Nacht. Er schwingt sich über den Strom und die Berge
und erstirbt im Grenzenlosen des Sternenraumes.

in.
Das seelische und charakterliche Gleichgewicht Hans Kaeslins,
das so gar nicht ein natürliches Angebinde war, wurde ihm
vielleicht erleichtert durch einen Zug, den wir fast den hauptsächlichsten

nennen möchten: in ihm wohnte eine überaus glückliche
Verbindung logischer und künstlerischer Fähigkeiten. Daß das

Künstlerische in ihm längere Zeit vorwiegte, ja einen fast
ausschließlichen Platz behauptete, sagten wir bereits. Auch dieses

Gleichgewicht hat sich also nicht von selber ergeben, doch war
es spürbar in ihm angelegt. Wenn er es späterhin als in gewisser
Hinsicht selbstverständlich empfand, so bewies das nur, wie sehr
es seinem Grundwesen entsprach. Der Kritiker und der Dichter
in ihm verstanden sich ausgezeichnet, und sie haben sich gegenseitig

eigentlich keinen Eintrag getan (es sei denn, man wolle in
seiner Lyrik ein gewisses intellektuelles Element zuweilen etwas

zu stark betont finden). Es ist sehr wohl möglich, daß der

Pädagoge in Kaeslin, der die Muttersprache Lehrende, diese schöne

Verbindung wenn nicht bewerkstelligte, so doch begünstigte;
denn das logische und das ästhetische Element waren ihm für
seinen Unterricht vonnöten, und er mußte auch dort zwischen
beiden einen gewissen Ausgleich suchen. Die Schrift «Aus der

Mappe eines Deutschlehrers» zeigt, wie sehr ihm dies - wenigstens

in der Absicht - gelang. Das künstlerische Organ bot ihm
aus eigenster Erfahrung das schöpferische Faktum; das kritische
Organ verschaffte ihm den Einblick in den künstlerischen Pro-

20



zeß; beiden Elementen entwuchs der ästhetische Geschmack,
damit das ästhetische Urteil. Seine Einsicht in das Kunstwerk
und sein ästhetischer Geschmack waren in ihm hochentwickelt,
wie noch zu zeigen sein wird.

Als einen weiteren Grundzug Kaeslins möchten wir eine
gewisse Nüchternheit, einen überaus zuverlässigen gesunden
Menschenverstand ansehen. Diese Eigenschaft entsprang zu einem

guten Teil seiner ausgeglichenen Begabung, war jedoch auch eine

charakterliche Eigenart. Nichts erregte seinen Widerwillen mehr
als Aufgeblasenheit, als Spiegelfechterei mit Worten und
Gebärden. Das ethische Gebot in ihm verlangte volle Redlichkeit
des Aussagens und des Tuns. Diese Anlage wirkte sich auf seinen

Stil aus, der ein Muster an Klarheit ist. Ihm schien in der Folge,

er habe diese klare Zucht des Ausdrucks vor allem in den Deutschstunden

Adolf Freys gelernt, der an der Aarauer Kantonsschule
noch sein Lehrer gewesen und mit dem die Klasse fast ein Jahr
lang Lessings «Laokoon» studiert hatte (dem «Kunstwerk» des

Laokoon hatte Frey ja eine ausgezeichnete Arbeit gewidmet).
Indes ist leicht einzusehen, daß durch äußere Beeinflussung
solche Stilklarheit wohl zu bestärken, nicht aber zu schaffen ist.

Kaeslin hatte dieses gesunde Maß von Beginn in sich. Es war ein

willkommenes Gleichgewicht zu seinen «romantischen»

Neigungen, ja es übte auf ihn mit der Zeit eine solche Macht aus,
daß der nichtahnende Leser bei ihm eher auf ein «klassisches»

Temperament schließen würde. Vielleicht hat diese Nüchternheit

seinen Stil hie und da jenes stärker vibrierenden Elementes

beraubt, das im Satze wie ein feines Zusammenspiel von Untertönen

mitschwingen kann; man vermißt in Kaeslins Sprache -
mehr in seinen Versen als in seiner Prosa - zuweilen einen
gewissen Schmelz des Wortes, eine gewisse lyrische Zartheit und

Zärtlichkeit, damit auch ein Weiterschwingen des Klanges. Es

ist nicht ganz von ungefähr, daß ihm Lessings «Nathan», den er

21



mit seinen Schulklassen, sagt er, ohne Beschwer jedes Jahr und
mit immer neuer Bewunderung durchlesen konnte, überhaupt
Lessings Stil als Musterbeispiel vorschwebte, während nach
seiner Ansicht Herder und gewisse Romantiker nicht gut gewirkt
haben. Für eine subtilere, «modernere» Sprache fehlte ihm bis zu
einem gewissen Grade das Organ, darum auch für die neuartig
verdichtete Verssprache eines Rilke etwa.

Einen weiteren Zug Kaeslins möchten wir noch nennen, und
auch er hängt eng mit den andern zusammen: wir meinen seinen

Hang zum Konkreten. Gerne sagte er, wie Theophile Gautier
(den er liebte), von sich selber, er sei einer «pour lequel le monde
exterieur existe». Alles Abstrakte oder was auch nur den Anschein
des Abstrakten weckte, ging ihm, und sicher zumeist mit Recht,
in dichterischen Schöpfungen wider den Strich. Seine eigenen
künstlerischen Erzeugnisse sind denn auch «geschaut» - «Bild
auf Bild» bestürme ihn, wenn er schaffe, bekannte er. Und diese
konkrete Bildlichkeit suchte er auch bei andern, sie zu einem
Hauptkriterium der Wertung erhebend. Diese Neigung ebenfalls
konnte ihn für kompliziertere Kunstgebilde leicht etwas
ungerecht machen, doch schenkt sie seinen epischen Sachen eine
Gegenständlichkeit, die sie von vielen anderen vorteilhaft abhebt.

Vergegenwärtigt man sich, sie zusammenschauend, diese

Grundzüge, so hat man die Erklärung für die Eigenwilligkeit von
Kaeslins Wesen und Schaffen. Er war wirklich einer jener von
ihm immer neu geforderten durchgebildeten Menschen, eine

jener «Naturen» im Goetheschen Sinn des Wortes, von denen

ganz von selber Autorität ausstrahlt. Seine Gewissenhaftigkeit
in geistigen Dingen lag fast wie ein Zwang auf ihm: ohne seinen

Gegenstand vollständig, in- und auswendig zu besitzen, hätte
er sich auch nicht an den kleinsten Artikel gewagt. Und dabei
war doch eine gewisse Ungeduld in ihm. Das lange Verweilen
bei einem Thema war nicht seine Sache. Man ist denn eigentlich

22



auch erstaunt über den eher geringen äußeren Umfang seiner

Produktion. Ein Novellenband, zwei Versbändchen (davon eines

mit Nachdichtungen), zwei kulturhistorische Miniaturen, eine

pädagogische Schrift: das ist alles. Einiges freilich - an Versen

und Novellen - ist unveröffentlicht, vieles zerstreut in Zeitungen
und Zeitschriften. Dabei war er überzeugt, daß etliches von dem,

was er geschaffen, über dem schweizerischen Durchschnitt stehe.

Novellen und Gedichte freilich «gehen» verlegerisch nicht, und
eine Buchausgabe selber zu bezahlen, dazu war er zu unbemittelt.

Er empfand diese Situation doch zuweilen als eine Art
Tragik: «daß das Beste was mir etwa gelang, nur verzettelt da

und dort im Feuilleton ans Licht tritt, ist mir doch schmerzlich»,

gestand er in einem Briefe. Eine Menge trefflicher Einsichten

und einige wirklich hervorragende künstlerische Schöpfungen
konnten so nicht die verdiente Wirkung tun und dem Verfasser

nicht jene Anerkennung bringen, auf die er ein Anrecht gehabt
hätte. Eine Sammlung seiner besten kritischen, lyrischen und
novellistischen Stücke dürfte erweisen, daß das schweizerische

Schrifttum in ihm einen soliden Vertreter besaß.

Im Folgenden soll vom Pädagogen, Kulturhistoriker und

Kritiker, Novellisten und Lyriker Kaeslin des näheren die Rede
sein.

IV.

Das pädagogische Wirken Hans Kaeslins erstreckt sich über fast

vierzig Jahre Deutschunterricht an der aargauischen Kantonsschule;

zudem bot ihm ein volles Vierteljahrhundert lang die

Mitgliedschaft in der eidgenössischen Maturitäts-Kommission
Gelegenheit, sich in das Wesen und den Unterrichtsgang des

schweizerischen Gymnasiums Einblick zu verschaffen; und da er
offenen Auges, offenen Ohres seines Amtes waltete, nahm er

23



vieles auf, was andern entging. Von je gewohnt, wie er war, sich
über sein Tun und Lassen Rechenschaft abzulegen, benützte er,
am Ende seiner Lehrtätigkeit angelangt, sein so arbeitsvolles
otium cum dignitate, um zu eigener Klärung und zuhanden der
Kollegen seine Erfahrungen zusammenfassend darzulegen. Das

geschah in der 1941 bei Sauerländer erschienenen Schrift «Aus
der Mappe eines Deutschlehrers», die nicht nur in der Fachpresse
Beachtung fand und bleibenden Wert behält. Sie schloß sich
ausdrücklich an das 1914 herausgekommene Buch von Otto von
Greyerz an: «Der Deutschunterricht als Weg zur nationalen
Erziehung», das noch auf lange hinaus das Grunclwerk in diesem
wichtigen und umstrittenen Fragenbezirke ist. Greyerz' und
Kaeslins Schriften sind bis jetzt im schweizerischen Raum die
einzigen besonderen Veröffentlichungen von Ausmaß über das
Thema geblieben. Kaeslins Arbeit unterscheidet sich in drei
Punkten von der seines Vorgängers. Greyerz ging von den
Möglichkeiten aus, die ihm als Lehrer an einer Privatschule, dem
Landerziehungsheim Glarisegg, geboten waren; Kaeslin rechnet
mit den Verhältnissen, unter denen die Lehrer an den staatlichen
und städtischen Mittelschulen arbeiten, die von dem
überwiegenden Teile unserer Gymnasiasten und Realschüler durchlaufen

wird. Und dann behandelt Kaeslin vorwiegend die
Probleme, welche die oberen Stufen der Mittelschulen betreffen,
währenddem Greyerz auch die des Anfangsunterrichts in der
Muttersprache einbezieht; man findet denn auch Neues vor
allem in den Kapiteln über Literaturgeschichte, Poetik, Metrik
und über die Examengestaltung. Und endlich bringt Kaeslin in
einem einleitenden Kapitel Fragen zur Sprache, die die Mittelschule

bzw. das Gymnasium im allgemeinen angehen.
Um es gleich vorweg zu sagen: auch der Nichtpädagoge findet

in dieser Schrift manch Interessantes. Kaeslins Art, den Dingen
auf schlicht menschliche, direkte Weise auf den Leib zu rücken,

24



schafft ein Werkchen (von immerhin hundert Seiten), das frei

von Schulstaub ist. Und er scheut sich auch nicht, da und dort
kleine «Ketzereien», wie er selber sagt, einzuflcchtcn. Es herrscht,
wie überall bei ihm, ein erfrischend gesunder Ton der Un-
voreingenommenheit und des einfachen Menschenverstandes.

Schon was er im Einleitungskapitel über das Amt des Rektors einer

höheren Schule sagt, ist - wäre beherzigenswert: der Schulleiter
sollte eine «überlegene Persönlichkeit» sein, und ihm sollte man
so viel Autorität zuerteilen, daß er einzugreifen wagte, wenn
Fachlehrer in ihrem Pensum weit über das hinaus gehen, was

man billigerweisc verlangen darf.
Daß bei Kaeslins Aufgeschlossenheit für alles lebendig Menschliche

der Deutschunterricht, zumal derjenige auf der Oberstufe

unserer Mittelschulen, in seinen Augen so etwas wie ein Sammelbecken

verschiedener Disziplinen, ein ganzes Bündel von
Fächern ist und also an vieles heranführt, kann nicht überraschen:
«da gehts vom Grammatischen, das bald im Dienste praktischer
Anwendungen steht, bald tieferer Erkenntnis des Sprachlichen
dient, über Metrisches weg in den Bereich subtilster Seelen-

regungen, schließlich ins philosophische Denken und ins religiöse
Ahnen. Nicht zu reden von alledem, was als Historie bezeichnet
werden kann: Kultur- und Kunstgeschichte». Der Deutschlehrer

ist freilich kein Universalmensch, sollte sich aber doch in
mancherlei Gebieten umgesehen haben, in den einen in die Tiefe,
in andern mehr in die Breite gehend. «Es muß einer lange
unterrichtet haben, ehe er es wagen darf, die Stunde zu eröffnen mit
den Worten: ,wer wünscht eine Frage zu stellen?'» Er habe das

in späteren Jahren immer wieder getan, sagt Kaeslin, ohne daß

er aber immer sogleich eine Antwort auf gestellte Fragen hätte
geben können.

Das Eigenste, wir wiesen schon daraufhin, gibt Kaeslin in den

Abschnitten über Literaturgeschichte, Poetik und Metrik. Hier

25



steht viel Eindringendes, fein Erschautes und fein Erhörtes,
insbesondere in den einzelnen Beispielen. Es kam dem Verfasser,
als er das Büchlein schrieb, zugute, daß er, auf die Empfehlung
eines Freundes hin, sich eben in die Gedankenwelt, vor allem
in die ästhetischen Schriften Benedetto Croces, des vor drei Jahren

verstorbenen großen italienischen Philosophen, versenkt
hatte: dessen Name erscheint des öfteren und meist mit Zustimmung.

Croce hatte ihm z. B. die Augen dafür geöffnet, daß ein
Erlebnis erst dann zur künstlerischen Intuition wird, wenn es

eine Umwandlung erfahren, d. h. wenn es aus dem Persönlichen
ins «Kosmische», ins Allgemein-Menschliche hinauf erhoben ist:
so vieles, was diese Umwandlung und Verklärung nicht voll
durchgemacht, bleibt entweder im Bereich des Allzu-Persön-
lichen oder in dem irgend eines Zweckverhafteten, stößt jedenfalls

nicht bis zur höchsten Kunstverwirklichung vor. Und
Kaeslin weiß mit Croce auch, daß ein Kunstwerk nie und nimmer

aus den Lebensumständen des Verfassers zu «erklären» ist
daß der schöpferische Mensch und der Privatmensch nicht
dasselbe sind. Die Genesis einer Dichtung ist ungleich verwickelter.
Eine Fülle von Erlebnissen, die meist ins Unterbewußte gesunken,
ergibt einen Lebenszustand, der sich als schöpferisch erweisen
kann. Am Ursprung einer Dichtung steht ein «Lebenskeim», aus
welchem sich das Rätsel ihres Wachstums und ihrer Gestalt
offenbart, und diesen «Lebenspunkt» gilt es zu finden, nur schon
für den einfachen Vortrag eines Gedichtes. Und von Croce auch
hat Kaeslin gelernt, daß Gehalt und Form ein Untrennbares
sind und nur zu didaktischen Zwecken geschieden werden dürfen.

Die feinsinnigsten Bemerkungen stehen im Abschnitt über
Poetik und Metrik - hier spürt man den schaffenden Dichter
Kaeslin: so wenn er von Takt und Rhythmus und ihrer
Unterscheidung redet; wenn er daraufhinweist, daß man in der Metrik
der Dichtung genau so gut mit Pausen rechnen muß wie in der-

26



jenigen der Musik, oder wenn er feststellt, daß, wer sein Ohr
befragt und sich vom Auge nicht irreführen läßt, in der Dichtung
mehr freie Rhythmen findet, als gewöhnlich angenommen wird.
Natürlich setzt man zu einzelnen Behauptungen hie und da ein

kleines Fragezeichen; so wenn es einmal heißt: «Was Gotthelf
uns vorführt, hat sozusagen mehr Leben als die Wirklichkeit»-,
denn das vollkommen Kunst Gewordene hat ganz offenbar mehr

Leben, intensiveres, organischeres, konzentrierteres Leben als

die Wirklichkeit; und wenn von dem «sozusagen hauchdünnen

Gefühlsgehalt» von Rilkes Dichtung die Rede ist, so weiß der

Eingeweihtere, daß dieses «hauchdünn» eine Illusion ist, denn

was als hauchdünn erscheint, ist die Nuance eines mit höchster

Gewalt Erlebten.
Kaeslin hat auch in Zeitungen und Zeitschriften zu Problemen

der Mittelschule mehrfach Stellung genommen, besonders
indem er in die Auseinandersetzungen eingriff, die in den letzten
zwei Jahrzehnten um Sinn und Aufgabe des Gymnasiums
entbrannten und noch immer zu keinem allseitig zufriedenstellenden
Abschluß gekommen sind. Daß seine Stimme immer die des

maßvollen, der Wirklichkeit Rechnung tragenden, die Jünglingsseele

kennenden Schulmannes war, ist nach dem Gesagten
selbstverständlich. Und er meldete sich nur zum Wort, wenn er
einen gewichtigen Beitrag zur Diskussion zu liefern hatte. Wir
gedenken vor allem eines Aufsatzes (Gymnasium helveticum,Januar
1950), der Bemerkungen zur Broschüre «Gegenwartsfragen des

Gymnasiums» enthielt, verfaßt von einer von den schweizerischen

Gymnasialrektoren bestellten Kommission. Kaeslin betont
hier, wie auch in andern Äußerungen, wie abseitig eine gewisse

«Schulgläubigkeit» ist, die die Wirkung der bewußten
Beeinflussung des zu Erziehenden seitens der Schule überschätzt «dem

gegenüber, was das Leben außerhalb der Mauern einer Anstalt
an dem einzelnen vollbringt und was er sich in Unabhängigkeit

27



denkend und fühlend erwirbt», und er erhebt sich gegen die zu
starke Belastung der Schüler mit Worten, die auch in der «Mappe
eines Deutschlehrers» stehen könnten: «Der Schüler ist der
Gefahr überlastet zu werden umso mehr ausgesetzt, als an so manchen

staatlichen oder städtischen Gymnasien eine eigentliche
pädagogische Leitung nicht mehr besteht, der Rektor zu einer

Verwaltungsperson geworden ist. Die meisten Heranwachsenden
nehmen vieles gerne an, aber sie werden störrisch, wenn man sie

so füttert, daß ihnen kaum mehr Zeit dazu bleibt, sich in freier
Beschäftigung mit den Dingen der Welt selber Stoff zum Denken

zu wählen.» Immer noch sei er dankbar dafür, erklärt er, daß

ihm in seiner Gymnasialzeit-den achtziger Jahren des vergangenen

Jahrhunderts — Muße blieb, sich in die Erzählungen von
Turgenjew und Tolstoj und in die Dramen Ibsens zu versenken.

Man wird Kaeslin auch zustimmen, wenn er gegen eine falsch
verstandene «Objektivität» des Unterrichts Stellung bezieht,

gegen das Mißtrauen allem Persönlichen, Spontanen gegenüber:
«Welcher Lehrer wird stärker und nachhaltiger wirken:

derjenige, welcher, das Auge auf das Gespenst der ,formalen
Bildung' gerichtet, recht brav und unpersönlich doziert, oder einer,
der in heiterer, individuell geformter Rede zu seinen Hörern zu
sprechen befähigt ist?» Kaeslin bricht darum auch eine Lanze
für eine Schule, in der der Lehrer sich zu Werten bekennen darf
und soll, denn in hundert Fällen, wo es sich um «Werte» handelt,
heißt es Partei nehmen, und Werte an sich, anderswo als im
menschlichen Geiste, der sie bestimmten Dingen beilegt, gibt
es nicht. Und eine Angelegenheit noch, auf die er auch in
Zeitungsartikeln eigens zu sprechen kommt und die den
Deutschschweizer im besonderen angeht, liegt ihm am Herzen: die

freierer, «aristokratischerer» Umgangsformen, größerer
gesellschaftlicher Kultur. Unsere Erziehungsanstalten sollten, wenn
sie solche sein wollen, auch dieser Frage einige Aufmerksamkeit

28



widmen, denn das Knotenhafte im äußeren Menschenverkehr
ist nicht ein eben ehrendes Kennzeichen, ja kann im sozialen
Fortkommen außer Landes sogar ein ernst zu nehmendes Hindernis

sein.

V.

Zum Kulturhistoriker im engeren Bezirke besaß Kaeslin zweifellos

ein bemerkenswertes Rüstzeug: die Ehrfurcht vor der

Vergangenheit, die Liebe zu den heimatlichen Dingen, die Freude

am Bunt-Menschlichen, und vor allem das Vermögen
künstlerischer Schau. Da ihm vergönnt war, zu hohen Jahren zu
kommen, so wurde ihm der Blick auf Vergangenes und noch
Erinnertes zunehmend auch ein Bedürfnis und eine Aufgabe -
die Leser der Aarauer Neujahrsblätter hat er mehrmals mit
«Erlebtem aus vergangenen Tagen» erfreut. Etwas ganz Ausgezeichnetes

gelang ihm auf diesem Gebiete mit den kulturgeschichtlichen

Miniaturen «So wars einmal. Zeitbild aus den Anfängen
der neuen Schweiz» (1930) und «Vor hundert Jahren. Zeitbild
aus dem Ende der Restaurations-Periode» (1931) - beide bei
Sauerländer in hübscher Ausstattung erschienen. Man möchte
diese Büchlein jedem jungen, denkenden Aargauer in die Hand
drücken. Denn, wie es im Nachwort zu «So wars einmal» heißt:
«In unsrer Epoche, da sich in kurzer Spanne große Veränderungen

vollzogen haben, sind die Gefühle schwächer geworden,
die den einzelnen an die Gemeinschaft binden. Vor allem hat
sich der früher so stark gefühlte Zusammenhang der Lebenden

mit den vergangenen Geschlechtern gelockert. Eine Generation
ist herangewachsen, in welcher viele, eigenen Neigungen
hingegeben, überliefertes Gutes als etwas hinnehmen, das gar nicht
fehlen könnte; sie gedenken nicht der Mühen derjenigen, die es

geschaffen. Dieser Zustand erinnert an die Geschichtslosigkeit

29



primitiver Völker.» «Es ist zu befürchten (lesen wir da des weiteren

und die Worte sind für Schweizer Goldkörner der Wahrheit),
daß die Bewohnerschaft unsrer kleineren Zentren sich nach und
nach so daran gewöhne, aus fremdem Quell zu trinken, daß sie

die eigenen versiegen läßt. Müßte man es nicht beklagen, wenn
die Menschen, welche vom Beruf und vom Schicksal an engeren
Stätten des Wirkens festgehalten sind, den Glauben an sich
verlören, den Mut, mit den gegebenen Mitteln das und jenes zu
erschaffen, was der Beachtung wert wäre? Müßte man's nicht
bedauern, wenn unsre kleineren Gemeinwesen den großen Städten

gegenüber ,Provinz' würden? Das ginge doch wohl gegen
den Sinn unsres Staatswesens, dem von jeher aus kraftvoller
Mannigfaltigkeit gesammelte Stärke erwachsen ist.» Sein

Beginnen vollauf rechtfertigend, stellt Kaeslin fest: «Niemals mehr
wird einer kleinen Schweizerstadt die Bedeutung zukommen,
die Aarau in den ersten Jahrzehnten des vergangenen Jahrhunderts

tatsächlich hatte.»
Die beiden «Zeitbilder», so geschichtlich sie in der Mehrzahl

der Personen auch sind, haben ausgewogenes künstlerisches

Gepräge und eine novellistisch wirksame Einkleidung: man spürt
den erfahrenen Erzähler von der ersten Seite an. Wenn man von
den Romanen Adolf Freys gesagt hat, es seien Biographien von
höherer Ordnung und von freieren Mitteln, so sind Kaeslins
kulturgeschichtliche Miniaturen Novellen von bescheidenerer

Ordnung und von gebundeneren Mitteln. Wie bezeichnend ist es,
daß die beiden Hauptgestalten, Joseph Zerlauth in «So wars
einmal» und der Major Werder in «Vor hundert Jahren», des
Verfassers Erfindung sind! Und auch etliche andere, die in der
Überlieferung bläßlich erscheinen, sind in der Intuition Kaeslins
nach eigenem Geständnis schärfer und farbiger umrissen. Glänzend

war die Idee, Joseph Zerlauth, den geflohenen Waisenknaben

aus dem noch österreichischen Fricktal, den der «Vater

30



Meyer», der reiche Fabrikant Rudolf Meyer, in seine Obhut
nimmt, nach Frankfurt und Paris ziehen zu lassen, so daß in den
Briefen des jungen Druckers und Verlegers die helvetischen und
aargauischen Zustände in den drei ersten Jahrzehnten des 19.

Jahrhunderts in übernationaler Perspektive erscheinen; unci

durch den vormals in österreichischen Diensten gestandenen

Major Werder spielt in der versuchten Befreiung eines auf der

berüchtigten mährischen Festung Spielberg gefangenen lombardischen

Carbonaro die hohe europäische Politik in das in Aarau
zentrierte, an sich nicht eben bedeutende Geschehen - Marsch
des Freiämter«heeres» nach dem Regierungssitz Aarau - hinein.

- Man möchte auch andern Kantonen und Städten der Schweiz

ähnliche Zeitbilder aus ihrer Geschichte wünschen - freilich
würden nicht alle Hauptorte so reichhaltiges Material liefern.

Aus Kaeslins späteren Jahren seien seine jugendlich lebendig
geschriebenen «Beiträge zur Geschichte der aargauischen
Kantonsschule» genannt. Auch wer, wie der Schreiber dieser Zeilen,
die aargauische Alma Mater - als solche ist sich die Kantonsschule,

auch in den Augen der Lehrer, immer vorgekommen -
nur als stellvertretender Amtierender und lediglich während
einiger Monate kennen lernte (übrigens ohne damals Hans
Kaeslin irgendwie näher zu treten), liest diese Beiträge mit
wachem Interesse und mit immer neuem Staunen darüber, welche

Menge bekannter, ja berühmter Persönlichkeiten, sei es als

Lehrer, sei es als Schüler, hier im großen und ganzen erfrischende
Schulluft geatmet. Da Kaeslin nicht nur aus reichfließenden
Dokumenten schöpft, sondern auch aus der persönlichen Erinnerung

manches beizusteuern hat, erhält sein Bericht bei aller
Knappheit ein anschauliches und zudem abwechselnd mit Ernst
und Humor gezeichnetes Gepräge. Hervorheben möchten wir
die Abschnitte, die Adolf Frey und Jost Winteler gewidmet sind.
Beider hat auch der Literarhistoriker Kaeslin in besonderen Auf-

3i



Sätzen mehrmals gedacht. Daß hier und dort kommentierende
Blitzlichter eigener Meinung auftauchen, versteht sich bei unserem

Freunde von selbst. Nur zwei seien herausgehoben: «Es gibt
begabte junge Leute, die durch Formlosigkeit Anstoß erregen.
Oft wird gesagt, man lerne nicht für die Schule, sondern fürs
Leben. Gehört etwa der Umgang mit Menschen nicht zum
Leben?» - «Wir erinnern noch daran, daß öfters geklagt wird,
manche Absolventen von Mittelschulen verfügten nicht über die

wünschenswerte Fertigkeit im mündlichen Gebrauch des

Schriftdeutschen. Man schickt junge Menschen ins Welschland, damit
sie französisch reden lernen. Schickt man solche auch nur für die

großen Ferien irgendwo hin nach Norddeutschland, so wird sich

ihre Sprachfertigkeit im Deutschen heben.»

Wir haben schon angedeutet, daß in Flans Kaeslin ein
Literaturkritiker von Format steckte: ihm standen nicht nur
reiches Wissen und Einsicht in den schöpferischen Kunstvorgang,
sondern auch kultivierter Geschmack und Urteilssicherheit zu
Gebote. Wenn wir es bedauern, daß er seine kritische Kraft fast

nur Gelegenheitsartikeln und -artikelchen zugewendet, so wissen

wir doch, daß es ihn stärker zu eigenem künstlerischen Hervorbringen

drängte. In seinen kritischen Arbeiten gehorchte er mehr
einem pädagogischen Aufklärungs- und Bildungs- als einem
wissenschaftlichen Bedürfnis - gegen den «wissenschaftlichen»

Literaturbetrieb, wie auch gegen das berufsmäßige Nur-Philosophie-
ren, hegte er, und mit Recht, starke Bedenken; für sich

beanspruchte er den schönen Titel eines Liebhabers. Das hinderte
ihn aber nicht, fast leidenschaftlich um kritische Erkenntnis zu
ringen, wo geliebte oder bewunderte Namen zur Diskussion
standen. Wie hat er sich - freilich zu einem guten Teil nur brieflich

- um Spitteier, um Schiller, um Gotthelf, um Ramuz, um
Rilke, in den ästhetisch-theoretischen Belangen um Croce
bemüht Und wie bewies er dabei immer neu, daß ihm diese Fragen

32



im innersten Herzen nahegingen! Nichts brachte sein an sich

schon heißes Temperament mehr in Aufwallung als die
Auseinandersetzungen um Dichtungen und Dichter, die er liebte und -
vielleicht mit Einschränkungen - bewunderte oder gegen die er
sein eigenes Künstlerwesen verteidigte. Seine Gewissenhaftigkeit

ging dabei so weit, daß er auch für eine simple Rezension
sich tagelang neu in längst Gelesenes und Wiedergelesenes
versenkte. Die Folge war, daß ihm gewisse Dichterwerke - das Wort
hier als Kollektivum verstanden - bis in ihre Einzelheiten gegenwärtig

waren. Dieser Umstand hat es ihm erlaubt, Carl Spitteier
einen nicht gering einzuschätzenden Dienst zu leisten. Da er
die Angelegenheit selber - brieflich - erzählt, so geben wir ihm
das Wort: «In Spittelers letzten Lebensjahren, als er an
Prometheus dem Dulder' arbeitete, las er mir einmal eine Partie aus

den letzten Gesängen vor. Da erinnerte ich mich daran, daß im
ersten Prometheus - Prometheus und Epimetheus - ein wunderbarer

Zug vorkomme, den ich in dem Gelesenen nicht fand. Es

handelte sich um das Wiederauftauchen der ,Seele'. Ich
erinnerte Spitteier daran, worauf er mich verwundert ansah, indem
er ungefähr sagte: ,Steht das wirklich dort? Ich weiß es nämlich

nicht, weil ich den ersten Prometheus niemals mehr
angesehen habe seit Jahren. Es tut mir zu weh, mich mit diesem Buche

zu beschäftigen, das unter solchen Schmerzen entstanden ist.'
Er nahm dann jenen Zug in die zweite Dichtung aufund schickte

mir zum Dank einen Gesang davon in seiner Handschrift mit
Dedikation.»

Wie weit gespannt Kaeslins literarische Interessen waren,
betonten wir bereits: er kannte sich in der französischen Literatur
fast so gut aus wie in der deutschen. Dieser Umstand auch hat
ihm - in frühen Jahren schon - gestattet, eine kleine Entdeckung
zu machen (ohne daß er von einer vierJahre früher erschienenen
Studie einer deutschen Literarhistorikerin Kenntnis gehabt hätte).

33



Es handelte sich um den Nachweis, daß C. F. Meyer für seine

erste Novelle, das «Amulett», weitgehend - unserer Meinung
nach zu weitgehend - Merimees «Chronique du regne de Charles

IX» benutzt hatte (s. C. F. Meyer und Prosper Merimee, in:
Wissen und Leben, Nov. 1908). Für das «Amulett» hat Kaeslin
eine gewisse Zuneigung bewahrt und dem oft angegriffenen
Werklein sogar eine «Rettung» zuteil werden lassen, die freilich
nicht voll überzeugt, denn der Schluß der Novelle allein, den

auch wir, wie Kaeslin, «nie ohne Bewegung» lesen können,
genügt nicht, um das Gesamturteil wesentlich zu mildern.

Dem genau lesenden, mit den kritischen Neuerscheinungen

vertrauten Kaeslin gelangen, über diese erste hinaus, eine Reihe

ähnlicher kleiner Entdeckungen oder sagen wir Berichtigungen:
so wenn er in der kühlen, etwas starren, symbolgenährten Altersprosa

Goethes in den «Wanderjahren» Wilhelm Meisters auf
plötzlich auftauchende, fast wertherische Stellen hinwies, in
welchen, scheint es, Goethe als Greis in ergreifender Weise
Abschied nimmt von der Welt, die er einst mit offenen Sinnen
durchwandert und deren Glanz ihn berauscht hatte («Eine kleine
Entdeckung in Wilhelm Meisters Wanderjahren»); oder wenn er
C. F. Meyers wenig bekanntes und dunkles Gedicht «Traumbesitz»,

dessen Quelle in Alexander von Humboldts «Ansichten
der Natur» zu suchen ist, unseres Erachtens sehr richtig als

«sinnbildliche Darstellung eines vom Dichter erlebten Zustandes»

deutet, d. h. als die Phantasiewelt des werdenden Dichters
symbolisierend, als das sich selig leise formende Innenleben dessen,

der sich ans eigentliche Gestalten noch nicht wagt («Über
C. F. Meyers Gedicht «Traumbesitz»-beide Artikel sind im Kl.
Bund erschienen). Für Goethes Gedicht «Auf dem See» und
für Mörikes «Um Mitternacht» hat er ähnliche deutende
Richtigstellungen geliefert. - Daß er gerne auf halb vergessene oder zu

wenig gewürdigte Dichtwerke die Aufmerksamkeit lenkte, ist

34



verständlich und entsprach seinem Gerechtigkeitssinn: so hat er
für Wieland, den lange verkannten, schon vor über vierzig Jahren

eine Lanze gebrochen, vor allem für dessen technisch so

kunstvolle Verserzählungen, in denen sich Wieland, wie später
ein ihm verwandter Geist, J. V. Widmann, als spielender
Bewältigerschwieriger Formen erweist («Zu Wielands Gedächtnis»,
in: Wissen und Leben, 15. Februar 1913); - so hat er Friedrich
Hebbels wenig bekanntem Epos «Mutter und Kind», dieser

«liebenswürdigsten Dichtung des herben Dithmarschen»,
einfühlende Worte gewidmet («Fr. Hebbels Dichtung: Mutter und

Kind, in: Welt und Leben, Beilage zum Aarg. Tagblatt, 1914,
Nr. 14/15); - und er hat erneut immer auf die zwischen Poesie

und Philosophie schwebende und von der «offiziellen» Kritik
kaum gewürdigte Gedichtsammlung «Tycho Pantander» von
Jost Winteler, diesem so eigenprägtem Manne, hingewiesen, der,
nach mannigfachen Schicksalen, seit 1885 an der aarg. Kantonsschule

Griechisch und Geschichte lehrte und nach der
Jahrhundertwende auch in fakultativen und sehr besuchten Stunden über

Religionsgeschichte und griechische Philosophie las.*

* Das kleine, aber treffsichere Portrat Wintelers, wie es Kaeslin in seinen
«Beitragen zur Geschichte der aargauischen Kantonsschule» gibt, sei hier
wiedergegeben :

«Winteler war von kleiner Statur und gesunder Magerkeit. Er schritt machtig
aus. Das überaus fein modellierte Gesicht war von einer Fülle sehnigen schwarzen
Haares uberwallt, das auch das Kinn und die untere Wangenpartie bedeckte. Er
empfand sich als halb romanischen, halb germanischen Typus, was ihn manchmal
in einen gewissen inneren Zwiespalt gebracht haben mag. Im Pantander stehn die
Verse:

Germanisch fühlen, sudliche Natur
Wie fand sich das in Einer Seele nur?

Seine letzten Lebensjahre verbrachte Winteler in Liechtensteig, unfern der Statte,
die einst vom ,Armen Mann im Toggenburg1 bewohnt wurde. Oft verglich sich
Winteler mit dem «Nabis-Ueli». Im Jahre 1929 ist der uns Unvergeßliche aus dem
Leben geschieden.»

35



Am beharrlichsten hat sich Kaeslin mit Carl Spitteier beschäftigt.

Schon im November 1904 hatte er an einem Aarauer Spitte-
ler-Autorenabend durch eine Ansprache in dessen Werk eingeführt,

und er ist seiner Bewunderung und Liebe für den Dichter
des Olympischen Frühlings bis ans Ende treu geblieben. Eine

ganze Reihe von kürzeren und längeren Aufsätzen, die verschiedene

Aspekte von Spittelers Werk ins Licht setzen, zeugt durch
die Jahre hindurch von einem Verhältnis, das schließlich zu
persönlicher Freundschaft wurde. Wir haben schon angetönt, daß

zwischen ihnen eine weltanschauliche Verwandtschaft bestand:
beide trinken wohl in vollen Zügen von der Flerrlichkeit derWelt,
ihrem Schönen, Lieblichen, Ergreifenden, Erhabenen, können
aber ihr Auge nicht abwenden von der Düsterkeit des unabänderlich

Furchtbaren, das hinter den glanzumwogten Gebilden
sich auftut, und schöpfen aus dieser Vision ein tief pessimistisches

Weltbild; und wie für Spitteier, so ist für Kaeslin Erbarmen, Mitleid

das zentrale Weltgefühl - bei diesem vielleicht unbewußt
mehr christlich evangelischen, bei jenem - wie Kaeslin es im Aufsatz

«Spitteier als religiös-philosophischer Dichter» darlegt
(Sonntagspost, Lit. Beilage zum Winterthurer Landboten, 21. April
1945) - mehr urarischen Ursprungs, dem Glauben an innerste
Verwandtschaft, ja Einheit alles Lebens entspringend.

Für Spittelers Schwächen war dabei Kaeslin nicht blind. Wohl
hat er sich spontan für Spitteier eingesetzt und z.B. im Aufsatz
«Karl Spitteier und Frau Edith Landmann-Kalischers kritische
Sendung» eine Attacke gegen Spitteier, die seinerzeit - kurz nach
dem Tod des Dichters - viel Staub aufwirbelte, auf ihre Unhalt-
barkeiten hin unter eine scharfe Lupe genommen; und wohl weiß

er und erfährt es bei jedem Lesen aufs neue, daß Spitteier groß
ist, wo er ins Kosmische geht und wo die Entrüstung über die
schlechte Einrichtung der Welt - Goethe z.B. sieht über das

Furchtbare einfach hinweg - ins Elegische umschlägt, wie etwa

36



in den «Sagen» des 2.Teils des Olympischen Frühlings und den

Träumen im Prometheus der Dulder. Das hindert ihn aber nicht,
zu erkennen, daß Spitteier über sein persönliches, zwar bitteres
Erleben nie hinauskam und sich immer wieder von einem Ressentiment

leiten ließ, das viel künstlerisch Empfundenes in ihm
verfälschte; daß ihn seine pessimistische Weltanschauung, die ohne

jede Wandlung geblieben, auch zu poetischen Ungerechtigkeiten,

ja Geschmacklosigkeiten hinriß; daß an ihm - unbewußt -
wahrscheinlich von der volkstümlich schweizerischen Art her
etwas zu Derbes, fast Rohes haftete und zuweilen ans Licht trat
(«Der Mann, der das schweizerische Philistertum, das

Bildungsphilistertum namentlich, und das Knotentum bekämpfte, war
im Unbewußten vom überderben Schweizertum beeinflußt» - aus

einem Briefe); daß daher sein Werk nicht als Ganzes, sondern nur
partienweise ins Reich vollendeter Schönheit aufsteigt. Wie schade,

daß Kaeslin, all seine Untersuchungen zusammenfassend,
nicht ein Buch über Spitteier geschrieben, das bei aller Sympathie

für den Menschen und Dichter doch in freier und überlegener

Wertung das Gute und das weniger Gute geschieden und so

den Weg frei gemacht für eine von hoher Warte aus urteilende

Spitteler-Kritik!
Als Beispiel von Kaeslins kritischer Prosa sei hier ein Abschnitt

aus einem Aufsatz über die beiden Prometheus-Dichtungen
wiedergegeben (Aarg. Tagblatt, 12. März 1925):

«Betrachten wir nun die beiden Dichtungen auf ihren künstlerischen Wert hin,
so ergibt sich eben das, was Spitteier selbst gesagt hat, daß nämlich ,Prometheus
und Epimetheus' und »Prometheus der Dulder' sehr wohl nebeneinander bestehen
können. Das altere Werk hat seine besonderen Schönheiten: ich erinnere an die
hier ausfuhrlicher gehaltene Erzählung von dem, was mit dem verschmähten
Geschenk der Pandora geschieht, wobei Geistlichkeit und Gelehrte mit Hohn
übergössen werden; ferner an die glänzende Schilderung der nachtlichen Fahrt der von
den Dämonen geraubten Gotteskinder; endlich an einen Einzelzug wie den mit dem
Lammchen, das bei der Verfolgung der Gotteskinder und des Engels Doxa eine
besondere Grausamkeit an den Tag legt: denn ,es herrschte damals ein Gesetz in

37



Menschenland, daß man die sterbenskranken Gotter öle mit Gespei, und wenn
ein ewiges Gebäude fiel zu Boden, mußten Mann und Weib in Topfen Unrat
schleppen, zu begießen seine Trümmer'. Einen Vorzug der alteren Dichtung finden
wir auch in dem Zuge, daß Prometheus das dem Behemoth zu uberliefernde letzte
Gotteskind mit beherzter Tat befreit. Im neuen Prometheus heilt er das schon
schwer Verwundete. Es ist schon von anderer Seite gesagt worden, man begreife
nicht so recht, warum der Gottesengel dazu nicht selber im Stande sei. Vielleicht,
daß hier das Bild und etwas, das es mit bedeuten soll, einander nicht decken. -
Nun leidet aber anderseits die altere Dichtung darunter, daß Spitteier in seinen
Anfangen noch unfähig war, sich auf Wesentliches zu beschranken: einiges ist zu
lang geraten, namentlich die Erzählung, wie Behemoth mit Leviathans Hilfe die
Menschen gewinnt, um sie nachher zu betrugen. Der hier an allerlei Spießburgerlich-
keiten verschwendete Spott fallt aus dem Rahmen. Demgegenüber ist der neue
Prometheus überhaupt als das am sichersten geschlossene poetische Werk Spittelers
zu bezeichnen:

Ein jeder Schritt ein Sieg der Gleichgewichterwahrung,
Das Anmutsspiel in hundertfaltiger Offenbarung.

Wenn die biblische Prosa in .Prometheus und Epimetheus', zum Unterschied
etwa von Nietzsches Zarathustra, als eine Zufallsform erscheint, als Ausflucht des
noch Unsichern, so handhabt der Dichter in seinem Schwanengesang den von ihm
zum epischen Vers gestempelten sechsfüßigen, paarweise gereimten Jambus mit
fürstlicher Überlegenheit. Mag sein, daß .Prometheus der Dulder' einige Gesänge
des Olympischen Frühlings an sinnlichem Glänze nicht erreicht, etwa die Episode
von Aktaion dem wilden Jäger im 3. Teil; allein wer das nicht kennt, durfte eine
Steigerung über den Prometheus hinaus kaum fur möglich halten. Wenn man den
Traum liest, der dem Helden die Fruhlingslandschaft, das Fullen .stämpflings
watend in den Matten' und die sonnenhelle Unbesorgtheit des spielenden Knaben
vorzaubert; wenn man sieht, mit welch naturnahem Wohlwollen Spitteier
überhaupt Kinder schildert - z. B. das Gottesknablein bei seiner ersten Begegnung mit
Epimetheus, die Buben und Mädels im Schloß des Königs — so greift man sich an
den Kopf und fragt sich: Kann es sein, daß ein Mann, der den Jahren nach ein
Greis war, das geschrieben hat, daß der Dichter an der Schwelle des achtzigsten
Jahres stand, als er unter dieses Werk sein ,finis' setzte?»

VI.

Man wäre versucht, bei Kaeslins eigenem dichterischen Schaffen
es wie bei seinen literarkritischen Äußerungen zu bedauern, daß

er sich nie zu einem größeren Werk, einem Roman etwa, aufgerafft.

Ob es ihm hiezu an Selbstvertrauen oder an Geduld oder

ganz einfach an Zeit gebrach, das ist schwer zu entscheiden. Wie
in den Essays, so «lag» ihm in der epischen Gattung die kleine

38



abgerundete, knappe Darstellung. Seine Novellen sind eigentlich
mehr Kurzgeschichten, die längsten auch gehen kaum über 30
bis 40 Seiten hinaus. Es sind jedoch streng gebaute Gebilde, in
denen jeder Satz wichtig ist (Kaeslin liebte es, dies selber zu
betonen), und als Novellen sind sie aufgefaßt, nichts wird über
Gebühr ausgedehnt, alles abstrakte Erörtern vermieden; die Handlung

strömt in ununterbrochenem Gefälle dahin. Hie und da, wie

etwa in der Titelnovelle des Bandes «Die Entführung», wie auch

in der Erzählung «Der Arbeitslose und das Fräulein», fehlt es

zwar an dem, was Paul Heyse, mit Anlehnung an eine Novelle
Boccaccios, den «Falken» nannte, d.h. an jenem zentralen, das

Ganze plötzlich steigernden und wendenden Motiv, das wie eine

Würze sich rundum verbreitet; zu sehr, scheint es, ist der
Verfasser mitunter nur auf einfach schlichte Lebensdarstellung
bedacht. Wie umrißklar aber sind die Bilder gesehen, die er zur
Erzählung rundet! Und den Dialog beherrscht Kaeslin dabei mit
Meisterschaft. Wenn in einigen Novellen, wie es das innere Motiv
verlangt (wir möchten etwa die «Ein Musiker» betitelte nennen,
die, wie bereits angedeutet, einen stark autobiographischen
Charakter hat), das Bild mehr in Glair-Obscur gehalten ist, so haben
andere einen stark dramatischen Akzent: so die während der
bolschewistischen Revolution in Rußland spielende Erzählung
«Mutter und Sohn» - die Novelle war denn auch zuerst ein kurz
nach dem Ersten Weltkrieg entstandenes dreiaktiges Trauerspiel,
nach Ellen Widmann ein «dramatisch starkes und überzeugendes
Stück», von einer angesehenen Schweizer Bühne jedoch nicht

angenommen, weil man darin, völlig zu Unrecht, ein aktuelles
Tendenzstück gegen Rußland witterte. (Nach brieflichen Mitteilungen

Kaeslins; in das Trauerspiel selber konnten wir nicht
Einsicht nehmen.)

Aus dem Gesagten erhellt ohne weiteres, daß es nicht angeht,
wie geschehen (Kaeslin hat dagegen selber Einspruch erhoben),

39



in diesen Erzählungen gewissermaßen Aargauer Novellen, in
Kaeslin eine Art Heimatdichter zu sehen. Wenn auch Aarau und
der Aargau der Schauplatz einiger Novellen sind (Ursula
Weiersmüller, Die Entführung, Ein Totschläger u.a.), so ist dies doch

offensichtlich nur das örtliche Kleid, das wirkende Motiv jedoch
ein allgemein menschliches: in «Ursula Weiersmüller» die Liebe
und der Wille zu eigener Lebensgestaltung, die gegen Konvention,

Standes-und Rassenvorurteile sich siegreich durchsetzen; -
in «Ein Totschläger», einer geschickt gebauten und auch psychologisch

überzeugenden Kriminalnovelle, der Imperativ des

Gewissens und des ethischen Gebotes; - in «Stefan Prohaska», einer

Skizze, die äußerlich und innerlich viel von Kaeslin selber

aussagt, das Bekenntnis zum Eigengewachsenen, Unbürgerlichen, in
tieferem Sinne «Wohlgearteten», möge es auch im übrigen einiges

Unheimliches und Verwerfliches an sich haben; - in «Die
Heimkehr» (späterer Titel «Euseb Ambauen bei den Landfahrern»

- Kaeslin macht den Euseb zu einem Beckenrieder!) das

drängende Wiedererwachen, nach trotzigen Wanderjahren,
einer im Herzen schlummernden Liebe: die Erzählung gehört zu
Kaeslins feinsten, bildhaft originellsten Prosastücken,- ganz
hervorragend erzählt ist die Fahrt der fahrenden Leute von Luzern

zur «Fecker-Chilbi» nach Gersau und das Festtreiben am Orte; -
in «Ein Mann von fünfzig Jahren» (unseres Wissens ungedruckt)
das tragisch endende Schuldigwerden eines alternden Mannes

aus plötzlich keimender Liebe: «ein Mediziner» — wir zitieren
Kaeslins eigene briefliche Worte -, «der zu einem Hochschulexamen

als Experte beigezogen wird, verliebt sich in eine russische

Studentin und zwar so, daß er eine ihrer Noten fälscht, um
ihr das Durchfallen zu ersparen; zu dem drückenden Schuldgefühl

kommt dann, daß seine Werbung abgewiesen wird, worauf

er sich unter einen Zug stürzt» - die Diskussion, die am Schlüsse

eine Herren- und Damengesellschaft über das Erzählte führt, tut

40



der epischen Wirkung, scheint uns, Abbruch, ohne das psychologische

Interesse wesentlich zu fördern; - in «Ein Musiker» die stille

Tragödie eines innerlich zu subtil veranlagten, dem Leben nicht
gewachsenen Künstlers - Kaeslin sah in dieser, wie wir schon

darlegten, viel von ihm selber verratenden Novelle eine seiner besten

Schöpfungen, unserem Gefühl nach nicht gänzlich zu Recht; - in
«Mutter und Sohn» die Tragödie der Menschenwürde in grauenhafter

Zeit; - in «Der Revolutionär und das Kind» der tragische

Zwiespalt von revolutionärer abstrakter Doktrin und der Erschütterung

vom furchtbaren Einzelleid, das die Revolution bewirkt:
ein Russe wird an der Revolution irre, unternimmt während
einer kommunistischen Auslandsreise einen Selbstmordversuch,
sucht in der Folge das entsetzliche an einem Kinde begangene
Unrecht an diesem wieder gutzumachen und stirbt als «Staatsfeind»

- die Novelle ist die Veranschaulichung von zwei Sätzen

aus der Skizze «Gott»: «Ich weiß, daß es Kinderaugen gibt, so

lauter, daß sie die Befleckten, daß sie mich Befleckten erlösen

können. Und daß Kinderäugen hienieden in namenlosem Grauen

erstarrten, in sinnlos unverdienter Qual zu Tode sich weinten -
und daß keiner herabstieg, es zu hindern.»

Einige mehr skizzenhafte Erzählungen nehmen - bei dem

Pädagogen Kaeslin nicht verwunderlich - die Problematik des

Jünglingsalters zum Gegenstand. Eines dieser Stücke, «Jünglinge»,
hat einen Vers Adolf Freys zum Motto: «Geheimnisvoll ist

Jugendgeist, / Ein Wandrer auf verhüllten Wegen». Um einen
geliebten Kameraden von einer verderblichen Leidenschaft zu
lösen, schießt ein Jüngling, es verwundend, auf das Mädchen, mit
dem jener Beziehungen unterhält. Die Tat bleibt verborgen, nur
ein weiser, die Jugend kennender Gymnasiallehrer weiß um sie,

rettet den Jüngling aber vom Verdacht. Aus dem schönen,
aristokratisch sicher auftretenden jungen Menschen wird jedoch in
der Folge ein eitler Gesellschaftslöwe - ist er ein Opfer der Privat-

41



schule, die er nach seiner Tat besucht? Der Verfasser weist durch

den Mund des Gymnasiallehrers auf die schwache Stelle dieser

Schulen hin: daß die Heranwachsenden zu sehr als «Individualitäten»

behandelt werden - «man muß die Jugend sehr ernst nehmen

und doch nicht zu ernst nehmen, was sie sagt und tut». In
einem andern kleineren Stück, «Vorfrühling», wird für einen

Jüngling ein märchenhaftes Sommertagserlebnis mit einem Mädchen

der «Eingang zu neuem Leben». Und in einem dritten,
noch intensiver gestalteten Stück, «Ein Sylvester-Abend», rührt
ein Jüngling im verschwiegenen Eheleid seiner Mutter an vorher
kaum geahnte Lebensfragen.

Ein Beispiel aus Kaeslins kraftvoller Novellistik möge das

Gesagte veranschaulichen. In «Mutter und Sohn» (abgedruckt im
Aarg.Tagblatt, 6. Mai 1941 ff.), der Erzählung aus der russischen

Revolution, rettet der Stallknecht eines vornehmen Hauses die

vor kurzem Witwe gewordene Herrin vor den Plünderern. Sie

findet als Plättfrau in einem Städtchen in der Nähe Moskaus eine

Unterkunft; ein alter, uneigennütziger und menschenfreundlicher

Arzt wird dort ihr Vertrauter. Der Sohn Marfa Iwanowna
Kirsanoffs (so heißt die Frau), Alexej, ist Leutnant in der
gegenrevolutionären Armee. Der Stallknecht, Bazaroff, zum Sowjet-
Kommissär aufgestiegen, macht der immer noch schönen und
stattlichen Herrin einen Heiratsantrag, den diese ablehnt. Als
angeblich kontrollierender Kommissär im Städtchen erscheinend,

erneuert er den Antrag, sucht sie durch Drohungen und Gewalt

zu gewinnen. Sie widersteht. Ein verdächtiger, zugereister junger
Mann - es ist Alexej - wird im Städtchen festgenommen und
Bazaroff vorgeführt. Die beiden erkennen einander sofort. Bazaroff
hofft nun, durch des Sohnes Vermittlung die begehrte Frau für
sich zu gewinnen und gestattet eine Unterredung zwischen Mutter

und Sohn. In der Ausweglosigkeit, in der diese sich befinden,
weckt die Mutter im Sohn den Gedanken eines gemeinsamen

42



Todes. Mit dem Revolver, den man ihm abgenommen und den

er im Amtsraum zufällig wieder gefunden, erschießt Alexej die

Mutter, wird aber von einem Rotgardisten daran gehindert, die

Waffe an die eigene Schläfe zu setzen. Natürlich wird er am nächsten

Tage bei einem «Fluchtversuch» erschossen werden. Der
lokale Kommissär Kalt, dem gegenüber Bazaroff sich schroff
herablassend benommen, fühlt plötzlich, wie sehr er den zur
«Kontrolle» Gekommenen in der Hand hat und spielt nun seinerseits

den Überlegenen. - Wir geben eine Stelle gegen den Schluß hin
wieder:

Mutter und Sohn

«Vorwärts!» kommandierte Bazaroff, «in die Kaserne zurück mit ihm! Was
weiter zu erfolgen hat, wird spater bestimmt!» Frau Kirsanoff hatte sich erhoben
und stand nun, vom Sohne gehalten, mit kalkweißem Gesicht da. Die zwei
Gemeinen stürzten sich auf Alexej und griffen nach seinen Händen. Er rief, sie
emporhaltend: «Man wird mir wohl erlauben, erst von meiner Mutter Abschied zu
nehmen!» Worauf Kalt mit den Worten: «Was, seine Mutter?» einen fragenden
Blick auf Bazaroff warf und, da dieser kein Zeichen gab, dem Ringen ein Ende
machte, indem er die Soldaten zurücktreten hieß.

Langsam schritt Alexej Kirsanoff, gesenkten Hauptes zur Mutter flüsternd, mit
ihr quer durch den Raum zum Sofa hinüber. Der Gefreite behielt sie auf einen
Wink Bazaroffs im Auge, indem er ihnen folgte, wobei er sich jedoch der Turwand
entlang druckte. Er sah, wie Alexej, bei dem Ruhebett angelangt, sich so stellte,
daß er die Mutter verdeckte; sah ihn plötzlich in die rechte Seitentasche seines

Jacketts greifen und die Hand mit rascher Bewegung nach der Brust der von ihm
Umschlungenen wieder heben. Der Beobachter sprang hinzu - er kam zu spat. So
leise war der Knall des kleinen Revolvers gewesen, daß Bazaroff und Kalt, in der
Nahe der Tur mit den Soldaten redend, erst aufmerksam wurden, als der Gefreite
ausrief: «Zum Teufel — was ist das?» Nun sahen die beiden, etwas tiefer in den
Raum jtretend, wie Alexej die Zusammensinkende sanft auf das Sofa bettete.
«Eine Ohnmacht!» sagte Kalt, «das drohte vorhin schon. - Wroblewski!» Und
schon war er zur Tur hinaus. Unterdessen hatte Alexej sich ein goldenes Kreuzlein
unter dem Hemd hervorgerissen und schob es der Sterbenden zwischen die noch
leicht erhobenen Hände. Sie flüsterte: «Ich danke dir!» Dann sanken die Hände,
und ihr Haupt fiel zurück. Und wahrend der Gefreite zu der Gruppe der anderen
hinüberrief: «Es ist keine Ohnmacht - er hat sie erschossen!» und Bazaroff zurückgab:

«Unsinn, er hat keine Waffe!» druckte der Sohn mit unendlich zarter
Bewegung die Lider über die gebrochenen Augen der Mutter.

Plötzlich schnellte er auf, sich den Revolver, den er vorher zwischen Unterleib
und Oberschenkel eingeklemmt gehalten hatte, an die Schlafe setzend. Allein der

43



Soldat, welcher ihn genau beobachtet hatte, schlug ihm die Waffe mit der Flache
des von ihm schon vorher gezogenen Seitengewehrs aus der Hand, also daß sie dem

Bazaroff, der eben, nach einem Blick auf die Tote, zurückgeprallt war, vor die
Füße fiel, wo dann einer der Gardisten sie aufhob. Wieder an der Leiche der Mutter
hinsinkend, stöhnte Alexej heraus: «O Mutter, sie lassen mich nicht einmal mit
dir sterben!»

Im selben Augenblick betrat Wroblewski den Raum: «Wo ist die Patientin?»
Auf einen Wink Kalts wandte er sich nach dem Ruhebett hin und legte Alexej mit
den Worten: «Lassen Sie mich sehen, junger Mann», die Hand auf die Schulter.
Dieser erhob sich, machte, gegen das Zusammensinken ankämpfend, ein paar
Schritte nach vorn und lehnte sich schließlich an den Rand des Tisches. Der Arzt
hatte zuerst von oben her einen Blick auf die Liegende geworfen, sich dann
herabgebogen und mit wenigen Griffen untersucht. Jetzt erhob er sich langsam wieder
und sagte mit einer Stimme, die seltsam klang: «Frau Schuschkin ist tot! — Man
hat sie erschossen. Wer, wer hat das getan?» Der Gefreite deutete auf Alexej.
Wroblewski trat vor ihn hin: «Wer sind Sie? Wie haben Sie so etwas über sich

gebracht? Wissen Sie, daß die da liegt, zu den ganz wenigen Menschen gehörte,
die diesem Namen nicht Schande machen?»

Alexej griff nach der Hand des Arztes, aber dieser zog sie erschauernd zurück.
Leise sprach jener nun: «Ich wollte Ihnen danken, Doktor, fur dieses Wort. Aber
Sie wissen ja noch nicht alles.» - Und schreiend: «Hören Sie: Sie die hier liegt, ist
meine Mutter, meine Mutter habe ich getötet, ich der Sohn!» Wroblewski griffmit
seinen alten Händen nach irgend einem Halt. «Wissen Sie warum, Doktor: damit sie von
diesem hier - er zeigte auf Bazaroff- nicht zu Tode gequält werde.» Der junge Mann
brach in ein Schluchzen aus, das ihn durchschutterte. Einen Schritt gegen Bazaroff
hin machend, sagte der Arzt: «Wie, sie hatten keinen Sinn gehabt für Art und
Wert solchen Weibes? Der kleine Vogel dort auf dem Fensterbrett war nicht reiner,
unbefleckter als sie war.» Bazaroff, der schon vorher auf demselben Stuhle
zusammengeknickt war, auf dem Frau Kirsanoff vorher gesessen, stammelte heraus:
«Das wollte ich nicht, das nicht!» Nun sprach Alexej laut zu Wroblewski: «Doktor,
Sie sind ein gebildeter Mensch: Sagen Sie's denen dort, daß es noch Höheres gibt
als das Leben, daß es so etwas gibt wie Selbstachtung, Ehre, menschliche Wurde,
und daß .» Er brach ab: «Aber nein, Doktor, sagen Sie's ihnen nicht, sie be-

greifens ja nicht». Und nun schrie er zu Kalt hinüber, der hinter dem Stuhle
Bazaroffs stand: «Vorwärts, Flerr Kommissar, besinnen Sie sich nicht lange! Fesseln

her fur den Verruchten!» Seine Stimme schwoll an; es war als rufe er in eine
versammelte Menge hinein:

«Wißt Ihr, wen Ihr vor Euch habt? Wißt Ihr, wer ich bin? Der Leutnant
Kirsanoff, der Sohn des Staatsrates, Eures Todfeindes! Alexej Kirsanoff, der gegen
Euch gefochten hat unter Korniloff, unter Judenitsch. Der mehr als einem der
Euren aus dieser Welt herausgeholfen hat! Hoffentlich waren darunter ein paar
vom Kaliber dessen dort» — er wies auf Bazaroff - «der jetzt nicht mehr schwatzen

mag, nachdem er mit seinem Gerede das Fürchterlichste zustande gebracht.»
Kalt bog sich über Bazaroff: «Peter Nikoforowitsch, gebt die nötigen Befehle.»

Dieser deutete mit müdem Winke an, daß er dem Kommissar die Sache ubertrage.
Nun wandte sich Kalt mit einer Energie, welche man ihm vorher nicht zugetraut

44



haben wurde, an den Gefreiten: «Vorwärts - fesseln!» Der Unteroffizier hatte die
Handschellen schon bereit gehalten und streifte sie über die von Alexej willig
hingestreckten Gelenke. Wie man ihn abzuführen im Begriffe stand, riß sich Kirsanoff
nochmals los, rannte stolpernd nach dem Ruhebett hinüber und versuchte einen
letzten Kuß auf die geschlossenen Lider der Mutter zu drucken. Dann folgte er den
Soldaten, denen Kalt sich anschloß.

Wroblewski, der zurückgeblieben war, nahm sein weißseidenes Halstuch ab und
bedeckte damit das Antlitz der Toten. Auf dem Weg zur Türe hin hielt er einmal
an und sprach vor sich hin: «Siebzig Jahre habe ich alt werden müssen. Wozu?
Um zu erkennen, wie grauenhaft diese Welt ist!» Und mit Kopfschutteln an
BazarofF vorübergehend, verließ er den Raum.

In gewisser Hinsicht den Übergang zum Lyriker Kaeslin
bilden die von ihm als «Phantasien» bezeichneten Prosastücke - es

sind ihrer über ein Dutzend: Visionen, Stimmungsbilder,
Erinnerungen, Begegnungen, Bekenntnisse. In die zuweilen gewollt
altertümliche und rhythmisierte Prosa - wie in «Deutsche
Romantik: An Novalis» - mischen sich meist Verse - eindrückliche,

wo, wie in der Variation «Der Baum», ein freistehender, weit-
kroniger Nußbaum auf ragender Halde vor dem Gehölz in
seinem Schatten nacheinander Sinnbilder des vollen Lebens birgt
oder aufnimmt: Jungmännerübermut, Liebeslust, Mutterinbrunst.

Als eine Art «Testament» seines Fühlens und Denkens

betrachtete Kaeslin, wie wir schon ausführten, die Phantasie «Der
Sterbende und sein Schatten»; auch «Die Malve» liebte er, in der
das Erlebnis einer ländlichen Begegnung geschildert, in sanfter,
fast Stifter'scher Prosa die «Gabe des großen Staunens» gepriesen
wird. Hervorragend in visionärer Kraft und doch in gegenständlichstes

Naturerleben gebettet ist die Phantasie «Gott».
Auch die Lyrik Kaeslins ist wenig bekannt geworden, und es ist

fraglich, ob es je anders sein wird. Wenn seine Novellenkunst
noch nicht die Anerkennung gefunden hat, die sie verdient, so

stehen einer solchen in seiner lyrischen Kunst interne Schwierigkeiten

entgegen. Seine Gedichte seien zu «unmodern», meinte
Kaeslin einmal, um Erfolg zu haben. Und in der Tat hält er sich

in ihnen an herkömmliche Formregeln, bevorzugt den reinen,

45



reichen Reim und den erprobten ,klassischen' Strophenbau. Auch
Unmodernes aber kann sich Aufmerksamkeit erzwingen: durch
Neuheit des Gehaltes, Originalität der Bilder, überhaupt durch
lyrische Kraft. Kaeslins Gedichte sind klar gebaut, haben Klang,
überraschen zuweilen durch geballte Wucht der Diktion,
entbehren jedoch häufig eines gewissen lyrischen Schmelzes, einer
gewissen lyrischen Zartheit. Es ist ihm nicht beschieden, sich wie
ein Goethe, ein Mörike, ein Eichendorff oder auch nur wie ein
Gottfried Keller oder ein Hermann Hesse in gelöster Art dem
lyrischen Drange hinzugeben. Wer von seiner Prosa herkommt, die
so oft ein Muster an edler Schlichtheit ist, steht manchmal ratlos
vor seinen Versen. Sie wirken nicht selten irgendwie unnatürlich,
etwas leicht Verkrampftes ist in ihnen; selten gelingt es ihrem
Schöpfer, eine schwebende Sprachform durch mehrere Strophen
hin voll durchzuhalten; immer wieder tauchen plötzlich Verse,
Strophen auf, die von der eingeschlagenen Linie abweichen und
eine Art Mißton ins Ganze bringen. Zugegeben: nur dem feineren

Ohre sind diese vernehmbar - aber kümmern sich mehr oder
weniger poesietaube Ohren überhaupt um lyrische Dichtungen?

Aus diesem Grunde ist es Kaeslin auch verwehrt, den
Volksliedton zu treffen, wie er etliche Male versucht. Wohl glücken
ihm hie und da schlichte und nicht unoriginelle Volksweisen: wir
denken etwa an das Lied der fahrenden Leute in der Erzählung
«Die Heimkehr»:

Drei Tage hält der Fecker Rast,
drei Tage drückt ihn keine Last.
Dann heißt es wieder wandern
von einem Ort zum andern

Häufig aber fällt irgend ein Bild oder ein Vers aus dem Rahmen
heraus. So ertönt in der Erzählung «Der Kürassier» (wohl
unveröffentlicht) am Heiligen Abend von der Straße her ein Lied:

46



Das ist die hochgelobte Nacht,
die uns dereinst das Heil gebracht,
das Wunderwort verkündet,
daß er, dem alles Sein entschwebt,
der Erde Leiden mit uns lebt,
getreulich uns verbündet.

Der Text läßt sich hören - drei Strophen in dem nicht leichten

sechszeiligen Bau; wie unvolkstümlich aber der Vers «daß er, dem
alles Sein entschwebt»! Und in der Novelle «Die Entführung»
«erschwingt» sich über einer Lichtung eine helle, hohe Stimme

zu einem Liede, «wie frische Jugend es singt, um der eigenen Art
froh bewußt zu werden» - das Lied aber ist viel zu schwerfällig,

auch viel zu lehrhaft, um je Volksgut werden zu können.
Diese Vorbehalte dürfen jedoch die Erkenntnis nicht behelligen,

daß Kaeslin über eine Formkraft verfügt, die ihn über viele

erhebt, die auch Gedichte machen und deren Name vielleicht
sogar eine gewisse Notorietät besitzt. Verse, Strophen prägen sich

ein:
Hohen Tales Tannen staffeln
sich empor zu kahlen Fluhen,
doch um deine Wanderpfade
ist ein unermeßlich Blühen.

(Bergwanderung)

Vom Lindenaste tropft es auf die Mauer,
der Strom erschwieg, von weißem Dunst umwallt,
und im Geläute, das am First verhallt,
ist der Vergänglichkeit erhabne Trauer.

(Allerseelen)

Das «Lied gedämpfter Trauer» (s.vorn S.i i) erklingt in
dichterisch eindrücklicher Weise:

Die seltsame Stimme

Wie zuckt das Herz, wenn jenes Klingen
durchs Abendgrau sich wieder hebt,
das seltsam schreitend mude Singen,
das wechselnd anschwillt und verbebt.

47



Was ist das? Vogels letztes Schlagen,
der tief im Wald sich sterben legt?
Geweihte Trübsal, die ihr Klagen
in menschenfernes Dunkel tragt?

Gießt Schwermut, die aus Tannengrunden
mit unbewegter Wimper schaut,
das urgeborne Leid zu künden,
sich in den qualvoll irren Laut?

Die Nacht baut ihre schwarze Mauer
und dräuend stehen Baum und Stein.

In Wolken aschenfarbner Trauer
sinkt, mude gleitend, unser Sein.

Schönes gelingt Kaeslin dann, wenn er in «edler Lehrhaftig-
keit», wie er von Schillers Gedichten sagt, Weltanschauliches

bekenntnishaft poetisch faßt (s.schon «Das Göttliche», S. 17):

Der Mystiker spricht

O Gluck der Stunde, da wir uns entschweben

und jener Qual der irdischen Entzweiung,
da wir in unverdienter Gnade Weihung
dem alldurchdringend Einen uns verweben.

Die Dinge sind ein Farbenrauch geworden
daß sie einander unberührt durchdringen,
der Tone wirres Auseinanderklingen
gebunden zu erlosenden Akkorden.

Lind wie es außen nicht mehr gibt und innen,
ist neue Liebe auch in dir gediehen,
und bist in unverzehrendem Erglühen
ein Teil von Allumfassers stetem Minnen.

Im allgemeinen ist Kaeslin dort am glücklichsten er selber, wo

er in freien Rhythmen und vom Reimzwang erlöst - das Deutsche

ist ja eine so reimarme Sprache! - sich seinem Fühlen und
Schauen hingeben kann. Schon im Bande «Licht und Dunkel»
nehmen die Verse an seine ihm spät geschenkte jüngere Tochter
für sich ein. Gereifter, voller noch im Ton sind die unregelmäßigen

Strophen des Gedichtes «Altersempfindung» - einige seien

hierher gesetzt:

48



Soll ichs im Gleichnis sagen:
Es ist, als ob ein dunkler Flügel kreiste
und durch der Lüfte Schweigen Duft des Welkens
zu dir herüber wehte — immerzu.
Das macht zuweilen wohl das Herz dir schwer.
Doch sieh, es ist ein zarter Farbensaum
zugleich um alles was du siehst gezogen,
auch ums Vertrauteste, und rührt die Seele

mit der Verschwisterung von Lust und Leid.

O Sonnenglast auf Wegen längs dem Hang,
wo Heckenrosen stehn, das blasse Rot
mit dunklem Gold behaucht, wenn über ihnen
der Kaisermantel seine Schwingen breitet,
da rasch er sich zum Saugen niederläßt. -
O Herbstesstille vor dem Bord des Waldes,
wenn wilden Kirschbaums Rote aus dem Gilben
des Ahorns leuchtet, wenn im Bauerngarten
der bunte Stieglitz sich an braune Scheiben
der Sonnenblume krallt und ölige Kerne
aus ihrer Hülle zieht. - O Winterfruhe,
da iotlich gelb der neue Schnee sich malt,
die Hohn, in kühle Blaue eingezeichnet,
sich reihn, darunter Stromes leiser Gang,
m den von uberhangendem Geäst
ein spates Blatt noch fallt und, langsam ki eisend,
im Duft der Ferne sich mit ihm verliert!

Und alles dies - du weißt es - wird noch sein,

wenn du in jenes lichtlos Schweigende
gesunken bist, wo Schlaf ist ohne Bilder
und kein Erwachen mehr, gewißlich nicht
in der verbrauchten Erdenform. Allein
was läge denn daran, daß du noch seist?

Denn ewig Zeugen wirkt und stetes Werden
in Wechselfugung, wie der farbige Sand
auf tonendem Metall sich zu Figuren
bald so, bald so und immer anders ordnet

Ein Wort noch zu Kaeslins Nachdichtungen fremder, besonders

französischer Lyrik. Man hat ihnen hie und da eine mangelhafte
Treue dem Original gegenüber vorgeworfen. Indes geziemt es

sich, bei Kaeslin die Betonung auf Nachdichtung zu setzen. Er
schuf hier Gedichte mit gegebenem Motiv und gegebener Vor-

49



Form. Frei übertrug er grundsätzlich, «nämlich so» - gesteht er
in einem Briefe «daß der Schatz an ,Gesichten' da ist, wenn sie

sich auch nicht durchweg in der genau gleichen Anordnung
geben lassen (Reim!); im übrigen jedoch gemäß dem Geist der
Sprache, in die man überträgt». Urteilt man von diesem Standpunkt

aus (und er läßt sich sicher einnehmen), so wird man viele
dieser Nachdichtungen schön, ja glänzend finden. Und wie hat
Kaeslin auch hier um eine gewisse Äquivalenz gerungen, wie oft
setzte er neu an! So hat er sich um Baudelaires - freilich fast

unübertragbares - Gedicht «Flarmonie du soir» in immer neuen
Formungen bemüht, ohne jedoch zu einem völlig befriedigenden
Ergebnis zu gelangen. Im Grunde waren seine «Nachdichtungen»

in erster Reihe ein Liebkosen des so geliebten französischen
Wortes durch den deutschen Laut. Wenn er mit Vorliebe form-
strenge Gedichte übertrug, so solche der Parnassiens (de Heredia,
Leconte de L'Isle) und Theophile Gautiers, so folgte er einer
inneren Neigung, die er ja auch im Deutschen nicht verleugnete.
Auch Prosa hat er zuweilen übersetzt. Eine seiner letzten Arbeiten

war eine ganz ausgezeichnete Übertragung der Erzählung
«Der fahrende Sänger von Kyme» von Anatole France
(Sonntagspost, Lit. Beilage zum Winterthurer Landboten, Februar
1955)-

*

In einem Aufsatz über Henrik Ibsen schrieb Hans Kaeslin die
Worte: «Ich merkte auch mit Staunen, daß der Mann, in dessen

Zügen sich seelische Kraft und Sicherheit so deutlich ausprägen,
im Grunde stets ein Fragender geblieben war, einer der eigene
Überzeugungen immer wieder auf ihre Gültigkeit prüfte ...» Das

gilt für ihn selber. Und noch ein anderes seiner Worte möchten
wir auf ihn selber beziehen: «... in Selbständigkeit das beste

tun, was wir zu tun vermögen» (s. vorn S. 10). Er konnte vieles
und tat es mit Redlichkeit nach bestem Wissen und Gewissen.

50



Doch fühlte er sich verkannt. Da er seit Jahren nichts mehr in
Buchform habe veröffentlichen können, so zähle er einfach nicht
im schweizerischen Schrifttum, «obwohl ich mir nach eingehendem

kritischen Wiederlesen von vielem zu sagen wage, daß es

nicht so sein sollte» (aus einem Briefe). In einer bittern Stunde

war er einmal geneigt, dem eigenen Namen an dieser Verkennung

Schuld zu geben. Wie eine heimliche Wunde schmerzte
dieses Bewußtsein in ihm. Auch in dieser Beziehung hat er sich

in Carl Spitteier, in welchem das Schweigen der Kritik um seinen

Erstling ein Leben lang eiterte, wiedererkannt. Mögen die Seiten,
die wir ihm offenen Blickes, aber in Freundschaft über sein Grab
hinaus gewidmet, nur eine erste Bemühung um eine gerechtere

Würdigung seines Schaffens sein.

Werner Günther (Neuchätel)

BALLON

Morgenlüfte hauchen leisen Ton
Übers Feld hin, und die Himmelsräume
Dehnen sich, durchsonnte heitre Träume.

Blaugebirge strahlt wie Edelstein.

Um den Kirschbaum summen Bienen schon,

Vogelsang durchzieht die Stille rein.
Hinterm Blaugebirg steigt ein Ballon

Lautlos, als ein Märchen, als ein Traum.
Mondgleich schwebt und wächst er in den Raum,
Bleibt dem überraschten Blick zur Schau,
Sinkt und schwindet wieder zu dem Blau
Des Gebirgs und hinter seinen Saum.

Georg Gisi

51


	Hans Kaeslin

