Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 22 (1954-1955)

Heft: 1

Artikel: Karl Kraus (1874-1936)

Autor: Kraft, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758566

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KARL KRAUS
(1874—1936)

Zu seinem 80. Geburtstag

Von Werner Kraft

So hat Karl Kraus im ersten Weltkrieg in dem Gedicht «Bange
Stunde» gedichtet:
Nie lass’ ich das dreimal lebendige Wort,
verstummend in dein undenkliches Dort,
nie lass’ ich den Streit und den Zweifel hiernieden
flir jenen unwiderleglichen Frieden.
Nie mogst du von diesem Sessel mich heben.
Lieber den Tod als nicht mehr zu leben!

Und in «Abenteuer der Arbeit»:

Durch jedes Tonfalls Fessel
gehemmt aus freien Stiicken,
erlebt sich das Entriicken
auf einem Schreibtischsessel.

Damit ist die Landschaft umschrieben, in der dieses Leben im
Kampfe gegen und fiir die Welt sich vollzog: ein Zimmer, ein
Schreibtisch, ein Sessel und die Hand, die dem Diktat des Geistes
folgte, in der Nacht, und in dem Gedicht «Arbeit» heil3t es:

Noch ging ich, wenn die Sonne brennt,
noch lange ging ich nicht zur Ruh.

Wie sehr dieser Schreibtisch flir Karl Kraus die Mitte der Welt
war, zeigt die folgende Stelle aus dem Jahre 1931, als die Berliner
Staatsoper seine Bearbeitung von Offenbachs «Perichole» mit
groBem Erfolg aufgefiihrt hatte, nicht ohne dall der Bearbeiter
kritische Bedenken gegen die Auffiihrung gedullert hitte: «Es
gehort schon die ganze Verblendung von Realpolitikern dazu, zu
wihnen, dall ich, bestochen durch Erfolg oder Gewinn, zu Kon-
zessionen an eine Wirklichkeit bereit wire, die ich veridndern
will, und daf3 ich mich von einem Schreibtisch, von dem aus ich
sie bis zur Wahrheit durchdringe, weglocken lassen werde, um

50



das, was dort entstanden ist, verhunzen zu lassen.» Solche Wach-
samkeit der Gesamtexistenz, welcher niemand gewachsen war, der
sich mit ihr einlie3, hat in dem Gedicht sich radikal bekannt, das
mit tiefem Grunde «Todesfurcht» heillt und welches das geistige
Testament des Satirikers und Kampfers gegen die Zeit enthalt. Die
Todesfurcht ist berechtigt, darum hei3t es mit dem Blick auf die
Welt: «Wenn ich sie nicht mehr mit Namen nannte, / die ich bis
zum letzten Blick erkannte, / wiirde sie sich selbst nicht mehr
erkennen.» Die Todesfurcht ist aufgehoben, darum heillt es mit
dem Blick auf die Unsterblichkeit: «Fortzuleben sei mein letzter
Wille.»

Und nun ist doch schon so lange der Augenblick eingetreten, des
gnadenvollen schnellen Todes, bevor Hitler in Oesterreich einfiel,
nun sind wir es, die wir das Leben dieses auBlerordentlichen
Mannes dem Tode vorziehen mochten, aber es bleibt uns nichts
tibrig, als zu dem festlichen Datum, da er seinen 80. Geburtstag
gefeiert hitte, am 28. April, uns darauf zu besinnen, wer er war
und wer er sein wird. Inzwischen hat der Nachruhm mit dem Neu-
druck seiner Schriften begonnen. Vorlaufig ist es freilich ein kalter
Nachruhm, der sich mit einer Auswahl begniigt. Diese fiigt be-
quem dem intellektuellen Spiel sich ein, das die Verantwortung
des Menschen vor dem Geist als die einzige Lehre eines solchen
Lebens sich erspart und die Frage nicht stellt, ob es in einer von
Grund auf umgestiilpten Welt noch die Moglichkeit gebe, an diese
Lehre anzukniipfen.

In einem Augenblick niichterner Klarheit hat Karl Kraus sich
selbst eine «Grabschrift» geschrieben, die, richtig verstanden, das
Problem seiner Existenz und seines Werkes grell beleuchtet. Sie
steht in «Worte in Versen» IX (1930) und lautet:

Wie leer ist es hier

an meiner Stelle.
Vertan alles Streben.
Nichts bleibt von mir
als die Quelle,

die sie nicht angegeben.

Die Fassung dieser Grabschrift ist subjektiv. Ungeheure Traurig-
keit teilen die drei ersten Verse mit. Aber wenn die «Quelle» —
die sie nicht angegeben haben — bleibt, dann bleibt eben mehr
als «nichts», dann bleibt eben der Geist, dem dieses vertane
Streben entsprungen ist. Dennoch ist das wahrere Gedicht als das
wahre in den drei ersten Versen enthalten; sie deuten zuriick auf
den schon 1908, in dem Aufsatz «Apokalypse», geschriebenen Satz:

51



«Wer heute noch eine Welt hat, mit dem mul} sie untergehen.»
Der objektive Sachverhalt, auf den diese Grabschrift deutet, ist
der, daBl gerade der hochsten Lebendigkeit eines satirischen
Schriftstellers und seiner durch Mark und Bein dringenden Wir-
kung auf alle, die Ohren haben zu horen, eine leere Welt genau
entspricht, die ihn iiberlebt. Er hat es vorausgesehen, er hat es in
seine Rechnung eingesetzt, er hat es dennoch nicht glauben wollen,
und es ist doch wahr: der Geist, der die Satire hervorgebracht hat,
ist tradierbar; die Satire selbst 1al3t sich nicht tradieren.

Wie war es, als er lebte? Die Macht hatten, versuchten den Spiel-
verderber totzuschweigen. Seine Botschaft galt aber allen, und wie
sie aus einer aufgewiihlten Gesellschaft kam, so war sie fiir eben
diese aufgewiihlte Gesellschaft bestimmt, die einen aufgewiihlten
Menschen als das Sprachrohr ihrer eigenen Schuld brauchte. Das
MiBlingen des Totschweigens — «Wenn nur einer da ist, der die
Presse nicht totschweigt — das Weitere wird sich finden» — wirkte
sich so aus, dal man einen Narren gelten liel und den, der die
Wahrheit sagte, auf den engsten Geltungsbereich einschrinkte.
Kaum jemals ist ein groBer Schriftsteller in jenen kulturellen
Bereichen, die als Machtinstanzen tiber Erfolg und Wirkung zu
entscheiden glauben, so systematisch unbekannt gemacht worden,
kaum jemals war die Wirkung eines solchen Unbekannten so tief-
greifend. Ja sie war noch dort vorhanden, wo die Oberflache der
geistigen Haltung nichts von einer solchen Wirkung verriet. Von
Gundolf erzihlt Buber, er habe ihm und Arthur Salz jenes grauen-
hafte «Gesprach der Kuli» vorgelesen, in dem todlicher Witz die
Wahrheit {iber den Journalismus sagt, und sie konnten sich vor
Lachen nicht halten. Rudolf Borchardt antwortete auf die Frage,
was er von Karl Kraus halte: «Ein Revolverjournalist!» Aber
dann griff er plotzlich in ein Schubfach und warf das Heft der
«Fackel» mit dem Aufsatz «Schonebeckmesser» auf den Tisch, um
seinen Gesprachspartner voll Emporung zu fragen, ob das nicht
pure Pornographie sei. Der Aufsatz war gegen Harden gerichtet,
und eben von diesem enthielt er pornographische Zitate im Zu-
sammenhang mit einem beriihmten Mordprozel3 der Epoche. Dies
war eine negative Wirkung, aber als Wirkung war sie doch spiir-
bar in der affektbetonten Leidenschaft der Ablehnung. Umgekehrt
hat Rilke, der die snobistischen Beherrscher der Gesellschaft als
Riickendeckung fiir seine bedrohte Existenz brauchte, Freiheit
genug gehabt, um von Karl Kraus zu sagen, er produziere «ein
ganz reines Gift». Karl Kraus hat von einem bestimmten Zeitpunkt
seiner Entwicklung ab Hofmannsthal mit einseitiger Ungerechtig-
keit verworfen, und doch ist in der «Fackel» Nr.162 (1904) der

52



Aufsatz «Zur Liliencron-Feier» erschienen, der den merkwiir-
digen Brief Hofmannsthals enthilt, in dem er sich rechtfertigt
wegen seiner Nichtbeteiligung an einer Festschrift zu Liliencrons
60. Geburtstag, deren Herausgeber er im Einklang mit Karl Kraus
verachtete. Dieser Brief ist nicht nur darum ein aufschluBreiches
Dokument, weil er durch Abdruck und positiven Kommentar
zeigt, dall Karl Kraus Hofmannsthals Standpunkt vorbehaltlos
billigt, sondern vor allem dadurch, dal Hofmannsthal in Wien
keine andere Stelle wullte, um der Oeffentlichkeit zu bekunden,
daf} seine Haltung seiner Bewunderung fiir Liliencron nicht wider-
spreche. Bedeutende Gelehrte der Sorbonne, unter ihnen Ferdi-
nand Brunot und Levy-Bruhl, erkliarten Karl Kraus fiir wiirdig,
den literarischen Nobelpreis zu empfangen, wenn man auch in
Wien lachte und wenn auch der Vorschlag abgelehnt wurde. Als
ein Revolverjournalist, der den ganzen Staat einschlieBlich der
Presse in der Tasche hatte, vor dem Staatsanwalt aus Wien flichen
mulBte, rithmte sich die Presse, ihn vertrieben zu haben, wihrend
jedermann in Wien wullte, wer geschwiegen und wer ihn ver-
trieben hatte. Die gesamte oppositionelle Publizistik von links bis
rechts hat diesen neuen satirisch-polemischen Stil {ibernommen,
und Karl Kraus konnte lange vor dem ersten Weltkrieg schreiben:
«Ueberall schreiben die Uebel, die ich meine, meinen Stil.»

Aber dieser Stil, einmaligen existentiellen Bedingungen ent-
sprungen, war Uberhaupt nicht {ibernehmbar, auch nicht in den
hoheren Sphiren des Geistes. Theodor Haeckers Buch «Satire und
Polemik» war nur aus diesem Grunde ein Fehlschlag: er iiber-
nahm bei ginzlich anderen geistigen und religiosen Voraus-
setzungen ein satirisch-polemisches Weltbild, mit dem er sich
sprachlich identifizierte, aber nicht sachlich, und die Sprache, die
nicht angemessen war, machte die Sache zweideutig. Originale
Figuren neben Karl Kraus, wie Peter Altenberg und Adolf Loos,
waren sprachlich unabhiangig von ihm. Brecht, in seinen Anfingen
stark von ihm beeinflult, hat zwar das Motiv der Erpressung,
dessen weittragende gesellschaftliche Bedeutung Karl Kraus ein-
dringlich dargestellt hat, von diesem iibernommen, und es wirkt
noch in «Furcht und Elend des III. Reiches» nach, er hat aber
seinen musterhaften Prosastil aus Eigenem entwickelt. Sein Ge-
dicht «Ueber die Bedeutung des zehnzeiligen Gedichtes in der
888. Nummer der ,Fackel* (Oktober 1933)» in «Stimmen iiber Karl
Kraus zum 60. Geburtstag» (1934) ist eine echte Reaktion auf eine
echte Aktion der Kunst. Dal Karl Kraus mit seinen Ideen iiber
Sprache auf die atonale Musik stark eingewirkt hat, bezeugt der
bedeutende Nachruf «Erinnerung an Karl Kraus», den Ernst

53



Krenek 1936 in der Wiener Musikzeitschrift «23» veroffentlicht
hat, wie auch sein in derselben Zeitschrift erschienener Aufsatz
«Karl Kraus und Arnold Schonberg». Dies sind nur einige Bei-
spiele fiir die zeitgeschichtliche Wirkung dieses Mannes, sie lie3en
sich ins Uferlose vermehren, und es liele sich auch zeigen, warum
selbst seine iiberzeugtesten Anhinger die immanente Frucht-
barkeit seines Werkes noch nicht geniigend entfalten konnten.
Dies hat tiefgreifende Griinde, vor allem den, daB3 Vorbilder die
geistige Widerstandskraft lahmen, indem sie die Kritik ausschalten.
Es gehort zu den Paradoxien der Urteilsbildung, daf3 keine geistige
Kraft in dem Bilde, das sie rechtm#ig von sich selbst durchsetzen
will, rechtmaBig erkannt werden kann. Kritik ist die Fahigkeit,
grofle geistige Energien innerhalb ihrer Grenzen zu sehen. Gerade
in diesen Grenzen, die Karl Kraus sehr genau kannte und bei
wachsender Reife immer strenger einhielt, lag die Explosivkraft
seines Werkes; wo er sie iiberschritt, griff er fehl. In der mora-
lischen Sphire griff er niemals fehl, hier war er von nachtwand-
lerischer Sicherheit, in der geistigen zuweilen. So scheint es
wenigstens, wenngleich auch in solchen Fillen das ernsthafteste
Nachdenken nicht ermiiden sollte in der Selbstbefragung, ob er
nicht schliefllich dennoch Recht gehabt haben konnte; denn alles
kam bei ihm aus dem selben Mittelpunkt, es kam aus der Sprache.
Aber wie es in jedem Falle gemeint war, das zu verstehen ist viel-
fach nur im Wege einer Ahnung moglich, die immer unzulanglich
bleiben mul}, wihrend die naive Selbstidentifizierung des Lesers
mit dem «Wort» die Gefahr heraufbeschwort, die Wahrheit zum
Schein zu machen.

Wie Karl Kraus die Satire verstand, das kann man aus seiner
leidenschaftlichen Ablehnung Shaws sich klarmachen. Er nannte
ihn nicht nur einen «vieillard terrible», sondern auch einen «gut
ins Englisch {ibersetzten Trebitsch», und doch wird man nicht
leugnen konnen, da3 Shaw in der fortschrittlichen Entwicklung
der englischen Gesellschaft seiner Zeit eine wesentliche Funktion
erfiillt hat. Er hat es geleugnet. Irgendein intellektueller Purzel-
baum des Geistes vor der Oeffentlichkeit, irgendeine beildufige
Aeullerung, wie etwa die Frage «Was niitzen mir die Tausend-
kronennoten?», als die Osterreichischen Tantiémen nach dem
ersten Weltkrieg in entwertetem Gelde einliefen — solche Mog-
lichkeiten schlossen fiir Karl Kraus den Menschen tiefer auf als
sein ganzes Werk, und es ist eben die Frage, ob die Uebertreibung
der Ablehnung, die er der Uebertreibung der Begeisterung ent-
gegensetzte, nicht auf eine verborgene Schicht des Unwerts deutet,
die zu erkennen niemand das Interesse hatte, besonders nicht in

o4



Deutschland, wo Shaws Stiicke abendfiillend waren. Man sieht
hier, wie Irrtum und Wahrheit in der Satire ambivalent werden
und wie das letzte Wort iiber eine notorische Beriihmtheit der
Epoche noch nicht gesprochen ist, das zu sprechen dieser Eine
sich erkiihnte; denn die Sprache der Satire duldet keinen selbst
berechtigten Einwand, sie ist absolut. Darum ist auch der furcht-
bare Hohn auf die Psychoanalyse unwiderlegbar, bis zu dem
Punkte, wo seine geistigen Voraussetzungen Karl Kraus nicht mehr
die Erkenntnis erlaubten, dal umwailzende geistige Bewegungen
wie diese nicht nur die Ursache, sondern auch die Folge von Ver-
fall sind, und zugleich das Mittel, ihn zu heilen.

Ich habe an anderer Stelle, in einem Aufsatz iiber Karl Kraus
(«Merkur», V, 2, 1951), zu zeigen versucht, dafl die Gedanken-
welt dieses Mannes, dessen grofle Entdeckung die Sprache war —
die Sprache nicht nur als ein dsthetisches, sondern als ein gesell-
schaftliches Phinomen, das das #sthetische mitumfat und durch-
dringt —, eine Liicke aufwies, in welche allerdings die Sprache
einschieen konnte, er war uninteressiert an philosophischer Er-
kenntnis. AuBler Schopenhauer und dem spiter von ihm abge-
lehnten Nietzsche hat ihm kaum ein Philosoph sachlich etwas
bedeutet, und selbst bei Schopenhauer zog ihn mehr die Muster-
haftigkeit des Stils an als die Lehre des Pessimismus, mehr die
Kunst im Mittelpunkt des Systems als dieses System selbst. Er
glaubte die philosophische Erkenntnis durch die sprachliche Er-
kenntnis ersetzen zu konnen, durch den Sprachgedanken. Wie
dies zu verstehen ist, 1Bt sich an einem besonders einprigsamen
Beispiel verdeutlichen. In der sehr witzigen, aber zeitgebundenen
Satire «Der Kollegentag» aus dem Jahre 1908 steht plotzlich der
Satz: «Dal} die schone Frau eines Hofrats auf Billen bei weitem
nicht so heil umworben ist wie die hdBliche Frau eines Sektions-
chefs, ist einer der tiefsten philosophischen Erfahrungssitze, die
den Zusammenhang von Geschlecht und Charakter iiberzeugender
enthiillen als ein ganzes Buch der Erkenntnis.» Karl Kraus hat
Weininger, obwohl er zentrale Positionen dieser neuen Lehre
ablehnte, aufs hochste geachtet, und das wichtige Kapitel iiber
die geistige Wirkung, die dieser Denker auf ihn geiibt hat, harrt
noch der Darstellung. Darum ist der zitierte Satz nicht gegen
Weininger gerichtet, er ist gegen die Philosophie, er ist gegen die
Wissenschaft gerichtet. Was er an Stelle der Philosophie, was er
an Stelle der Wissenschaft zu bieten hat, ist nichts als die Fahig-
keit, die gegebene Wirklichkeit geistig zu durchdringen, und zwar
mit solcher Schirfe, daB diese Durchdringung einer philosophi-
schen Erkenntnis gleichkommt. «Geschlecht und Charakter», der

55



Titel eines beriihmten Buches, in dem beide Worte als Zentral-
begriffe einer neuen Lehre vom Weib und von der Welt figurieren,
gibt gleichsam das Begriffliche dieser Termini an die Sprache ab.
Nun stehen das Geschlecht und der Charakter in der ihnen ein-
geborenen Wortkraft da und sagen traurige Wahrheit iiber die
Sphire, in der Hofrat und Sektionschef, schone und hiBliche
Frau gegeneinander in Bewegung geraten und in der Umkehrung
der logisch gegebenen Beziehungen zwischen ihnen den trostlosen
Zustand der Gesellschaft spiegeln. Der Satz ist, wie mancher
Aphorismus, auf dem Wege zum Gedicht in der Prosa stecken-
geblieben. Wenn diese sich frei entfaltet, stromend von dem eigenen
Herzen und dem eigenen Geist, wird eines Tages der Dichter, fast
ohne es zu wollen, zu sich selbst erblithen, und er verdankt es
seiner konstitutiven Unfihigkeit zu philosophischer Erkenntnis.
Eben in ihr ist Grofle und Grenze dieses Werkes an jedem Punkte
beschlossen. Nicht ob es wahr oder falsch sei, ist entscheidend,
sondern dal} es in einem unabhingigen Medium iibersetzt und
zuganglich gemacht wird. In diesem Sinne harrt vieles noch der
Uebersetzung, die komplexe Auffassung von Sexus und Eros, von
der Sprache, vom Wort, von der Lyrik, die standpunktfreie Be-
urteilung der jeweils gegebenen gesellschaftlichen Realitdten, die
offen bekannten Widerspriiche der geistigen und moralischen Hal-
tung, die blitzartige Anordnung des chaotischen Zeitgeschehens
bis zu dem mystischen Punkt, in dem die Sprache frei wird, sei
es, um «Die letzten Tage der Menschheit» zu schreiben, sei es, um
die Stellung zu Hitler auf dem Satz zu begriinden: «Mir fallt zu
Hitler nichts ein», und dann fiel ihm alles zu ihm ein, im Gegen-
satz zu einer heute verbreiteten Meinung, er habe von 1933 ab
vor der Oeffentlichkeit geschwiegen. Aber die «Fackel» ist bis
1936 erschienen, und der letzte Aufsatz des letzten erschienenen
Heftes «Wichtiges von Wichten (In verstandlicher Sprache)» ist
mit einem polemischen Furor geschrieben, der es verstehen 14ft,
daB3 eine Zeugin seines Todes gesagt haben soll, er wire rasend
geworden, wenn er gewuldt hitte, dal er sterben muflte, so sehr
sei er davon durchdrungen gewesen, sein letztes Wort noch nicht
gesagt zu haben.

Kant sagt in der «Kritik der Urteilskraft»: «Auf solche Weise
ist das Produkt eines Genies... ein Beispiel nicht der Nach-
ahmung . .. sondern der Nachfolge fiir ein anderes Genie, welches
dadurch zum Gefiihl seiner eigenen Originalitdit aufgeweckt
wird . . .» Karl Kraus, dessen Leidenschaft der Verzweiflung zum
Glauben wird, gehort der alten Menschheit an und steht der neuen
zur Verfiigung. Wann sie von seinem Werke Gebrauch machen

56



wird, ist nicht mehr seine Sache, aber ihre Sache wire es, einen
neuen Menschen hervorzubringen, der plotzlich erkennen wiirde,
dall unsere Welt von heute in iibernationalen Dimensionen sati-
risch brachliegt. :

Horchen wir auf! Bemithen wir uns, eines hohen Menschen ge-
denkend, zu bezeugen, dal} er nicht umsonst gelebt hat! Es sei mir
erlaubt, mit den Worten aus meinem Nachruf zu schlief3en, der
1936 in einer Czernowitzer Zeitung erschienen ist: «...Die Zeit,
die vergeht, erfiillen mit der Kraft des Gedenkens, dal3 die unend-
liche Miihsal, die ein Mensch auf sich genommen hat, nicht ver-
gebens war und die Kontinuitdt des Guten nicht abbricht und
die Sprache das Bose, wenn es die Sonne nicht sieht, an den Tag
bringt wie er, der dem Wort alles zum Opfer brachte, was Men-
schen das Leben lebenswert macht — dies und nur dies ist die
Geistespflicht des Ueberlebenden. Die Tat, mechanisch nicht fort-
setzbar, mul} aufs neue getan werden. Ich verstumme in Trauer,
Liebe und gewaltiger Hoffnung auf die Auferstehung des stillen
Gewissens. Karl Kraus ist tot. Er lebt.»

o7



	Karl Kraus (1874-1936)

