
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)

Heft: 1

Artikel: Auftrag und Persönlichkeit

Autor: Schumacher, Edgar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758564

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758564
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUFTRAG UND PERSÖNLICHKEIT

Eine Betrachtung
von Oberstdivisionär Edgar Schumacher

Zu den Merkmalen unserer Zeit und unseres Treibens scheint
mir die Lehr- und Lernbegierde vornehmlich zu gehören. Wenn
ich sage, daß ich ihr nicht ohne Mißtrauen und mit geringer Liebe
begegne, so ist dies wohl wenig geeignet, freundlicher Billigung
zu rufen. Es soll aber doch daraufhin gewagt sein. Vielleicht, daß
sich immerhin einiges noch bis zur Zustimmung verdeutlichen läßt.

Es kann nicht die Rede davon sein, die Notwendigkeit des
Lehrens und Lernens irgend in Frage zu stellen. Das sind nützliche

und unentbehrliche Dinge. Sie bleiben es, solange sie an
ihrem rechten Ort stehen. Dieser rechte Ort ist der Anfang; wir
aber in unserer Lernbegierde stellen sie ans Ende, und dort wirken
sie traurig und bedrückend. Sie sind geeignet, eine gute Basis zu
bilden, aber sie taugen nicht zum Gipfel und zur Krönung. Sie
halten uns im Vorhofe fest und trennen uns von den herrlichen
Bezirken des Denkens und des Lebens. Es ist, wie wenn man im
Lesen dort aufhörte, wo das geläufige Buchstabieren erreicht ist,
gänzlich davon unberührt, daß das Gültige erst eintritt, wo hinter
dem Worte das Bild und aus dem Wortgefüge der Sinn aufleuchtet.
Und zwischen Lernen und Leben wählen wir vorzugsweise so, wie
es Spitteier in der «Imago» einmal auf das erbaulichste malt:
«Wenn man euch zur Rechten die Tür zum Paradiese auftäte und
zur Linken einen Vortrag über das Paradies ankündigte, ihr
würdet sämtlich am Paradies vorbei in den Vortrag laufen:
Interessant, interessant!»

Wir unentwegten Mechaniker wissen, daß die Gerade die
kürzeste Verbindung von zwei Punkten ist, und wenden das mit der
größten Selbstverständlichkeit und dem grimmigsten Mißerfolg
auf jene inneren Bereiche an, die unter so ganz anderen Gesetzen
stehen: «Wehe dem, der überall das Lineal anlegt!» sagt Raabe
einmal.

Von den mannigfachen menschlichen Beziehungen steht im
besonderen das so gewichtige Verhältnis von Chef und Untergebenem
sehr unter diesem fragwürdigen Aspekt. Es ist doch weitgehend
so, daß der Vorgesetzte seine Bestimmung darin sieht, Anweisung

35



zu geben, was zu tun, und Anleitung, wie es zu machen sei; daß
der Untergebene seinen Daseinszweck im treuen Aufnehmen und
Beherzigen sucht. Es mag noch einmal gesagt sein, daß wir das
nicht geringschätzen wollen, daß wir es als einen rechten Anfang
gelten lassen. Aber doch immer nur als einen Anfang; und bei
ihm soll man nicht stehenbleiben. Einmal müssen die Pforten des
Denkens und des Lebens sich auftun; und der wahre Wert einer
Zusammengehörigkeit und Zusammenarbeit erblüht erst dort, wo
auf den beiden Seiten von diesen Reichen her Zuschuß geleistet
und Selbstgeschaffenes erbracht wird.

Uns ist jener schöne Schopenhauersche Begriff des Selbstdenkers
vor Augen. Welche Dumpfheit liegt über jedem Miteinander-
schaffen, das nicht zuerst und zuoberst an jeden die Forderung
zum Selbstdenken stellt! Aber wir verleugnen sie oft, weil Lehren
und Lernen bequemer ist und jene uns so liebe gerade Linie
erkennen läßt. Und auch das andere spricht mit, daß ich als ein
Belehrender gar nichts brauche als die Sicherheit meiner Position;
daß ich aber als ein Schenkender völlig angewiesen bin auf die
Fülle des inneren Reichtums.

Und hier mag unser eigentlicher Gegenstand uns anzurühren
beginnen. Das Verhältnis Auftrag—Persönlichkeit soll uns
nahekommen als ein zu Erfühlendes, das in sich die wesentlichsten
Ingredienzen nicht nur unserer Zufriedenheit, sondern auch wohl
unserer Glückseligkeit selber trägt. Die Lehre soll fernab bleiben.
Wenn wir an Gewinn denken wollten, so könnte er einzig in der
Verpflichtung zur Sammlung bestehen, etwa nach dem starken
Gleichnis des Angelus Silesius:

«Viel eher wird dir Gott, wenn du ganz müßig sitzt,
Als wenn du nach ihm lauffst, daß Leib und Seele schwitzt.»

Durch Zeit und Unbill hindurch begleitet uns nichts anderes
mit unbedingter Gewähr als unser eigenes Wesen. Mit ihm haben
wir die Aufgabe «Existenz» zu erdauern. Anfang und Ende
unserer Wirkung ist hier eingeschlossen. Es ist daneben von geringem
Belang, in welchen Meinungen und Auffassungen dies unser
Wesen laut wird. Die allgemeine Erfahrung zeigt, daß man vor
späterem Urteil nicht gefragt wird, wo, wohl aber, wie man
gestanden. Eben dieses Wie enthält doch die Frage nach dem Wesen
selber. Daß wir als Lebendige unseren Weg gehen, darauf wird
es wohl ankommen; und die Intensität unseres Lebendigseins ist
schon etwas wie ein Gradmesser unseres Wertes.

Oder müssen wir sagen: unserer Nützlichkeit? Wie schnell der
Widerspruch uns immer einfängt, wenn wir der Konsequenz nach-

36



eilen! Unser Ich wirkt nur in der Anwendung. Meinungen und
Ueberzeugungen sind seine Ausfallspforten in die Welt. Da nähern
wir uns dem Gedanken des Auftrages. Er umschließt das erfaßbare

Ziel unseres Hierseins. Nur aus uns selber können wir
wirken, aber ganz augenscheinlich müssen wir wirken für etwas,
das außerhalb des Ich liegt. Wir mögen das den Lebensauftrag
nennen. Es ist unsere Berufung, die sich dann wohl unter dem
derben Zugriff der Wirklichkeit zum Beruf verdichtet. Es ist
vielleicht das nämliche, was Cicero unter den «officiis» versteht:
«Es durchdringt alle Lebensäußerung; in seiner Pflege liegt alle
Ehre, in seiner Vernachlässigung alle Schmach.»

Wir nehmen für unsere Betrachtung den Auftrag immer in
diesem erfassendsten Sinne; dabei wohl bedenkend, daß er in der
Praxis in Einzelforderungen gespalten uns gegenwärtig wird, bis
herunter zum Anspruch des Tages. Wir erfahren es auch, daß die
Bedrängnis durch den Einzelauftrag um so brennender wird, je
verständlicher er jenem Mittelpunkte zustrebt, den wir für einmal

mit dem Begriff des Lebensauftrages umschreiben.
Eine Frage, die zu Beginn von höchster Bedeutung erscheint,

will uns mit der Dauer und der Beharrlichkeit des Erlebnisses bis
zum Bedeutungslosen herabsinken, die Frage nämlich, wieweit der
Auftrag aus freier Wahl, wieweit er durch Schicksal und Fügung
uns zufiel. Auf große Distanz fällt das völlig zusammen. Und die
eine Erkenntnis geht früher oder spät jedem Tätigen auf, daß
überall Rhodus ist, und daß kein Mensch darnach fragt, ob ich
als ein Vergnügungsreisender oder als ein Schiffbrüchiger an diese
Küste gelangt sei. Ich bin nun einmal da, und von jetzt an gilt es.

Das Verhältnis dieser beiden, der Persönlichkeit und des
Lebensauftrages, ist für jetzt unser Gegenstand. Die Probleme drängen
sich zu; wir werden sie mehr zu wählen und zu ordnen als
aufzujagen haben. An das schwerste treten wir nicht ohne Scheu
heran: daß wir Unendliches mit Endlichem in Parallele bringen
sollen. Die Persönlichkeit lebt vom Ausblick nach dem
Unbegrenzten:

«Du hast Unsterblichkeit im Sinn;
Kannst du uns deine Gründe nennen? —
Gar wohl! Der Hauptgrund liegt darin,
Daß wir sie nicht entbehren können!» (Goethe)

Verzicht und Bescheidenheit sind uns hier schlechterdings
unmöglich, weil mit ihnen die Preisgabe des Gefühls für Wirkung
und damit auch für den Auftrag zusammen ginge. Die Persönlichkeit

braucht zu ihrer Rechtfertigung keine Berufung an das
Faßbare; der Auftrag aber braucht sie. Er ist auf Realisierung ange-

37



wiesen. Und wenn diese auch vollkommen geistiger Art sein kann,
so bleibt sie doch immer innerhalb der Bedingungen der
gegenwärtigen Existenz.

Weil das Dauernde den Vorzug hat vor dem Vergänglichen, so
stellen wir das Recht der Persönlichkeit voran. «Höchstes Glück
der Erdenkinder», nennt Goethe sie. Oft mag sie uns auch wie die
schwerste Pflicht erscheinen. Denn der Kampf um ihre Behauptung

ist ein unablässiger und zuzeiten wohl ein ingrimmig harter.
Keine Macht kann uns seiner entheben; und kein Ersatz ist hier
dem Verlust gewachsen. Es sind Erkenntnisse, die von fernen
Zeitaltern herklingen, daß der Gewinn der ganzen Welt den Schaden
an der Seele nicht gutmache. Darüber hilft uns auch der
eigenwillige Philosoph nicht weg, der im Buch vom «Einzigen und
seinem Eigentum» erklärte: «Und nun nehme Ich die Welt als das,
was sie Mir ist, als die Meinige, als Mein Eigentum.» Der Besitz
der Welt garantiert die Unversehrtheit der Persönlichkeit noch
nicht.

Da spüren wir wohl, daß es sich hier nicht um ein Besitzergreifen
handelt, auch nicht einmal um ein Festhalten. Nicht was wir
nehmen, sondern das, was wir geben, erhält unsere Persönlichkeit.
Unsere höchsten Erhebungen liegen so oft im scheinbaren und
wohl auch im wirklichen Verzicht. Und im Zeichen der Hingabe
gedeiht auch die Persönlichkeit. Abermals stehen wir vor einer
jener seltsamen Konsequenzen des Seelischen, die so ganz anderen
Charakters sind als die des zweckbestimmten Denkens, und die
uns verwirren wollen durch den unlösbaren Widerspruch. Wir
hören ein tiefes Wort Herders:

«Willst du zur Ruhe kommen, flieh, o Freund,
Die ärgste Feindin, die Persönlichkeit.»

Das will sich in keiner Weise versöhnen lassen mit dem, was uns
bisher bedrängte. Aber wir ahnen, daß die Besitzverhältnisse in
diesen inneren Bezirken in einem genauen Gegensatz stehen zu
dem, was uns selbstverständlich ist, daß mir das am innigsten
zuteil wird, was ich ausschicke, daß ich dann am sichersten Ich
bin, wenn ich nicht mit der Krampfhaftigkeit der Schwäche mich
aufdrängen muß. Dann teilen wir doch am Ende jenen frommen
Wunsch, in den es bei Herder ausklingt:

«.. und uns von der bösen Unart
Des harten Ich unmerklich sanft befrein.»

Es wird dabei bleiben, daß unser innigstes Anliegen die
Erhöhung des Eigenen ist, nicht aber, daß es in eigener Herrlichkeit

38



leuchte, vielmehr daß es nutzbar werde zu Dingen, die jenseits
des persönlichen Anspruches und fernab dem persönlichen Gewinn
liegen: daß es zum Dienst reif werde. Unsere Persönlichkeit wird
uns bleiben, auch dann, wenn unser Auftrag längst erfüllt oder
versäumt ist. Aber von diesem Erfüllen oder Verabsäumen her
geht etwas Kennzeichnendes mit, Siegerkranz oder Brandmal, und
ist fortan vom Wesen nicht mehr abzusondern. So bleibt für den
Augenblick und auf die kurze Sicht der leiblichen Existenz die
Erfüllung des Auftrages denn doch das, worauf es ankommt.

Immer wieder rückt uns dieser zeitlich begrenzte Auftrag in den
Umkreis des Wirklichen und des Erreichbaren. Ob Gedanken und
Sehnsucht auch hinausflüchten möchten über den engenden Bannkreis

des Geformten, das hält uns fest, etwas gewalttätig zuweilen,
aber doch recht und zum Zwecke. Es bleibt ja freilich des zu
Ueberwindenden genug, und die Gesamtlage entwickelt sich gerne
in der Grenznähe des Tragischen. Unsere aus Erleben und Entsagen
gewonnene Gewißheit, daß Gewinn im Verzicht liege, stößt doch
immer wieder hart an das Bedürfnis des Ichseins, an die bohrende
und beharrende Forderung nach Geltung. Wenn da etwas uns
befreit, so ist es das Gefühl für die Würde des Dienens, die
eigentliche Leidenschaft des Dienendürfens, die in seltsamer Wandlung

den ganzen Stolz des Persönlichen in sich zu sammeln und
bis zur Ruhe zu erfüllen vermag.

Es ist nicht so, daß der Auftrag uns säuberlich nach dem Maß
unserer Persönlichkeit zugeschnitten würde. Unser Verhältnis zu
ihm will erschaffen und will erstritten sein. Das geht ohne Mühe,
Enttäuschung, Ueberdruß, Zweifel nicht ab. Den beglückenden
Einklang bringt nur die hohe Stunde; manchem bleibt sie für
immer aus. «Es gibt problematische Naturen, die keiner Lage
gewachsen sind, in der sie sich befinden, und denen keine genug
tut. Daraus entsteht der ungeheure Widerstreit, der das Leben
ohne Genuß verzehrt.» Wenn hier Goethe den unglücklichsten Fall
des Verhältnisses von Auftrag und Persönlichkeit zeichnet, so
bleibt auch in der freundlicheren Mittellage des Fragwürdigen
noch genug, und auch der Begünstigte erlebt zu allen Zeiten die
Härte des Streites und die Ungewißheit des Siegs.

Nun ist vielleicht aber zu sagen, daß für das, was als Leistung
und damit als Wert von uns ausgeht, es viel weniger von Bedeutung

ist, wie sehr der Auftrag uns beglücke, als vielmehr, wie sehr
er uns bedränge. Unser eigenes Wohlbefinden spricht leider nur
sehr bedingt mit. Die Erfahrung, daß Gültiges nur durch Widerstreit

sich erhärte, zwingt uns zu kämpferischer Haltung. Dabei
bleibt die Behauptung gegenüber dem Anfall von außen das Harm-

39



lose; die Bedrohlichkeiten liegen darin, daß es im Innern so
getümmelvoll zugeht. Hier erreicht die Auseinandersetzung mit dem
Auftrag ihre Höhe und ihre volle Schärfe. Hier wird auch das
Verhältnis zwischen Auftrag und Persönlichkeit seinen eigentlichen

Charakter kundtun. Gewisse Typen möchten sich doch
erkennen und unterscheiden lassen.

Am unbefangensten ist der Mensch, in welchem der Auftrag
wie eine Naturgewalt wirkt. Das Selbstverständliche ist immer
von besonderer Wirkung; auch die Nachfolge findet sich gerne
und zahlreich. Bedenklich bleibt, daß die Richtung mit Vorzug
dem Bösen entgegen ist. Die Einheit von Auftrag und Anlage
spricht bei den Abenteurern sich besonders überzeugend aus. Es
hat etwas für sich, was Montesquieu einmal sagt: «Ce sont
toujours les aventuriers qui font de grandes choses, et non pas les
souverains des grands empires.» Das wird mit der großen Aktivität
des Negativen zusammenhangen, die ja wohl die Erbkrankheit des

Lebendigen überhaupt ist. Es ist leicht, mit seinem Auftrag eines
zu werden, wenn dieser dem Schlimmen zugekehrt ist.

Und so mögen wir es als ein Merkmal des im guten Sinne
Berufenen ansehen, wenn ihn der Auftrag als Belastung anfällt
oder begleitet. Da ist das Mühen in der Tat ein unablässiges.
Jeder Schritt voran ist Zeugnis eines Sieges und einer Ueber-
windung. Auch die eigene Natur und das eigene Begehren will
bezwungen sein. So werden im steilen Aufstieg jene Höhen
erreicht, zu denen die Menschheit bewundernd und übellaunig
aufschaut.

In der rechten und brauchbaren Mittellage des Menschlichen
erfühlen wir den Auftrag als eine Forderung, die Anspruch und
Verheißung gleichermaßen enthält, Anstrengung und Befriedigung
in einem zuträglichen Ebenmaß uns verspricht. Wir möchten doch

gerne gewiß sein, daß unser Persönlichkeitsbedürfnis nicht einfach
zu verstummen hat, daß auf dem Wege der Auftragserfüllung
auch für uns einiges Erlaubte und Statthafte zu ernten ist. Unter
solcher Voraussetzung stellen wir uns gerne in den Dienst.

Unzufrieden bleiben wir dabei immer. Und das mag so recht
sein, wenn sich nur die Unzufriedenheit in gerechter Verteilung
gegen uns und gegen den Auftrag richtet. Sie ist ja der einzige
allezeit zuverlässige Impuls. Das Größenverhältnis zwischen uns
und dem Auftrag ist uns ein unversiegbarer Anlaß zum
Bemängeln; in der Voraussicht und im Anspruchstellen zumeist in
dem Sinne, daß uns der Auftrag zuwenig, in der Praxis vielfach
so, daß er uns zuviel ist. Schon darin deutet sich ein erträgliches
Gleichgewicht an. Daß wir weniger haben, als wir verdienen, das

40



versteht sich; daß wir weniger leisten, als der Auftrag von uns
erwartet, das ist eine nicht leicht zu verkennende alltägliche
Erfahrungstatsache.

So eindrucksvoll es gesagt ist, daß der Mensch mit seinen
größern Zwecken wachse, man wird es nicht ganz ohne Vorbehalt
gelten lassen. Am Ende wird doch nur sichtbarer, was von
Anbeginn schon in ihm ist. Und der Charakter der Wirksamkeit wird
kaum mit der Weite des Bereiches sich wesentlich wandeln: «Les
grands emplois ne font pas les grands hommes, mais les grands
hommes communiquent de la grandeur aux moindres emplois» —
in diesem Ausspruch von La Bruyère mag das wahre Verhältnis
festgehalten sein.

Dabei bleibt es unbestritten, daß der Umfang des Auftrages in
seiner tatsächlichen Gestaltung zu groß oder zu gering für die
Persönlichkeit sein kann. Da lohnt es sich, zu betonen, daß damit
nicht notwendig eine Einbuße für das Persönliche verbunden sein
muß. Für den ersten Fall ist das noch wichtiger als für den zweiten.
Wir erinnern uns an ein Beispiel:

Im Kriege von 1866 war der Befehlshaber der österreichischen
Nordarmee, Feldzeugmeister Ludwig von Benedek, seinem Auftrag,

den man «unter Anrufung seiner Untertans- und Soldatentreue»

ihm aufgedrungen hatte, offensichtlich nicht gewachsen, und
sein Versagen rief der Katastrophe. Was Auftrag gewesen und
Aufforderung zum Handeln, wurde nun Schicksal und Verpflichtung

zum Tragen. Und diesem ist er gerecht geworden. Erzherzog
Albrecht, der nicht in allen Stücken ihm billig begegnete, mußte
jenes eine ihm vorbehaltlos zugestehen: «Ist es nicht edler und der
Gesamtheit nützlicher, wenn ein unglücklicher Feldherr nach einer
Katastrophe die ganze Schuld auf sich nimmt und in schweigender
Resignation sein hartes Schicksal erträgt? Verdient er nicht
dafür dankende Anerkennung seitens aller Billigdenkenden? Muß
ihm nicht jeder echte Soldat, jeder edelgesinnte Mann dies hoch
anrechnen und mit Teilnahme lohnen?» Der Auftrag blieb unerfüllt;

der Persönlichkeit ist, auch im vergänglichen Bilde, nicht
Gewalt noch Abbruch geschehen. Ein sonst eher dunkles Faustwort

wird uns überzeugend hell: «Nicht nur Verdienst, auch Treue
wahrt uns die Person» (II. Teil, 3. Akt).

Viel verheißungsvoller aber für die Persönlichkeit kündet jener
andere Zustand sich an, wo der Auftrag an sichtbarer Weite und
Wichtigkeit zurückbleibt hinter der Bereitschaft und der Gabe des
Individuums, wo es also nie in der äußeren Wirksamkeit dorthin
kommt, wo nun eigentlich sein Platz wäre. Das verweist mit einer
unerbittlichen Entschiedenheit immer wieder nach innen, dorthin

41



eben, wo die wichtigen Dinge geschehen, und hat Echtheit und
Intensität zum Ergebnis. Den wahrhaft großen Erscheinungen
erwirkt das dann jenen Gutschein auf die Nachwelt, der mit absoluter

Sicherheit eingelöst und manchmal fast überschwenglich
honoriert wird.

So bevorzugt dieser Zustand ist, so wird er dadurch für den
Lebenden noch lange kein angenehmer. Auch für den, der seines
Auftrages sehr gewiß ist, bleibt es belastend, ganz nur auf das
angewiesen zu sein, was er nicht mehr sehen wird, oder, um mit
Schopenhauer zu reden, «warten zu müssen, bis die Narren
ausgenarrt haben, das Gelag zu Ende und alles zu Bette gegangen
ist». Und auch Menschen von einer fast grenzenlosen Fähigkeit
der Hingabe werden nicht leicht die Welt verlassen, ohne es einmal

ausgesprochen zu haben, daß das Ausbleiben des Auftrages,
der ihrem Wert Genüge täte, schmerzlich war. Wir erinnern uns
der Worte Scharnhorsts auf dem Sterbelager: «Alle sieben Orden
und mein Leben gäbe ich für das Kommando eines Tages!»

Inzwischen ist eine Frage laut geworden und will sich nicht
mehr abweisen lassen: Wie steht es denn eigentlich mit dem Wissen
um den Auftrag? Wie verhalten Klarheit, Ahnung und
Unbewußtes sich zueinander? Mehr als ein paar streifende Anleuchtungen

dürfen wir kaum wagen. Aber das will sich abheben, daß
das Bewußte wenig und das nicht Bewußte sehr viel ist. Wir hören
Oliver Cromwell: «Der gelangt am weitesten, der nicht weiß, wohin
er geht.» Je weniger der Auftrag aus Wahl, je mehr er aus einem
Müssen an mich fiel, um so belangloser werden die Fragen der
Auffassung und selbst der Einsicht, um so bedrängender die
Verpflichtung zum Einsatz. Es mag dann auch das Gefühl dafür sich
einstellen, daß mein Auftrag von einer Rechenschaft heischenden
Instanz stamme, der die Form meines Tuns sehr gleichgültig, die
Intensität meines Ergriffenseins entscheidend sei.

Verinnerlichung macht vom Wortlaut und von der äußeren
Erscheinung des Auftrages frei. Sie macht auch die unausweichlichen

Zufälligkeiten in der Ausführung unbedeutend und entläßt
aus der Abhängigkeit von Erfolg und Mißerfolg. Die Pflicht zum
Einsatz wird davon nicht berührt. Sie ist die erste Bedingung, daß
zwischen Auftrag und Persönlichkeit eine Beziehung überhaupt
sich gestalte.

«Und setzet ihr nicht das Leben ein,
Nie wird euch das Leben gewonnen sein.»

Wir wenden das Wort für gewöhnlich auf dem Felde des mutigen
Wagens an. Es ist aber für die Ritter vom Geiste von nicht
geringerem Wahrheitsgehalt wie für die Holkischen Jäger.

42


	Auftrag und Persönlichkeit

