
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)

Heft: 1

Artikel: Arachne

Autor: Rychner, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758563

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758563
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ARACHNE

Von Max Rychner

Für Erwin Jaeckle

In seinen Metamorphosen erzählt Ovid die Geschichte der
Arachne, die den Ruf genoß, an Webkunst die Göttin Pallas Athene
erreicht zu haben. Dieser Ruf in den Städten Lydiens bekam ihr
nicht gut, so berechtigt er sein mochte, ja er war sogar, einzig er,
die Ursache des kurzen wilden Dramas, in das Arachne verwickelt
wurde und das für sie grauenvoll auslief.

Wie hätte so freudig durchs Land getragener Ruhm nicht das
Ohr der wachsamen — und wie empfindlichen! — Göttin erreichen
sollen! Sie vernahm ihn, und schon war sie gekränkt, denn für sie
hieß er nichts anderes als Mißachtung ihrer eigenen Kunst. Ruhm,
der Arachne betraf, war ihr, der Pallas, entzogener Ruhm; das
hieß schon beinahe Erschütterung ihrer erhabenen Stellung. Ohne
Säumen war sie zum Eingreifen entschlossen:

Laudare parum est; laudemur et ipsae,
Numina nec sperni sine poena nostra sinamus.

Das heißt: gerühmt werden ist nicht alles, wir wollen unsern Ruhm
verdienen; unsere Göttlichkeit jedoch dürfen wir nicht ohne zu
strafen der Mißachtung preisgeben. Noch weiß sie nicht, ob
Arachne mit ihrer kunstvollen Weberei von Bildteppichen
überhaupt Geringschätzung der Götter verbindet, oder ihrer, der
Pallas, allein; oder ob sie den Unsterblichen fromm ergeben sei.
Das zu prüfen, kommt ihr entweder nicht in den Sinn, oder sie
verwirft den Gedanken. Fest steht ihr, daß sie strafen muß:
Arachne muß gezüchtigt werden für göttergleiche Kunstleistung,
für Berühmtheit, für Ruhmentzug an der Göttin, für Gefährdung
des olympischen Nimbus überhaupt.

So bedrohlich beginnt die Geschichte. Pallas, die mit Helm,
Lanze, Schild aus der Stirn des Zeus zur Welt gekommen war,
nimmt die menschliche Rivalin durchaus ernst. Sie könnte das
sterbliche Menschengeschöpf belächeln, übersehen, vielleicht
sogar begünstigen aus großer innerer Freiheit heraus, indem sie
sich etwa sagte: mögen die schönen, aber vergänglichen Werke
meiner sterblichen Schwester ihre Stunde haben, die auch schnell
genug verstreicht, mögen die verblendeten Menschen sich daran

21



freuen und sie mit Leistungen meines Webstuhls zusammen
nennen, mögen sie, mögen sie — meine Göttlichkeit liegt nicht in
der Weberei und schon gewiß nicht in deren genau ihrem Kunstwerk

angemessener Hochschätzung durch die Sterblichen mit ihrer
Verfallenheit an Moden, Richtungen, Strömungen und nun auch
noch Bewegungen! Jederzeit bin ich ja in der Lage, durch ein
neues Werk Arachne derart zu übertreffen, daß sie bleich wird
und ich ihr aufhelfen muß. — Das hätte sie sich sagen können;
aber aus der Biographie der Pallas geht hervor, daß sie eine eifrige
Göttin war und handelnde Verstrickung der betrachtenden Distanz
vorzog. Humor scheint eine durchaus menschliche Geistes- und
Seelenform zu sein; man darf ihn nicht in Zusammenhang bringen
mit der leidenschaftlichen olympischen Jungfrau. Mildernde
Umstände, die kamen für sie gar nicht in Betracht, allzusehr fühlte
sie sich in der Existenz selber getroffen. Sollten denn göttliche
Werke nachgerade auch den Menschen gelingen? War es so weit
gekommen?

Nicht nur so weit. Arachne war nicht nur gerühmt worden; was
die Sache verschärft, ist, daß sie sich selber gerühmt hatte, an
Webekunst es der Göttin gleichzutun. So war es dieser hinterbracht

worden — von wem wird nicht genau mitgeteilt. Es wird
ein bißchen Neid, Mißgunst, gefallsüchtiger Uebereifer,
Verkleinerungssucht, Schadenfreude im Spiele gewesen sein, so dürfen wir
vielleicht ohne zu fälschen annehmen.

Quam sibi lanificae non cedere laudibus artis
Audierat.

In diesen acht gedrängten Worten ist enthalten, was die Ohrenbläser

(Ohrenbläserinnen?) der Olympischen zugetragen hatten,
in dem höchst angeregten Bewußtsein, ein prächtig verlaufendes
Schicksal heraufzubeschwören, von ihm jedoch nicht angefaßt zu
werden, da die göttliche Gerechtigkeit das niemals zulassen würde,
niemals, denn man vertrat ja das Gute gegen Anmaßung und
Frevel. Hatte Arachne selbst als erste ihre Arbeiten so hoch
bewertet und verglichen, oder war ihr von Verehrerinnen nahegelegt
worden, sie solle nicht zimperlich sein, sie brauche höchste
Vergleiche nicht zu scheuen? In diesem zweiten Fall wäre sie nicht die
Urheberin des Vergleichs, der so große Folgen haben sollte. Sie
hätte gutgläubig und gewiß gerngläubig nachgeschwatzt, was das
Volk fand und sagte. Im ersten Fall jedoch darf uns auffallen, wie
auch hier die Selbsteinschätzung, namentlich wenn sie hochgreift,
zwar von vielen Menschen widerstandslos übernommen und
anerkannt wird, bei einigen dann aber wahren Grimm und in der

22



Folge feindselige Unternehmungen gegen ihren Repräsentanten
auslöst.

Auf Arachne kommt der Dichter nunmehr, um sie vorzustellen,
ein wenig zu sprechen. Unbedeutend, sagt er, sei ihre Herkunft
gewesen.

Non ilia loco nec origine gentis
Clara sed arte fuit.

Weder durch ihre Heimat noch Familie war sie berühmt, einzig
durch ihre Kunst. Dieser wahrhaft springende Punkt wird wiederholt:

Quaesierat studio nomen memorabile, durch ihren Kunsteifer
machte sie sich einen denkwürdigen Namen. Idmon, ihr Vater, war
ein Wollfärber, dessen Purpurfarben, aus einer Schneckenart
gewonnen, besonders erwähnt werden. Die Mutter, auch sie aus dem
Volke stammend, war früh gestorben. In dem unscheinbaren
Hypaepa lebte Arachne, parvis habitabat Hypaepis, im Lande der
Lydier, die auch Maeonier heißen. Wie alt war sie? Wie sah sie
aus? Das wird verschwiegen; aller Nachdruck liegt auf ihrem
ungewöhnlichen Tun und Können, denn als symbolische Darstellerin
von Seinswerten, modern gesprochen, kommt sie nicht in Frage.
Ihr Sein geht auf im Tun; sie ist genau das, was ihre kunsthandwerkliche

Begabung aus ihr macht — und, bei wachsendem
Bewußtsein, ihr schaffenswilliger Ehrgeiz. Daß sie mit ihren Werken
eine Faszination besonderer Art in die Welt ausstrahlte, weit über
die Grenzen des Ortes Hypaepa hinaus, blieb ihr nicht lange
verborgen, denn nicht allein Menschen wurden von weither angezogen
durch ihre Bilderteppiche, sondern auch so übermenschliche Wesen
wie die Nymphen in den Weinbergen des Timolus, und nicht sie
allein, sondern ebenfalls die Nymphen aus dem Flusse Pactolus.
Gute Geister der Erde und des Wassers kamen herbei zu dem
Webstuhl, auf dem Nochniegesehenes sichtbar wurde; sie staunten und
freuten sich. Was bekamen sie zu sehen? Ovid erwähnt nichts von
Gebilden der inspirierten Hände, aus künstlerischer Gewitzheit
nicht, denn der Augenblick wird später und in einer andern
Ordnung kommen, wo Arachnes Fertigkeit in einer Weise geschildert
werden muß, daß uns der geregelte Atem stockt. Zunächst spricht
er nicht von Gestalt oder Wirkung der Bildgewebe, sondern — wie
anmutig — von der Wirkung der Webenden. Arachne am Webstuhl
muß ein bezaubernder Anblick gewesen sein; nicht nur der
entstehenden Bilder, auch ihretwegen kamen die Nymphen nach dem
namenlosen Dorf.

Nec factas solum, vestes, spectare iuvabat
Tum quoque cum fierent, tantus decor affuit arti.

23



Die Bewegungen ihrer Kunstübung waren so voller Anmut, daß
sie zu betrachten das Auge ebenso erfreute wie die fertigen Stoffe.
Ein paar Handgriffe werden daraufhin skizzenhaft angeführt, um
der Behauptung etwas Ballast mitzugeben: wie Arachne die Wolle
knäuelt, die fertigen Stücke in Fasson zerrt und walkt, die Spindel
in Drehung setzt, wie sie die Brodiernadel führt usw. Diese paar
Zeilen verraten einige Verlegenheit, und doch kam der Dichter
nicht um sie herum, wenn er die Phantasie des Lesers anregen
wollte, schöne Bewegungen der wahrscheinlich auch schönen
Weberin in sich hervorzubringen. So schickt er wenigstens, als ahnte
er vorwegnehmend Gesetze des Gesetzgebers Lessing, eine kleine
Schar von Verben, die tätige Bewegungen bezeichnen, ins Treffen:
der Leser wird ohne zu zögern sein eigenes Inbild von
Frauenschönheit, die Schöpfung seiner Anima, die handelnde Rolle der
Arachne übernehmen lassen. Die dichterische Phantasie wirkt ja
nicht bloß in direkter Uebertragung; oft stellt sie strudelnd einen
Sog her, von dem die Leserphantasie mitgezogen und bewegt wird.

Der Zweck, nämlich Arachne in ihrem Element zu zeigen, in der
geliebten Arbeit, wird völlig erreicht. Sie geht darin auf, so sehr,
daß sie sich selbst vergißt, so sehr, daß die Zuschauenden, in ihren
Anblick verloren, nicht mehr an sie, oder nicht mehr ausschließlich

an sie denken, sondern an die vollkommene Künstlerin des
Faches, an die Göttin zu denken durch den Zwang der Sache selbst
veranlaßt werden: scires a Pallade doctavi, man könnte meinen,
Pallas selber hätte sie geschult. Das wird denn auch von einer
der Begeisterten so herausgesagt, was nicht von gutem ist, denn
auf der Stelle reagiert sie empfindlich gegen diese gewiß
wohlmeinende Annahme und stellt sie in Abrede. Es wäre für sie
vielleicht besser gewesen, sie hätte zugestimmt und hätte die
Wahrheit weniger buchstäblich als symbolisch umfassend
genommen, vielleicht, sagen wir, hätte sich dann das drohende Unheil

abwenden oder beschwichtigen lassen. Doch für sie gibt es

in dieser Situation kein symbolisches, auch kein diplomatisches
Verhalten: sie weist die Unterstellung, Schülerin der Pallas
gewesen zu sein — es ist ja unwahrscheinlich genug; die Götter
waren keine Lehrer —, heftig zurück, im tiefsten darob beleidigt,
daß man überhaupt ihr Wirken vergleicht und es nicht als
uranfänglich, als durchaus original erkennt. Was hätte jedoch für sie
ehrenvoller sein können als dieser Vergleich, der über das Menschliche

hinausgriff, unmittelbar in die höchste Sphäre! Konnte sie

jemals wieder eine solche Erhöhung ihrer Person erhoffen? Nie
mehr, niemals mehr.

Ihr Stolz ist beleidigt, der überempfindliche Stolz eines jungen
fc

24



Weibes ohne Herkunft, das alles, was sie ist und kann, nur sich
selber verdanken will. Was den anderen eine ganz ungemeine
Erhöhung bedeutet, der Vergleich, empfindet sie als Erniedrigung.
Sie fühlt sich herausgefordert, und es ist, als hätte etwas in ihr
diese Herausforderung erwartet und würde sie nun mit heimlicher
Genugtuung begrüßen. Endlich! ruft eine ihrer inneren Stimmen,
eine der wichtigen, endlich ist der Moment da, der unausweichlich
einmal kommen mußte, ein Moment der Klarstellung, wo ich mit
der Verkennung meiner einzigartigen Begabung aufräumen kann.
Ihr Stolz überschlägt sich in Hochmut.

Certet, ait, mecum; nihil est quod victa recusem.

Sie, Pallas, mag zum Wettkampf mit mir antreten; werde ich
besiegt, so will ich mich allem fügen. So lauten ihre Worte, die vor
den bewundernd herumstehenden Nymphen herausexplodieren,
allenfalls mit dem genauen Wunsch, sie möchten an höchster Stelle
hinterbracht werden. Noch nie wurde ein frevelhaft
herausforderndes Wort dieser Gattung vergeblich gesprochen; auch dieses
reißt das Schicksal nur so herbei. Arachne will es darauf ankommen
lassen: sie oder ich — sie und ich, das geht nicht; an der Spitze
haben nicht zwei Platz. Wie kühn, wie vermessen! Hätte man
je gesehen, daß ein Mensch eine Gottheit, gleichviel in welcher
Kampfart, überwunden hätte? Die siegesbewußte Menschentochter
kann sich auf keinen Fall berufen, wo das geglückt wäre, und
dennoch traut sie sich das Undenkbare zu, ja sie denkt es; es ist
der Königsgedanke ihres Daseins, und in ihm erst scheint ihr
Talent seinen Höhepunkt zu gewinnen. Beispiele dafür, wie
ähnliche Unternehmungen ausgegangen waren, standen ihr dagegen
in Fülle zu Gebot, etwa, auf dem Kunstgebiet, das Wettflöten
zwischen Apollon und Marsyas, welches damit geendet hatte, daß
der Fernhintreffer den Unterlegenen an einen Baum gehängt und
ihm die Haut abgeschunden hatte. Aber Marsyas war, wie sich
erwies, ein Stümper gewesen, ein aufgeblasener.

Nun hat der Dichter den Gegensatz der beiden weiblichen Wesen
so hoch getrieben, daß er nicht unaufgelöst weiterbestehen kann.
Er ist nicht mehr weltmöglich. Die gegensätzlichen Kräfte kon-
stellieren sich zum Drama, und dieses drängt zur Welt wie ein
Blitz zwischen zwei Polen. Gleich könnte es beginnen, doch zuerst
wendet Ovid noch den hochbewährten Kunstgriff der Verzögerung
an. Noch gibt es die Möglichkeit, eine einzige, der undramatischen,
sozusagen der vernünftigen Lösung, und die Göttin ist es, die den
Weg nach dieser Richtung einschlägt. Indem sie ihre Weisheit
symbolisch in Alter verwandelt, erscheint sie vor Arachne als Greisin

25



und beginnt gleich mit einem lehrhaft allgemein gehaltenen Lob
des Alters und seiner Erfahrungsschätze. Psychologisch ein Fehlgriff,

denn welche Jugend fiele auf das Ueberlegenheitspochen der
Grauköpfe herein? Im menschlichen Bereich zählte derlei zu den
Plumpheiten. Seris venit usus in annis. Nachdruck soll erzielt werden:

bedenke, daß was ich dir nun sage nicht Spekulation, persönliches

Dafürhalten, meine eigenste Anschauung der Dinge ist,
sondern Einsicht in den Weltlauf, erfahrungsgemäße, um es straff zu
sagen: objektive Wahrheit. Der Rat, der nun folgt, lautet: sei unter
Menschen meinetwegen die erste aller Bildweberinnen, vergleiche
dich aber nicht mit der Göttin; bitte sie um Verzeihung, sie wird
dir verzeihen. —

Keine Drohung. Im Verhandlungsstil, einem Vergleich nicht
unbedingt abgeneigt, grenzt Pallas die Interessensphären gegeneinander

ab mit dem Wink, die Göttin aus dem Spiele zu lassen. Keine
Drohung, indessen ist Grollen im Unterton vernehmbar; temeraria,
Vermessene, wird Arachne zwischendurch einmal angeredet. Das
und das Ansinnen, um Verzeihung zu bitten, treiben sie erst recht
in den Widerstand. Hat es die Göttin auf Versöhnung, Ausgleich,
Bereinigung der konflikthaften Situation abgesehen bei ihrem
Besuch in Hypaepa? Oder wollte sie (im Grunde!) den Trotz Arachnes
anfeuern, um dann mit fast überreinem Gewissen vor dem Olymp
und der Welt hinzeigen zu können: da seht, sie will ja gar nicht
Vernunft annehmen, sie haßt den Frieden und beharrt in wahnhafter

Selbstüberhebung! Ich habe nun wirklich alles getan, um
den Fall gütlich beizulegen, mehr darf man von mir billigerweise
weder erwarten noch verlangen! — So lautete vielleicht der innere
Entwurf der Rechtfertigung, die sich Pallas durch den
helmgeschmückten Kopf gehen ließ, bestärkt in der ursprünglichen
Absicht, ein beispielhaftes, dadurch belehrendes Schicksal
(Strafgericht) über Arachne hereinbrechen zu lassen.

Wie nun, wenn Arachne nachgegeben, wenn sie die Göttin auch
in ihrer geliebten Kunst als über ihr stehend anerkannt hätte?
Wenn sie der Welt gegeben, was der Welt, den Oberen jedoch, was
ihrer ist? Sie hat es nicht getan, und es muß bemerkt werden, daß
die Trennung zwischen der Welt und den Olympischen schwer zu
vollziehen war, so sehr waren auch sie, die Unsterblichen, von
dieser Welt und den Menschen von Herzen ähnlich, wenn auch
deren Möglichkeiten größer, reiner, oftmals wilder erfüllend. Quae
favet ingénia, von Pallas ist (nicht in dieser Erzählung) die Rede,
von ihr, welche den Begabten wohlwill und sie begünstigt: was
wäre geschehen, wenn Arachne sich in ihren Schutz begeben hätte?
Hat die Tochter des Zeus nicht selbst einem so zweideutigen Genie

26



wie Dädalus, dem Flugzeugbauer, dessen Sohn Ikarus abstürzte,
ihre Gunst bewahrt, obschon er aus Neid seinen jungen Neffen
Perdix, den Erfinder der Säge und des Zirkels, von der Höhe des
Turmes gestoßen hatte, um ihn zu vernichten? Sie hat ihn nicht
bestraft für solche Missetat, sondern hat einfach den Perdix noch
während des Sturzes in ein Rebhuhn verwandelt und dadurch
gerettet. —

Müßige Erwägungen; es ist nichts mehr zu schlichten zwischen
den beiden. Das Ansinnen, die verletzte Göttin um Verzeihung zu
bitten, steigert Arachnes Trotz zur Wut, und sie herrscht das erfahrene

alte Weiblein an: «Du hast mit allzu hohem Alter deinen
Verstand verloren; sage solches Zeug deinen Töchtern und Schwiegertöchtern,

denn ich weiß wahrhaftig, was ich zu tun habe. Nichts
ändert sich, ich bin entschlossen. Warum kommt sie nicht? Warum
drückt sie sich vor dem Wettkampf?»

Zweite übermütige Herausforderung, Ende der Retardation. «Sie
kommt», ertönt die göttliche Stimme; Pallas wirft Maske und Hülle
der Alten weg und steht glanzvoll da, jung, blond, mit dem
berühmten Geleucht der meergrünen Augen. Ovid wendet kein
Wort an ihre Beschreibung, auch hier zeigt er, alte Kunstregeln
beachtend, nur die Wirkung der sich selbst Verwandelnden: die
anwesenden Nymphen und Töchter des Landes, von heiligem
Schrecken berührt, beten an. Einzig die Jungfrau nicht — so wird
an dieser Stelle Arachne genannt; sola 6st non territa virgo. Röte
überströmt ihr Antlitz, aber nur einen Augenblick und wider
ihren Willen. Sie mochte sich selbst zürnen, die Alte nicht durchschaut

zu haben, sie fühlte sich überlistet; ein Grund mehr, im
Trotz zu beharren. Hübsch aber muß der Moment des Errötens
und des nachfolgenden Erblassens gewesen sein: wie erster
Frühschein der Morgenröte, der dann vor der Helle der Sonne
verbleicht. So der Dichter. Jetzt ist es Pallas, die kein Wort mehr
verliert und sofort den Wettstreit, Sieg, Untergang der Rivalin
will. Beide treten an.

An zwei Webstühlen jagen die göttliche und die menschliche
Jungfrau nun die Schiffchen durch Zettel und Einschlag, mit
einem Eifer, der kein Ermüden duldet oder kennt. Es ist ein
homerischer Kampf; sein Zeichen ist statt Tod und Vernichtung
zunächst Schöpfung. Wer das der Vollkommenheit nähere
Bildgewebe schafft, wird Sieger sein, denn um Schönheit geht es, um
Erschaffen von Schönheit. Aber zugleich geht es für Arachne, und
sie muß es wissen, um Tod und Leben. Sie ist so selbstgewiß, daß
sie an ihren Erfolg zu glauben vermag; was aber, wenn ihr Teppich

den der Göttin übertrifft? Kann sie auf Einsicht und Zuge-

27



ständnis der Ueberwundenen hoffen? Vertraut sie auf selbstlose,
ja gegen sich selbst gewandte Gerechtigkeit der Olympischen? Der
Dichter erwähnt kein Preisgericht, keine unparteiische Instanz:
das Schicksal ist im Zuge, beim Austrag zwischen einer Unsterblichen

und einer Sterblichen läßt sich das Ende denken. Die
Uebermacht wird sich zum Richter machen. Arachne hat keine
Aussichten, zumal sie in geradezu weltfremdem Vertrauen in ihre
Fertigkeit und deren beschirmende Kraft es unterlassen hat, eine
andere Gottheit für sich zu interessieren, eine Schutzmacht, die
gern die Gelegenheit wahrgenommen hätte, ein Menschenkind vor
dem Zugriff der Pallas zu bewahren. Unter den Göttern gab es ja
hinreichend Rivalitäten, wie sich im trojanischen Krieg und der
ihm dicht folgenden Gründungsgeschichte Roms erwiesen hatte.
(Oder erst erweisen sollte? Wir wissen nichts über den Zeitpunkt
dieses Geschehnisses in Lydien und somit nichts über den damaligen

biographischen Stand der Olympischen; tut nichts, denn die
mythologische Zeit verläuft nicht einsinnig in einer Linie, so daß
ihr Vorher in gewissem Zusammenhang zu einem Nachher werden

kann und umgekehrt, sie verläuft innerhalb eines eigenen
Zeitraums, der sich nur während der dramatischen Ereignisse
messen läßt, und wie ungenau!)

Arachne webt und kämpft einsam, in wahrhafter Gottverlassenheit,

aber äußerst gesammelt und mit Schwung. Kein Zeichen der
Schwäche, des Zweifels, der Verwirrung; im Gegenteil, sie
gelangt sogleich in eine produktive Benommenheit sondergleichen,
für die keine Umwelt mehr vorhanden ist, sondern einzig und
allein die Bildgesichte, die sie nun auf die farbigen Fäden überträgt.

Sie muß sich nicht lange besinnen, was da auszuführen ist;
es scheint, als könne sie auf einen Bestand zurückgreifen, den sie

längst in sich trägt, längst überlegt und in sich ausgereift hat in
bittern, höhnischen Stunden.

Bis zur Vollendung des Werkes ist sie ganz auf der Höhe, über
alle ihre Mittel gebietend, biegsam gespannt wie eine Pantherkatze.

Der Dichter sagt zwar nichts davon, aber es geht aus dem
Ganzen hervor wie aus dem Detail, das er anführt: Pallas und
Arachne, beide, verwenden die zartesten Farbnüancen mit
fehllosem Griff, so fein abgetönt, daß man wie beim Regenbogen den

Uebergang von einer Farbe zur andern nicht wahrnimmt. Auch
Goldfäden werden von beiden eingewoben in die Bilder — in
welche Bilder nun aber? Et vetus in tela deducitur argumentum,
steht da; die alten Geschichten, Geschichten aus alter Zeit geben
die Motive her. Das Thema war offenbar freigestellt, aber beide
griffen ohne langes Besinnen in den Sagenvorrat, oder in die

28



Geschichte, was damals noch nicht zu unterscheiden war, um
bedeutende Episoden darzustellen und mittels ihrer bildmäßig
allerlei zu erzählen. Beide Frauen verfuhren dabei tendenziös: die
Webgemälde wurden zu Kampfmitteln. Wohl wurden Schönheit
und Vollkommenheit angestrebt, aber mit gleicher Energie die
Demütigung des Gegners. Diese scheint das Ziel der Ziele zu sein.

Pallas geht indirekt zu Werk. Sie will der andern in Gemäldeform

nochmals klarmachen, mit wem sie es zu tun hat, und stellt
sich selber dar, sich, Athene, in ihrem Sieg über Poseidon (einen
Gott!), als es darum ging, nach wem von beiden die Stadt Athen
benannt werden solle. Der Meerebeherrscher schlug, den Dreizack

erhebend, Wasser aus einem Fels. Eine erstaunliche Leistung,
wenn auch nicht einzigartig durch die Zeiten und Himmelsstriche.
Pallas aber stieß ihre Lanze in den Boden: augenblicklich wuchs
ein Oelbaum hoch. Die zwölf Himmelsgötter, als Zuschauer und
Richter um Zeus, den Königlichen, versammelt, brachen in Beifall

aus. Unverblümt soll das ausdrücken: wer, da Götter mir
unterlagen, kann sich denn wider mich stellen? Um noch
deutlicher zu werden, fügt sie in die Ecken vier Szenen ein, nämlich
Strafmetamorphosen, von Göttern an Menschen vollzogen, weil
diese die gefährliche Grenze aufs vermessenste überschritten
hatten: Haemus und Rhodope hatten die Namen von Zeus und
Hera zu usurpieren versucht — sie wurden in Gletscherberge
verwandelt; Gerana, die Pygmäenkönigin, hatte für sich die Ehren
einer Göttin verlangt — von Hera wurde sie in einen Kranich
verwandelt; die trojanische Antigone hatte ihre Haare als denen
Heras ebenbürtig an Schönheit gerühmt — als Storch, der sich
mit seinem Klappern Selbstlob spendet, muß sie es büßen; Cinyras,
ein assyrischer König, wird gezeigt, wie er die Stufen eines
Tempels weinend küßt, denn es sind die versteinerten Glieder
seiner Töchter — was er oder sie gesündigt haben, ist nicht
aufgezeichnet, mithin vergessen worden. In Steine und Tiere
verwandelt wurden diese Menschen, die sich über ihr Menschentum
leichtfertig oder mit frevelhafter Absicht zu erheben trachteten;
ins Untermenschliche also. Aehnliches steht dir bevor! bedeutet
die das eine Motiv vierfach abwandelnde Epik der göttlichen
Bildnerin, die zum Abschluß, als Umrahmung ein verschlungenes
Muster aus Oelbaumzweigen webt:

Is modus est operisque sua facit arbore finem.
Die Olive ist eben ihr Baum, wie sie wieder in Erinnerung

gebracht hat, und seine Friedenssymbolik soll nun mit souveräner
Ironie die Szenen des Strafgerichts umspielen — war es nicht der
Segen allerhöchster Strafe gewesen, der jeweils die frevelhaft

29



aufgestörten Lebenszonen wieder befriedet hatte? Ueber Rang
und Qualität des Werkes verliert der Dichter kein Wort;
angesichts der Urheberin war wohl auch keines zu verlieren. Kein
Kommentar. Einen Atemzug lang Pause, nicht länger, dann wird
die Schöpfung der maeonischen Jungfrau geschildert.

Natürlich mußte die Göttin in der Reihenfolge den Vorrang
haben, anderseits wäre es den Kunstgesetzen, die sich jederzeit
bewährt hatten, zuwider, wenn zuerst die stärkere Leistung, im
Anschluß dann eine schwächere gezeigt würde. Steigerung ist das
Gebot in solchen Fällen; darf aber in diesem besondern Fall
gesteigert, das heißt Arachne über ihren Gegenpart erhoben
werden? Das darf eigentlich nicht sein. Ovid behilft sich so, daß er
jeden unmittelbaren Vergleich meidet, nicht aber bewundernde
Bemerkungen über das Menschenwerk: verum taurum, vera fréta
putares, man hätte glauben können, einen echten Stier, das Meer
selber zu sehen, heißt es zum Beispiel. Meer und Stier: damit ist
bereits ein Motiv ihrer Bilderfolge gekennzeichnet, der Raub
Europas durch Zeus. Nicht genug, daß die Naturtreue der Wiedergabe

— schon damals wie seither — gerühmt wird, auch die
lebendige Anordnung der Szene, die Gesten der Heldin werden
um ihres Gelingens willen hervorgehoben. Der Dichter entzündet
sich vor Anerkennung; vor dem Gobelin der hohen Rivalin blieb
er kalt und registrierte bloß das Zustandekommen. Europa, die
Jungfrau, wendet sich zurück zum Strand, zu ihren Gespielinnen,
sie ruft ihnen erschrocken Hilferufe zu und ist doch bei allem
Entsetzen darauf bedacht, auf dem Rücken des schon schwimmenden
gewaltigen Tieres die Füße hochzuziehen, um nicht naß zu werden.

Dieses Gemälde entsteht zu gleicher Zeit wie Athenes pathetische

Götterversammlung mit dem thronenden urteilfällenden
Zeus; Verehrung und Spott entfalten sich mit gleicher Kunst, aus
gleichem Drang, wie zwei Aeste desselben Stammes. Arachne
fährt in lukianischem Sinne fort und webt Asteria, von
Adlerschwingen umfangen, Leda in enger Gemeinschaft mit dem
Schwan, Alkmene mit dem verkleideten falschen Amphitryon,
Danaë, den verliebten Goldregen empfangend, noch weitere weibliche

Wesen, denen der Göttervater in stürmischem Genuß- und
Fruchtbarkeitsdrang genaht war, in der Vermummung von Feuer,
gefleckter Schlange, Satyr, oder einfach als Hirt wie bei
Mnemosyne, die er zur Mutter der Musen machte. Der Verführer —
es ist der einzige Aspekt, unter dem die Jungfrau aus Hypaepa
den Göttervater erblickt und mit dem vielfarbigen Wollgarn ins
Teppichbild bannt. Sieht sie ihn immer so, oder nur jetzt im
Kampf, um seine stirngeborene Tochter zu verletzen? Der Dichter

30



verrat nichts. Seine Heldin ist ganz in der Situation, ist ganz
Gegenwart, und ihr bisheriges Leben zählt nicht, sei es fromm
oder voltairianisch in den Grundzügen bestimmt gewesen.

Kein weltanschauliches Zwischengericht wird dargeboten, kein
psychologisches. Dabei muß Arachne in einem Zustand gewesen
sein, den auszumalen wohl verlocken. könnte. Es schwirrte vor
Hohn und Bosheit um ihren Webstuhl, und ihr wütender Schwung
trug sie immer weiter, von der Leporelloliste des Götterkönigs zu
den Liebesstreichen anderer Unsterblicher, wobei jedesmal
Verwandlung und Trug zum Ziele geführt hatten. Poseidon: als Stier,
Widder, Rennpferd, Vogel, Delphin hatte er solche Siege errungen.

Und Phöbus! Und Bacchus, der in der Gestalt einer Traube
Erigone betört hatte! Trauten denn die Olympischen der Be-
zauberungskraft ihrer Gestalt, ihres Gehabens so wenig zu, daß
sie sich in geringere Erscheinungsformen begaben, in tierische,
pflanzenhafte, metallische sogar, oder versagten die Menschen vor
der Uebergewalt göttlicher Gegenwart, betäubt vom numinosen
Schrecken und der Angst, dieser Lage nicht gewachsen zu sein,
einer Lage, in der sie nicht einmal mehr die Höhe ihrer eigenen
Menschlichkeit innezuhalten vermochten? War eine göttliche
Grenzüberschreitung, um nicht zu sagen Untat, harmloser, wenn
sie in unscheinbarem Gewände, in symbolischer Nichtidentität
begangen wurde?

Wie dem sei, in Arachne hatte die göttliche Ungebundenheit in
Liebesdingen, der unüberwundene innere Anteil der Ordnenden
am Chaos, Groll und Wut und Empörung entfesselt. Fecit
indignatio telam, könnte man sagen, Empörung schuf ihr
Bildwerk. Unter ihren heftigen, aber in jedem Finger beherrschten
Händen wird dieses zum Pamphlet, zwar nicht unmittelbar gegen
ihre hohe Feindin gerichtet, denn Pallas ist auf dem erwähnten
heiklen Gebiet nichts vorzuwerfen, sondern indirekt gegen
göttliche Willkür, Skrupellosikeit, selbstische Allzumenschlichkeit.
Nicht Pallas selbst, ihre Seinssphäre wird bloßgestellt, mit der
Absicht, deren Nimbus nunmehr in ihr, der Göttin, selbst zu
zerstören. Ein Spiegel sollte ihr vorgehalten werden — so seid ihr! —,
und ihr eulenäugiger Blick in den Spiegel sollte einen Akt
unabsehbarer Selbsterkenntnis bewirken, in dessen Folge das Göttliche

schlechthin und seine Stellung zur und in der Welt überprüft

und modifiziert würde. So mochte es sich die Hochgemute
ungefähr vorstellen, indem sie ihr Schiffchen hetzte, erfüllt vom
Empörerwunsch, ihre Demütigung der Göttin werde eine den
ganzen Olymp erfassende Selbstbescheidung der Götter zur Folge
haben. Sie mußte sich im Besitz einer Wahrheit fühlen, welche

31



selbst Pallas zu beugen imstande war, sonst wäre ihr der
Wettkampf von vornherein aussichtslos, sinnlos erschienen, und sie
hätte ihn nicht mit solchem Beharren in Selbstsicherheit
durchführen können.

» Noch etwas fällt auf, nämlich die Tatsache, daß auf den beiden
Bilderteppichen einzig die Sphäre des Männlichen zur Erscheinung

gebracht wird. Das ganze Mythologem beschränkt sich auf
den Zweikampf der männerfremden beiden Weiber, kein Mann
tritt auf, keiner wird erwähnt oder nur erinnert, außer völlig vag
der väterliche Wollfärber. Bis innere Bilder eruptiv
hervorbrechen und verfestigte Existenzformen in der Kunst fordern: da
triumphiert Pallas noch einmal über den wie sehr männlichen
Poseidon, kaum ohne Beimischung weiblichen Stolzes — während
sie sich dem höchsten Gott und Mann, ihrem Vater, der zugleich
ihr Gebärer ist, herzlich und einverstanden unterordnet. Arachne
jedoch verhöhnt die Männerwelt gerade in ihrer Beziehung zum
Weibe; keine göttliche Sünderin läßt sie in ihrem Reigen mittun,
keine große Göttertat wird um der Gerechtigkeit oder des
Gleichgewichts willen abgebildet. Mehr noch als ihre göttliche Feindin,
so scheint es, sind die männlichen Götter, ist allenfalls sogar die
Männerwelt insgesamt, auch die menschliche, Gegenstand ihres
Hasses, aus dem Grundgefühl einer die Empörung nicht scheuenden

weiblichen Solidarität mit den Verführten, Verlockten, mit
den unzulänglich Geliebten. Reiche Gelegenheit bot sich nun
freilich geradezu an, erzählend und bildend einer der weiblichen
Gottheiten Ehre zu erweisen oder gar zu huldigen, doch Arachne
unterläßt es geflissentlich. So unbedingt ist sie, so hart gegen
jeden Kompromiß oder Anschein auch nur der geringsten
Nachgiebigkeit. In eine erschreckende Stärke verwandelt sie ihre
erschreckende Einsamkeit, ihr Auf-sich-selbst-gestellt-Sein.

Auch sie führt ihr Werk rechtzeitig zu Ende und umrahmt es

mit einem Geschling von Blumen und Efeu. In fünfundzwanzig
Verszeilen wurde es sachlich vom Dichter nacherzählt. Jetzt ist
der große Augenblick da, wo die beiden Bilderfolgen dem
Vergleich unterzogen werden müßten, wo das Urteil werdend über
beiden schwebt, um sich herabzulassen aus gerechter unverwirrter
Sphäre und das geglücktere Gebilde auszuzeichnen. Wessen
Urteil? wie bereits gefragt. Es gibt keinen Gerichtshof, kein
Preisgericht. Pallas schaut hin und erkennt blitzartig, daß an Arachnes
Teppich nicht das mindeste ausgesetzt werden kann, selbst der
Neid vermöchte keinen Mangel zu entdecken:

Non illud Pallas, non illud carpere Livor
Possit opus; doluit successu flava virago

32



Die blonde Göttin leidet an der Einsicht, daß die Feindin, der
Mensch, die ihr Haupt so hochtragende Jungfrau aus dem
windigen Hypaepa etwas Vollkommenes geschaffen hat, denn das
hatte sie ihr nicht zugetraut — bei beiden bewirkt überschwengliches

Selbstgefühl eine merkwürdige Unterschätzung der Gegenseite.

Auch Arachne unterschätzt, wessen die Olympische im
Zorne fähig ist und muß es nun erfahren: sogleich zerfetzt die
erzürnte Pallas das Werk, welches die Untaten der Götter
festhielt (Caelestia criminal sagt Ovid), und mit dem Weberschiff,
das sie, von ihrer Arbeit veratmend, selbstvergessen noch in der
Hand hält, schlägt sie drei-, viermal in das verhaßte Gesicht. «Die
Unglückliche», so heißt es nun, ertrug das nicht; an Heftigkeit
ihrer Kampfpartnerin ebenbürtig, doch es verschmähend, ihre
Hand gegen die Göttin zu erheben, erhängt sie sich — wird aber
unverzüglich von Pallas aus der Schlinge gelöst und in eine
Spinne verwandelt: «Lebe denn, aber hange, Elende!» Vive
quidem, pende tarnen, improba! Alles geht verwirrend schnell vor
sich. Für sie selbst überraschend wird die Göttin für einen
Moment von Mitleid berührt, flüchtig nur, aber genügend, um
Vernichtung in Verwandlung abzubiegen.

Kurz und grausam wird diese zum Abschluß beschrieben:
Unterweltskräuter, von Hekate gesammelt, haben den Saft
geliefert, mit dem Arachne benetzt wird, worauf ihr Haare, Nase,
Ohren abfallen, das verwegene Haupt einschrumpft, die gedehnten
Finger als gebogene dünne Beinchen aus den Flanken wachsen.
Cetera venter habet, das übrige ist Bauch. Die dichterische Anteilnahme

hat den Menschen Arachne begleitet, auf das kleine Tier,
die aranea, wird sie nicht übertragen. Der Geschichte, 145 Hexameter

umfassend, wird ein Ende gesetzt mit der Bemerkung,
nach wie vor habe die Verwandelte Gespinste hervorgebracht.

Ganz Lydien sei erschauert, als die Nachricht durch das Land
flog. Eine jedoch, die in ihrer Jugend, bevor sie Amphions, des
Königs von Theben, Gattin wurde, Arachne noch gekannt hatte,
lernte nichts aus dem Vorfall: Niobe. So eilt der Griffel des

Dichters, um den Fall Arachne mit dem Fall Niobe zu
überbieten, dem einer ungeheuerlichen Anmaßung, ja Herausforderung

der Götter und der Macht, die selbst diese zwingt: des
Schicksals.

*

'Agd/vp, aranea, aragne, araignée, ragno, arana — die jonische
Künstlerin lebt weiter bis heute, in der Sprache. Wohl reichte die
Macht der Athene aus, sie zu verwandeln, nicht aber, sie an
Kunst zu übertreffen. Diese Selbstverwandlung mißlang der Göt-

3 33



tin, und ihrer hätte es bedurft, um die Grenzen des Menschlichen
unter sich zu lassen, damit der obere und der untere Bereich
wieder einmal in aller Deutlichkeit als geschieden erkennbar
geworden wären — worauf ja die ganze Belehrung hinaus sollte.
Am Menschlichen der Göttin, ihrem geweckten Neid und Zorn,
geht Arachne zugrunde, nicht aber ging unter ihr Ruhm, den
etwas aus dem Menschlichen nicht zu Erklärendes, der göttliche
Funke, in ihrer Seele sich unter ihrem Namen erworben hatte.
Wie nahe waren sich die beiden Kämpferinnen gekommen! Ist es

nicht, als wären die Rollen zwischen ihnen für kurze Frist
vertauscht gewesen? Als hätte eine Macht, der beide nicht gewachsen
waren, das gesamte Weltwesen in seiner Bewegung weitergetrieben,

durch die menschlichen Verstrickungen der Götter, durch
die göttlichen Augenblicke der Menschen — in ihnen beiden?

Als Ovid im Jahre 8 von Augustus nach Tomi am Schwarzen
Meer verbannt wurde, zerstörte er noch in Rom die Handschrift
der Metamorphosen. (Es waren jedoch bereits Abschriften
verbreitet.) Er fühlte sich ins Gesicht geschlagen. Nach einer Ueber-
lieferung soll ihm seine Liebesdichtung die kaiserliche Ungnade
zugezogen haben, was ihn für einen tiefgestimmten Moment an
seiner Kunst verzweifeln und gegen sie wüten ließ. Nach anderer
Legende hat ihn die formale Unvollendung des Werkes bekümmert

und in einem Maß aufgebracht, daß er seinen Anblick nicht
mehr ertrug. Er verwandelte es zu nichts.

Ablatum mediis opus est incudibus illud,
Defuit et scriptis ultima lima meis.

Mitten aus der Schmiedearbeit daran wurde ihm das Werk
entzogen, und noch fehlte die letzte Feile. Auch Vergil, ihm eine
Generation vorauf, hatte vor dem Tode gewünscht, daß die noch
zuwenig ausgefeilte Aeneis vernichtet werde.

Ovid hat nach eigenem Urteil nicht erreicht, was er seine
Arachne erreichen ließ: die vollkommene Schöpfung, an welcher
auch der Neid vergeblich nach Mängeln suchen würde, der
menschliche und der ihm so ähnliche Neid der Götter. Arachne
ist die Traumfigur seines künstlerischen Willens, ist die menschliche

Siegesgöttin des Bildners. Aber ihr Werk, das vollkommene,
ist mit blassem Schein einzig in seinem unvollkommenen Werk
vorhanden. Von diesem wurde es durch Jahrhunderte getragen,
durch Jahrtausende. Es ist Zeugnis eines göttlichen Kampfes, den
der Mensch, der ewige Verwandler, führt.

34


	Arachne

