
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)

Heft: 1

Artikel: Spanien und die Gegenreformation im Werk Jacob Burckhardts

Autor: Kaegi, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758562

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758562
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SPANIEN UND DIE GEGENREFORMATION
IM WERK JACOB BURCKHARDTS

Von Werner Kaegi

Einem Kenner der Werke Burckhardts mag es fraglich erscheinen,

ob unser angekündigtes Thema wirklich ein Thema sei.
Burckhardt ist für seine eigene Zeit der Geschichtschreiber der
Renaissance und der Führer zu den Kunstwerken Italiens
gewesen; für die Fachleute war er überdies der Darsteller des
konstantinischen Zeitalters und der Verfasser einer umstrittenen
griechischen Geschichte. Aber für niemand war er der Geschichtschreiber

Spaniens. Für unsre eigene Zeit hat das Bild seines
Werks und seines Geistes neue Akzente bekommen durch seine
historische Prophétie, durch die frühe Ahnung und Vorhersage
der schlimmen Dinge, die wir erlebt haben. Die «Weltgeschichtlichen

Betrachtungen» sind während des vergangenen Krieges
auch jenseits der Meere gelesen worden. Aber «Spanien und die
Gegenreformation» scheint auch heute kein Burckhardtisches
Thema zu sein. Keines seiner Werke ist ihm gewidmet. Auch nicht
ein Kapitel zu diesem Stoffkreis findet sich in den Büchern, die
der Oeffentlichkeit zu klassischen Texten geworden sind. Und
wenn man den Band seiner Vorträge durchblättert, so trifft man
auch dort kein Stück eigentlich spanischen Gehaltes. Nicht einmal

eine Reise nach Spanien hat er gemacht.
Dies scheint kein Zufall zu sein. Auch für einen schweizerischen

Historiker, dessen Horizont so weit gespannt war wie
derjenige Burckhardts, der seine Studien in Deutschland, seine
Forschungen in den Niederlanden, in Frankreich und vor allem
in Italien gemacht hatte, der schließlich sogar zweimal in England

gewesen war, blieb Spanien ein fernes Land. Die Schweiz
hat keine gemeinsame Grenze mit Spanien wie Frankreich. Sie
hat keine Schiffe, die den wissensdurstigen Forscher leicht in
spanische Häfen trügen wie England. In der Familie der vier
Sprachen, die in ihren Grenzen gesprochen werden, gibt es kein
spanisches Idiom. Burckhardt war Basler und gehörte damit dem
protestantischen Teile der Schweiz an, dem der Zugang zur
spanischen Welt des Geistes noch schwerer war als dem katholischen.

3



Als Geschichtschreiber der Kunst war Burckhardt vor allem ein
Klassizist. Seine erste Liebe gehörte der griechischen Skulptur
und der italienischen Malerei klassischen Stils, nicht dem Barock.
Und wenn auch seine letzte Liebe Rubens galt, so verehrte er den
Niederländer als Erben der hohen italienischen Formensprache,
nicht als Meister des barocken Ausdrucks.

Aber das Thema existiert. Noch vor wenigen Jahren hätte ich
gezweifelt, ob es wichtig genug sei, um darüber zu sprechen. Heute
erscheint mir nicht nur die Menge des Materials, sondern auch
die Fülle der Probleme in diesem Umkreis so groß, daß ich kaum
weiß, wie sie auf wenigen Blättern zu bewältigen sind.

Auch wenn Burckhardt nie in Spanien gewesen ist, so hat er
doch sein Leben lang eine Beziehung von Liebe und Sehnsucht
zu diesem Land festgehalten. In der Zeit seiner Jugend, als er
sich am schlimmsten verstrickt fühlte in das politische Gewirr
seiner heimatlichen Bürgerkämpfe und als er eine Befreiung
plante durch eine Lösung von der Vaterstadt, durch eine Reise
in den «unpolitischen Süden» Europas, da stand als Ziel einer
solchen Reise ins Traumland der reineren geistigen Existenz nicht
nur Italien vor seinen Augen, sondern auch Spanien. «In drei
Jahren gedenke ich etwa die Zeitung abzugeben und nach Italien
und vielleicht nach Spanien zu reisen.» So schrieb er einem
Freund im August 1844 als 26jähriger. Fast ein halbes
Jahrhundert später findet man dann in seinen Altersbriefen an Heinrich

Wölfflin eine Klage darüber, daß ihm der Wunsch seiner
Jugend nicht in Erfüllung gegangen sei: «Ich beklage es recht
von Herzen, daß ich nie nach Spanien gekommen bin; jetzt wäre
es in jeder Hinsicht zu spät.» Das war 1889.

Nun kann man aber die negativen Voraussetzungen, die Burckhardt

die Verbindung mit Spanien erschwert haben, sehr wohl in
ihr Gegenteil verkehren. Es gab eine Zeit, in der die Schweiz
Frankreich überhaupt nicht berührte, aber eine sehr lange
gemeinsame Grenze mit Spanien besaß, sowohl in der Lombardei
als in der burgundischen Freigrafschaft. Hier, in der Franche
Comté, stieß das spanische Hoheitsgebiet unmittelbar an
dasjenige des Bischofs von Basel. Der einzige Boden, auf dem die
Gegenreformation in der Schweiz wirkliche Erfolge zeitigte, war
dieses bischöfliche Land. Der Bischof, der das in der Reformation
an die protestantische Stadt verlorene Gebiet zurückgewann, war
ein Freund San Carlo Borromeos, des großen Erzbischofs von
Mailand. Die geistigen Werkzeuge, mit denen er die Juradörfer
vor den Toren der Stadt zurückgewann, waren Jesuiten, die noch
zu einer der ersten Schülergenerationen des heiligen Ignatius ge-

4



hörten. Der Mann, der im 19. Jahrhundert die Geschichte dieser
Gegenreformation geschrieben hat, war der Vater Burckhardts,
der Antistes der protestantischen Basler Kirche. Als solcher mußte
er sich als Nachfolger der Bischöfe fühlen, und er tat es. Die
Gegenreformation und die Macht des spanischen Geistes in Europa
war also ein Familienproblem im B[ause Jacob Burckhardts, und
Burckhardt hat dieses Problem nicht abgelehnt. Zwar nicht in
den bekannten und publizierten Werken, aber in seinen
unveröffentlichten Manuskripten und Exzerpten finden sich die Spuren
einer erstaunlichen Arbeit und Liebe, die er spanischen Themen
gewidmet hat. Aus ihnen werden wir im Folgenden schöpfen.

Noch in einem geheimnisvolleren Bezirk seines intimen Lebens
mußte Burckhardt Spanien begegnen: in seinem eigenen Namen.
Schon als Kind hatte er auf den Altar einer kirchlichen Szenerie
in seinem Puppentheater den Namen seines Patrons: des heiligen
Jacobus, geschrieben. Ihm, dem St. Jago de Campostella, war das
Kirchlein geweiht, bei dem die Schlacht zu Ende ging, der Burckhardts

erste historische Rede galt, jene Schlacht von St. Jakob
an der Birs vom Jahre 1444, deren Bild nach seinen eigenen
Worten «die erste Stelle» in den Erinnerungen seiner Stadt und
seiner eigenen Jugend einnahm. In unserm Jahrhundert dachte
kaum ein Reisender, der Basel im Flugzeug verließ, daß er vom
Feld des heiligen Jacobus, vom Sternenfeld des St. Jago de
Campostella, abflog. Aber zu Burckhardts Lebzeiten stand noch die alte
Schlachtkapelle, die einst eine Kapelle für Reisende und für Pilger

gewesen war zu kurzer Andacht, bevor sie die Birsbriicke
überschritten. An ihrem alten Gemäuer war damals noch ein
verwitterter Zyklus von Fresken zu sehen, auf denen das Leben des

heiligen Jacobus zum Trost für die Reisenden — und was für ein
Liebhaber des Reisens ist Burckhardt gewesen! — abgebildet war.
Als fromme Ermahnung an die Hinfälligkeit irdischen Genusses
war da auch eine Szene zu sehen, in der drei lebende Wanderer
drei Toten begegnen und in ihnen ihre eigenen Ebenbilder
erkennen. Gerade dies ist das Thema eines der schönsten unter den
Gedichten Jacob Burckhardts. Er selbst legt seinem toten Ebenbild,

das ihm auf der Straße entgegenkommt, die Mahnung zur
Menschenliebe in den Mund, die seine eigene tiefste Philosophie
geblieben ist sein Leben lang. Ob es wirklich eine echte Vision
gewesen sei — so erzählt die mündliche Legende —, die Burckhardt

bei der Rückkehr von einem langen Spaziergang bei der
Brücke von St. Jakob überfallen und dann das Gedicht angeregt
habe, oder ob das mittelalterliche Fresko im Kapellchen in einer
direkteren Weise das Gedicht veranlaßt habe — jedenfalls ist

5



sein Namensheiliger, der Patron der Reisenden und des spanischen

Landes, wenigstens durch den Bilderschmuck seines Kirchleins

gewiß an der Entstehung des Gedichts beteiligt gewesen.
Das Gefühl der Hinfälligkeit alles Irdischen, das aus den
Beischriften zu den Fresken sprach, ist ein Grundgefühl von Burck-
hardts Leben und Geschichtsbetrachtung geblieben, wie er selbst
es in seinen autobiographischen Aufzeichnungen vor seinem Tod
bekannt hat. Und dieses Grundgefühl war zugleich eine barocke
und eine sehr spanische Stimmung.

An ein letztes Element der Verbundenheit burckhardtischer,
baslerischer und spanischer Erlebnisse mag hier erinnert werden,
das in einer viel näheren Epoche wurzelt. Als die Stadt Basel im
Sommer 1833 der blutigen Entscheidung ihres Bürgerkrieges
entgegenging — Burckhardt war damals fünfzehnjährig —, da standen

die baslerischen Truppen unter dem Kommando eines hohen
Offiziers, der seine tiefsten militärischen Eindrücke in Spanien
empfangen hatte. Nachdem in der Zeit des jungen Napoleon die
Armeen Frankreichs die Schweiz besetzt und ihrem eigenen System
angegliedert hatten, waren einige tausend Mann schweizerischer
Truppen gezwungen, in der napoleonischen Armee mitzukämpfen,
die in Spanien stand. Dem baslerischen Offizier Johannes
Wieland, der die entscheidenden Monate seines Lebens damals in
Spanien verbrachte, hat der Widerstand des spanischen Volkes
gegen die fremden Heere in der Zeit Goyas so tiefen Eindruck
gemacht, daß er nach dem Sturz Napoleons das taktische Vorbild

der spanischen Guerilla als die angemessene Kampfform einer
künftigen schweizerischen Taktik gegen überlegene Invasionsarmeen

empfahl. «Dans les plus grands revers de leurs armées»,
so erzählt Wieland, «parlait-on à un Espagnol pour lui persuader
que la soumission était nécessaire et toute résistance inutile et ne
servait qu'à dévaster le pays: Patientia, patientia, Caballero,
veremos — était leur réponse.» Wieland ist vor Dufour und Wille
zum Vater der schweizerischen Militärwissenschaft geworden. Er
starb wenige Tage vor der entscheidenden Schlacht der Basler
Truppen gegen die aufständische Landschaft. Aber seine Gestalt
ist um so lebendiger in der Erinnerung der Stadt geblieben. In
der übrigen Schweiz war er lange vergessen. Aber seit 1940
erinnerte man sich seiner: man schrieb seine Biographie und kam
auf seine taktischen Ideen zurück.

Es sind indessen nicht diese intimen Züge hintergründiger
Verbindung zwischen baslerischen und spanischen Dingen allein
gewesen, die Burckhardts wissenschaftliche Beschäftigung mit
spanischer Geschichte und Kultur veranlaßt haben. Bedeutendere

6



Impulse empfing er von seinen deutschen Lehrern und Freunden.
Der stärkste kam von Ranke.

In den drei Jahren, in denen Burckhardt in Berlin Rankes
Schüler war, hat noch nicht der Patriarch der Universalgeschichte,
den die Welt kennt, vor ihm gestanden. Es war ein sehr junger
Ranke, der weder eine französische noch eine englische noch eine
preußische Geschichte geschrieben hatte. Von der «Deutschen
Geschichte im Zeitalter der Reformation» war damals — 1839 —
eben der erste Band erschienen. Aber dieser junge Ranke war ein
Geschichtschreiber Spaniens. Eines seiner ersten Bücher hatte den
Titel getragen: «Fürsten und Völker von Südeuropa» und hatte
zur Hauptsache eine Geschichte der spanischen Monarchie im
16. und 17. Jahrhundert enthalten. Dieser junge Ranke war aber
auch ein Geschichtschreiber der Gegenreformation. Zwar hatte er
den Begriff einer besonderen Epoche und Kultur, die in seinem
Geiste diesen Namen getragen hätte, noch nicht gekannt. Aber da
er Europa als eine Gemeinschaft verschiedenartiger Völker
auffaßte, die durch gemeinsame Elemente und Erlebnisse zu einer
Familie vereinigt würden, hatte er im Papsttum eine der
Institutionen erkannt, die an der Bildung dieser Gemeinschaft durch
die Jahrhunderte hin einen hervorragenden Anteil genommen
hatte. So wurde er zum Geschichtschreiber der Päpste. Die drei
Bände dieser Papstgeschichte haben seinen jungen Ruhm begründet.

Die Protestanten fanden, Ranke sei im Begriff, katholisch
zu werden; die Katholiken setzten das Werk auf den Index, und
jedermann hat es gelesen und bewundert. Es war so neu, so
überzeugend und so glänzend geschrieben, daß Burckhardt bekennt,
er habe es in seiner Jugend partienweise auswendig gewußt. Ranke
hatte indessen nicht eine Geschichte der Päpste von den
Anfängen an gegeben, sondern eine Geschichte des modernen Papsttums

seit der Renaissance, und dies wurde notwendigerweise zu
einer Geschichte des Papsttums in der Zeit der Gegenreformation.
Das Wort «Gegenreformation» begegnet bei Ranke des öfteren.
Er verwendet es indessen im Plural und bezieht es auf die
einzelnen deutschen Territorien, die damals protestantisch geworden
waren und nun in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts, meist
gewaltsam, zum Katholizismus zurückgeführt wurden. In diesem
Sinne hatte das 18. Jahrhundert diesen Begriff geprägt: nicht als
Bezeichnung eines Zeitalters, sondern als eine lokal begrenzte
Aktion in einem bestimmten politischen Territorium. Aber Ranke
hat doch schon ein so reiches Bild von jener mächtigen neuen
Gesamtbewegung in der katholischen Kirche gegeben, daß er als
der eigentliche Schöpfer der Idee dieser historischen Epoche gelten

7



muß. Ihr Zentrum fand die Gesamtbewegung nach dieser
Darstellung im Papsttum. Rankes Geschichte Spaniens im 16. und
17. Jahrhundert war etwas ganz anderes: eine Geschichte der
Monarchie im politischen Sinn. Ein Thema der Verfassungsgeschichte

beherrschte sie, das Problem des Verhältnisses von
Königtum und Ständen, von Kriegführung, Wirtschaft und Finanzen.

Im Grunde war es noch ein Problem Montesquieus, das hinter
dieser Geschichte Spaniens steckte. Abgesehen von dieser
Problematik aber besaß Rankes Interesse für spanische Dinge nun
eine ganz neue Intensität. Er selbst hatte in der napoleonischen
Zeit die Völkerfamilie Europas in ihrer Krise erlebt. Die
Geschichte dieser Völkergruppe zu schreiben, betrachtete er als sein
Lebenswerk. Er hatte diese Gemeinschaft nationaler Individualitäten

in der Zeit seiner Kindheit erlebt im Kampf gegen eine
revolutionäre Universalmacht. Im gemeinsamen Kampf für den
selbständigen Charakter der historischen Völker hatte sich eine
neue Freiheitsidee gebildet, und der Kampf Spaniens für seine
Unabhängigkeit war eines der großen Beispiele für diese neue
antirevolutionäre Freiheitsidee. Gerade diese Idee aber lebte in
der schweizerischen Generation, die Jacob Burckhardts Jugend
umgab und von der die neuere schweizerische Geschichtsforschung

geschaffen worden ist. Es gab viele Fäden, die sowohl das
napoleonische Grunderlebnis der Rankeschen Generation als die
besonderen Themen Rankescher Historiographie mit dem Bewußtsein

schweizerischer Geschichte und schweizerischer Freiheit
verbanden. Einen dieser Fäden hat Burckhardt aufgegriffen. Und
dieser Faden ist es gewesen, der ihn nach Spanien führte, leider
nicht als Reisenden, aber als Forscher.

Die Selbstbehauptung historisch gewachsener Gemeinschaften
im Sturm revolutionärer Energien ist eines der Elemente im
Patriotismus der neueren Schweiz, die aus der napoleonischen
Epoche hervorgegangen ist; sie ist eines der Elemente im besonderen

stadtbaslerischen Selbstbewußtsein; sie ist aber auch ein
tragendes Element Rankescher Geschichtschreibung, und gewiß
ist sie im Hintergrund auch wirksam in Rankes Interesse für
Papsttum und Gegenreformation. Der Faden nun, den Burckhardt
aus diesen Zusammenhängen aufgriff, führte zunächst zu dem
Thema der schweizerischen Gegenreformation. Niemand hatte bisher

die Geschichte dieser Zeit in deutscher Sprache geschrieben.
Burckhardt entschloß sich noch als Schüler Rankes in Berlin, das

Werk zu wagen, und begann, Gesandtschaftsrelationen und Nun-
tiaturberichte zu studieren, erst in den Bibliotheken von Berlin,
dann in Brüssel und schließlich in Paris. Bei diesen Forschungen

8



begegnete er nun der spanischen Politik. In Mailand kreuzte sie
sich mit den päpstlichen Interessen, wenn sie nach dem Veltlin
zielte; in Turin verband sie sich mit der savoyischen Politik, die
eine Wiedergewinnung von Genf ins Auge faßte. An der
Westgrenze der Schweiz fand sie einen Rückhalt am Bischof von
Basel, der die Wiedergewinnung der protestantisch gewordenen
Dörfer an der Stadtgrenze erstrebte und die Stadt selbst als sein
Hoheitsgebiet in Anspruch nahm.

Eine Geschichte der Gegenreformation in der Schweiz hat
Burckhardt nie geschrieben. Die Arbeit an diesem Werk hat ihn
jahrelang festgehalten, einzelne Fragmente hat er in Vorträgen
behandelt, einige seiner Quellen — darunter zwei Stücke zur
Geschichte Genfs — in Zeitschriften publiziert, den Plan als
Ganzes hat er schließlich aus Gründen, die hier nicht zu erörtern
sind, fallen gelassen. Und später haben auch Burckhardts
Verehrer gerne vergessen, daß er sich einmal mit solchen Dingen
beschäftigt hat.

Indem aber Burckhardt diesen Faden seiner Forschungen
verfolgte, begegnete er nicht nur der spanischen Politik, sondern
auch dem spanischen Volk. Dies geschah in Paris, und zwar im
Louvre. Er erlebte Spanien in den Bildern Murillos. Von allen
Fragmenten, die aus Burckhardts Studien zu spanischen Dingen
erhalten sind, ist das Tagebuch seiner Begegnung mit Murillo das

lebendigste.
Der Louvre jener Zeit — es war im Sommer 1843 — enthielt

eine viel reichere Sammlung an spanischen Bildern als der heutige.

Nicht weniger als 622 Werke spanischer Herkunft waren
damals zu sehen. Dieser Reichtum hatte zwei Ursachen. Die eine
lag in den französischen Feldzügen der napoleonischen Zeit. Nicht
der französische Staat war der Räuber; aber einzelne Generäle,
wie der Maréchal Soult, hatten eine große Zahl von Bildern, die
aus spanischen Schlössern und Kirchen stammten, nach Paris
gebracht und dort dem Louvre zum Kauf angeboten. Die andere
Quelle war die persönliche Vorliebe des Königs Louis-Philippe
für spanische Malerei, die den Ankauf spanischer Werke begünstigte.

Als in der Revolution von 1848 Louis-Philippe auf den
Thron verzichtet hatte und nach London geflohen war, verlangte
er vom französischen Staat die Herausgabe derjenigen Bilder aus
dem Louvre, die sein Privatbesitz waren, und die Republik war
loyal genug, die Forderung gutzuheißen. So sind viele dieser Bilder

nach London gekommen; andere wurden nach dem Tod des
Maréchal Soult versteigert. Nur der kleinste Teil blieb im Louvre.
Zu diesem kleinen Teil hat ein Madonnenbild Murillos gehört, mit

9



dem Burckhardt 1843 in seinem Tagebuch Zwiesprache gehalten
hat. Lange hat es das spanische Kabinett im Louvre beherrscht.
Seltsamerweise hat gerade dieses Bild im vergangenen Krieg den
Rückweg in die Heimat gefunden. Es ist die «Immaculada», die
heute wieder einen Ehrenplatz im Prado einnimmt. Im Spätjahr
1940 ist sie zurückgekehrt, weil damals Frankreich die spanischen
Sympathien wertvoller waren als die spanischen Kunstschätze, die
es seit anderthalb Jahrhunderten besaß.

Vor diesem Bild ist Burckhardt in reines Entzücken geraten.
Er sieht in ihm nicht so sehr die Königin der Heiligen und der
Engel als die verklärte spanische Frau: «Fromm genug wäre sie,
um den Heiland zu gebären»; aber Burckhardt glaubt unter der
«weißen klaren Haut» das «reine spanische Blut» zu ahnen, und
er denkt an das Modell, das einst in Sevilla vor Murillo gestanden
haben mag. Nicht nur dieses sevillanische Mädchen, sondern auch
die Hirten, die Bettelmönche, die Gassenjungen, die aus den im
Louvre versammelten Bildern blickten, verkörperten ihm ein
Volk, das zu den «schönsten der Erde» gehört. Nach mehr als drei
Jahren des Lebens in Berlin überwältigte Burckhardt vor diesen
Bildern zum erstenmal wieder «die frappante Schönheit südlicher
Menschen, die ohne alle nordische Ziererei sich die einfache
Mühe geben, schön zu sein: ihre Bewegungen sind bei aller
Lebhaftigkeit einfach und grandios, wie die des Löwen und des
Adlers».

Vom Modell gehen Burckhardts Gedanken zum Maler selbst:
«Murillo ist doch einer der größten, die je gelebt haben. Hier
hängt sein Bildnis; es ist der Schlüssel zu all seinen Werken.
Vergleicht es mit all den schönen Caballeros vom Hof Don
Philipps IV., wie sie hier, von Velazquez' Hand wahrhaftig nicht
schlecht gemalt, an allen Wänden prangen, und ihr werdet
innewerden, was Murillo über seine Zeit hob; es ist die physische
und geistige Macht, die dem Gewaltmenschen geblieben war,
während rings um ihn sein herrliches Vaterland und sein edles
Volk tief und immer tiefer sank.»

Dieses «schwergebeugte Volk» stand damals dem Herzen Burckhardts

besonders nahe. Es war im Sommer 1843: die Revolution von
1840 erreichte ihren letzten Höhepunkt. Der Regent Espartero hatte
sich eben in den Süden zurückgezogen, und Burckhardt dachte
an die Heimat des Mädchens, das Murillo gemalt hatte, an Sevilla,
das vielleicht eben jetzt in Flammen stand. Das Merkwürdigste
an der Begeisterung für Murillo und seine Bilder ist indessen,
daß Burckhardt ihn einen «Gewaltmenschen» nennt. Er will
damit nichts anderes sagen als: eine gewaltige Natur, die mensch-

10



liehe Begabung in fast übermenschlicher Erfüllung. Dies ist aber
genau das Menschenbild, das später «der Mensch der Renaissance»
hieß; es war das Hauptthema für Burckhardts berühmtes Buch
von 1860 über die Renaissance in Italien, und dieses Menschenbild

hat in dem folgenden halben Jahrhundert einen literarischen
Kult erfahren, der zu den Kennzeichen der Epoche gehörte. Die
erste Verkörperung, die diese Idee im Geiste Burckhardts
erfahren hat, war nicht eine italienische, sondern eine spanische
Gestalt, und sie trug den Namen Murillos.

Vielleicht darf ich den Hauptgedanken dessen, was ich noch
ausführen möchte, hier schon aussprechen. Die Idee der Renaissance,

die Burckhardt später gestaltet hat, besitzt in seinem Leben
einen sozusagen spanischen Rahmen. Dies trifft zu in einem
biographisch-chronologischen Sinn, teilweise auch in tieferer geistiger
Beziehung.

Den chronologisch-biographischen Rahmen bilden Burckhardts
Studien zur Gegenreformation. Auch wenn er das auf die Schweiz
bezogene Werk, das er plante, nie geschrieben hat, so führten ihn
diese Studien doch in die allgemeinen Probleme der Epoche, und
dies hieß unter anderm ins Problem des Verhältnisses spanischer
Geschichte und Kultur zur Geschichte und Kultur Europas. Diese
Dinge haben Burckhardt sein Leben lang festgehalten. Auch wenn
bisher keine einzige dieser Arbeiten an die Oeffentlichkeit
gekommen ist, so bildet ihr Zusammenhang doch eine klar gezeichnete

spanische Ader im Gestein seines Oeuvres. Der
werkgeschichtliche Rahmen, den diese Studien um seine bekannten
Bücher, um «Cicerone» und «Kultur der Renaissance», fügen, wird
gebildet von zwei Vortragszyklen, deren erster den Titel trägt:
«Vorlesungen über die Zeit des Dreißigjährigen Krieges», gehalten
im Winter 1848/49. Der zweite spricht das gemeinsame Thema
beider Zyklen in seinem Titel noch deutlicher aus: «Vorlesungen
über die Zeit der Gegenreformation»; er wurde gehalten im
Winter 1863/64. Die erste dieser Vortragsreihen liegt also wenige
Jahre vor dem Beginn der Arbeiten für den «Cicerone», die zweite
wenige Jahre nach dem Erscheinen der «Kultur der Renaissance
in Italien». Beide Reihen zusammen bilden eine Einheit, und
Burckhardt hat es selbst so aufgefaßt: er wollte zwei aufeinanderfolgende

Phasen derselben Epoche darstellen, die er später als
Ganzes «die Zeit der Gegenreformation» genannt hat, zuerst die
Periode nach 1600, später die Zeit vor 1600. Neben diesen beiden
Zyklen, von denen jeder fünfzehn bzw. sechzehn Vorträge
enthält, gibt es noch eine Reihe von acht bis neun EinzelVorträgen,
die in Abständen von einigen Jahren einander folgten. Es sind

11



Vorträge über Spanien zur Zeit Philipps II., über Calderons
Standhaften Prinzen, über Cervantes, über spanische Baudenkmäler.

Ueber Calderon sprach er im Winter 1854/55, über die
Zeit Philipps II. in den Jahren 1863/64 und 1876/77, über den
Don Quijote 1875, über die Reise der Infantin Maria-Anna an den
österreichischen Hof 1883, über spanische Baudenkmäler 1889, acht
Jahre vor seinem Tod, als Einundsiebzigjähriger.

Zu den meisten dieser Vorträge sind mehr oder weniger
ausführliche Manuskripte erhalten. Neben diese Texte treten Exzerpte
aus spanischen Schriftstellern: ein besonders ausführliches zum
Don Quijote, ein wichtiges zum Buscon Quevedos, einzelne Blätter
und verstreute Bemerkungen zu Calderon, ein Exzerpt aus den
Erinnerungen des heiligen Ignatius und aus den Exercitia
spirituals. Es scheint nicht, daß Burckhardt je wirklich Spanisch
gelernt und gelesen hat. Aber an französischen und deutschen
Uebersetzungen stand ihm vieles zur Verfügung; und unter den
lateinischen Texten, die er exzerpierte, finden sich spanische
Originale von erstem Rang. Auch vieles, was Ranke benützt hatte,
las und exzerpierte Burckhardt von neuem mit eigenen Augen,
so besonders die «Annales Ferdinandei» des Grafen Khevenhüller,
der als Gesandter des Kaisers am spanischen Hof in der Zeit des

Dreißigjährigen Krieges seine Aufzeichnungen gemacht hat. Ihnen
verdankte Burckhardt die Materialien zu einem seiner späteren
Vorträge: die Reise einer Kaiserbraut, vom Jahre 1883.

Das Wichtigste in all diesen Texten sind zweifellos die beiden
Zyklen, von denen die Rede war. Und bezeichnend ist der Augenblick,

in dem Burckhardt das Thema der Gegenreformation als
ein europäisches aufnahm und als Ganzes zu gestalten begann:
es war im Revolutionsjähr 1848. Im Frühling hatten sich die
gespannten sozialen Energien fast überall in Europa entladen; dann
waren im Sommer Rückschläge erfolgt; aber auch im Winter
1848/49, in dem Burckhardt sprach, war noch nichts endgültig
entschieden. Burckhardt hatte sich schon im Frühling 1846 der
Revolution, die auch in seiner Heimat drohte, entziehen und in
dem «schönen, faulen Süden», in einem «aller Modernität
abgestorbenen» Rom, seiner Kontemplation, seiner Dichtung und seiner

Wissenschaft leben wollen. Da hatte ihn die Revolution gerade
dort erreicht, wo er sich am sichersten vor ihr glaubte: im Kirchenstaat,

in Rom selbst. Von den Lippen Pius IX. hat er mit eigenen
Ohren die Worte gehört, mit denen der Papst einen Teil der
revolutionären Forderungen anerkannte, andere zurückwies. Dann
hatte er Rom verlassen und mit der revolutionären Trikolore im
Knopfloch den Rückweg durch das aufständische Italien suchen

12



müssen; nun saß er in Basel und spürte, daß trotz allem, was
gegen diesen kuriosen Winkel Europas, der seine Heimat war,
gesagt werden konnte, gerade dieser stille Platz der richtige Ort
für seine Studien sei. So nahm er das Thema wieder auf, das er
bis dahin nur als ein fernes historisches und nur als ein
schweizerisches behandelt hatte: die Zeit der Gegenreformation. Jetzt
sah er es als ein europäisches und in gewissem Sinne aktuelles
Thema. «Mit Sorgen und Bangen» begann er seine Vorträge, aber
doch im Gefühl, «daß es namentlich in diesem Augenblicke von
Werte» sei, «das Bild einer längst vergangenen großen
europäischen Völkerkrisis in kurzer Darstellung zu erneuern.»

Er besprach die Spätphase der Gegenreformation, also die
Epoche, in der sich alles, was sich an Spannungen und Gegensätzen

seit einem Jahrhundert angehäuft hatte, nun zu einem
großen kriegerischen europäischen Drama zusammenballte. Burck-
hardt schilderte indessen nicht den Krieg, sondern die geistigen
Kräfte und die einzelnen Länder, die an ihm teilhatten. Er sprach
als Kulturhistoriker und schilderte das «Kleine und Einzelne als
Symbol eines Ganzen und Großen». Zur Darstellung eines so
gewaltigen Vorganges holte er sich Mut bei Herodot und nahm sich

vor, jedes einzelne Volk in demjenigen Augenblick zu schildern,
in dem es in den allgemeinen Konflikt eintritt.

Zunächst skizzierte er den Stand des Protestantismus in den
verschiedenen Ländern. Er zeigte, wie sich zum Beispiel in
Deutschland schon ein neuer Gleichgewichtszustand ausgebildet
hatte, wie eine neue Generation herangewachsen war, in der das
Neue als das Selbstverständliche erschien. «Aber nun machte sich
die alte Kirche wieder auf.» Diese katholische Reform zerfiel ihm
in eine primäre «innere Reform» und in neue «Eroberungen nach
außen». Er nannte sie «ein unerhörtes Factum». Er suchte nach
analogen Vorgängen in der Geschichte und fand, daß «die Restauration

des Kaisertums unter Karl dem Großen und dann unter den
Ottonen» eine bloß äußerliche Sache geblieben sei. «Die
sogenannte Restauration von 1815. haben wir soeben völlig zu
Grabe getragen.» Er suchte nach besseren Analogien und fand
sie in der sassanidischen Restauration des altpersischen Wesens
und in der Regeneration des Judentums nach dem babylonischen
Exil. Mit diesen Vergleichen war Burckhardt schon weit über
seine Vorgänger hinaus. Sein neues Verständnis der
Gegenreformation kam in einem Satz zum Ausdruck, den er selbst
unterstrichen hat. Die meisten seiner protestantischen Vorgänger hatten
geglaubt, daß (in der Gegenreformation durch staatliche Gewalt
und kirchliche List alte Positionen und Territorien zurückge-

13



wonnen worden seien. Demgegenüber betonte Burckhardt: «In
der Gegenreformation wurden Millionen Seelen wieder erobert.»
Dann sprach er von den einzelnen Persönlichkeiten, von den
neuen Ordensgründungen, vom neuen Typus der Päpste. Indem er
auf die Jesuiten kam, gab er zu verstehen, daß er die «gewöhnliche

Ansicht von reiner Schlauheit und Arglist» für vollkommen
irrig hielt: «man tut doch sonst den Assassinen die Ehre an, an
ihren Fanatismus zu glauben. Mit bloßem egoistischen Treiben
erobert man die Welt nicht.»

Dann hat Burckhardt die einzelnen Länder geschildert am
Vorabend des Dreißigjährigen Kriegs: Deutschland vor allem, die
Niederlande und England. Auf Spanien kam er zu sprechen bei
Anlaß der Schweiz. Nicht nur lokale religiöse Positionen und
Gegenpositionen seien in unserm Land im Spiel gewesen. «Bei
dem bevorstehenden Kriege waren die Alpenpässe für alle
europäischen Mächte wichtig, besonders für Spanien, wegen Mailand,
der Franche Comté und des Durchzuges nach Flandern. Azevedo,
Graf von Fuentes, ein Philipp II. im kleinen, sperrt die Pässe

von Graubünden, hält sich durch ein Bündnis den Gotthard offen
und gewinnt mit Hilfe der Kapuziner Wallis, wo nun wirklich im
untern Land eine Gegenreformation stattfand.»

Von Burckhardt, der gewiß selten in die Kirche ging, aber
doch aus betont protestantischem Milieu stammte, wird gewiß
niemand erwarten, daß er die neuen schöpferischen Kräfte im
europäischen Kampf seines Zeitalters nur auf der katholischen
Seite gesehen habe. Das Deutschland Jacob Böhmes zeichnete er
mit viel Liebe; vom geistigen Leben Hollands zur Zeit des Hugo
Grotius fand er, daß es in seinem Reichtum eine Analogie zur
«griechischen Kunst der Perserkriege» enthalte, obwohl er gewiß
den großen niederländischen Dichter Vondel nur dem Namen
nach gekannt und Grotius nur von ferne als den Begründer des

Völkerrechts verehrt hat. Im Augenblick aber, wo er die Blüte
des englischen Theaters in der Zeit Shakespeares mit der Blüte
des spanischen Theaters in der Zeit Calderons zu vergleichen hat,
fällt die Schale des Urteils zugunsten Spaniens. Nicht daß er
Shakespeare gering geschätzt hätte; aber er fand, daß die
religiösen Antriebe, die das englische Leben immer stärker
beherrscht hätten, zum «Verderb des Theaters geworden» seien,
«wie sie in Spanien sein Halt waren». Den künstlerischen Wert
der beiden Schöpfungen berührt ein solches Urteil nicht. Wenn
das englische Drama mehr «die Charakteristik und das Schicksal»

der Personen herausgearbeitet, das spanische mehr «die

Religion und die ritterliche Ehre» zum Gegenstand gehabt habe,

14



so solle man «keines vorziehen, sondern muß zufrieden sein, daß
beide zusammen existieren».

In der Mitte seines Zyklus angelangt, sprach Burckhardt von
Rom, von der Gegenreformation in Italien und vom künstlerischen

Barock. Fünf Jahre früher hatte er über die Baukunst
des Barocks noch als reiner Klassizist geurteilt, im Tone Winckel-
manns, mit Worten schroffster Ablehnung des «Jesuitenstils, der
nur den Effekt sucht». Nun hatte er Rom inzwischen wirklich
erlebt, hatte die Gegenreformation tiefer zu verstehen gelernt
und fand jetzt, daß der Affekt und die Leidenschaft in diesem
Stil zwar sehr in den Vordergrund treten, daß zwar die ruhige
raffaelische Schönheit nicht mehr möglich sei, daß aber all dies
im Zusammenhang mit der neuen Devotion stehe; und das Ganze
«sei doch gewaltig und oft mit hoher Meisterschaft der Darstellung

verbunden. Gleichzeitig blüht auf ähnlichen Grundlagen die
spanische Malerei ».

Die drei folgenden Vorträge waren Spanien gewidmet, seinem
gesellschaftlichen Leben, seiner Politik, seiner Kunst und Poesie.
Keine europäische Nation habe so viel inneren Antrieb besessen,
sich am Dreißigjährigen Krieg zu beteiligen wie die spanische.
Schon ihre Entstehung sei ein Glaubenskrieg gewesen. Der
Protestantismus habe sie nur wenig berührt. Die Niederlande hätten
Spanien zur Einmischung gezwungen. «Es verblutet sich für den
katholischen Glauben.» Philipp II. habe in diesen Dingen indessen
seinem Hauptland nichts Wesensfremdes aufgezwungen, sondern
völlig «im Sinne des Volkes» gehandelt.

Bei der Schilderung des spanischen Lebens im einzelnen bleibt
Burckhardt dann in den Sphären von Gesellschaft und Staat der
Schüler Rankes; gewiß ein höchst bedeutender Schüler, der alles
klarer zusammenfaßt und mit neuer eigener Lektüre der Quellen
erfrischt. Aber ohne Ranke wären diese Partien seiner
Darstellung schwer zu denken. Selbständig indessen tritt er auf bei
der Schilderung von Poesie und Kunst. Nachdem er den Niedergang

von Macht und Reichtum unter den Nachfolgern Philipps II.
geschildert hat, stellt er fest: die Spanier seien durch den Despotismus

nicht erniedrigt, die Blüte von Poesie und Malerei nicht
geknickt worden: «Poetische künstlerische Größe sind vom
physischen Wohlergehen der Massen sehr wenig abhängig.» Dann
spricht er von Velazquez, von Zurbaran, von Murillo, von ihrem
Kolorit, von ihrer Verklärung religiöser Zustände. Er nimmt
diese Meister als sehr moderne Künstler, weil sie nicht mehr wie
die Maler des Mittelalters das Göttliche selbst, sondern in erster
Linie die Andacht zum Göttlichen, die Devotion des Individuums,

15



den frommen Menschen dargestellt und alle, Schönheit auf diesen
Zweck gewendet hätten.

Hier leuchteten in Burckhardt die Erinnerungen aus dem
Louvre wieder auf; aber an dieser Stelle in seinem Manuskript
liegen auch seine Exzerpte aus Quevedo und aus Cervantes.
Lebendiger als Ranke vermochte er dank seiner Vertrautheit
mit Quevedo die einzelnen Typen der spanischen Gesellschaft zu
schildern, und Don Quijote ist ihm schon jetzt viel mehr als eine
Satire auf die Leser von Ritterromanen: «Vom bloßen Närrischwerden

durch Ritterromane aus kommt der Dichter auf ein
großartiges Thema: auf das Narrenglück, eine der gutartigsten Gestaltungen

des Egoismus Don Quijote ist nun wahrhaft symbolisch
für jede Sorte von Narrenglück.» Erst viel später, als alter Mann,
hat dann Burckhardt diese Notizen noch einmal hervorgeholt und
mit seiner violetten Tinte der spätesten Zeit hinzugefügt: «Don
Quijote gehört mit Faust, Hamlet, Don Juan, Falstaff, Figaro
usw. zum allgemeinen mythischen Inventar des neueren Europa.»

Es ist merkwürdig: Burckhardt hat es scheinbar nicht bemerkt,
daß er mit dem Narrenglück ein Thema berührte, das ebenso
baslerisch wie spanisch war: die Verwandtschaft des Laus stul-
titiae mit dem Don Quijote. Aber ihm standen noch nicht die
prächtigen Forschungen Marcel Bataillons und Amerigo Castros
über den Erasmismus in Spanien zur Verfügung. Burckhardt hat
Cervantes bewundert, aber Erasmus war ihm zu nah, als daß er
ihn ganz hätte lieben können.

Es scheint, daß Burckhardt sich bei seiner ersten Bekanntschaft

mit spanischer Dichtung mehr von französischen als von
deutschen Interpreten hat begleiten lassen. Nur zu Calderon war
ihm August Wilhelm Schlegel, den er in Bonn noch gesehen hat,
der Führer. Quevedo las er in einer alten französischen Ueber-
setzung, und über Cervantes ließ er sich wohl zuerst durch
Mérimée belehren, dessen «Portraits historiques et littéraires» er
vielfach exzerpierte. Mérimées «Carmen» war eben damals in der
«Revue des Deux Mondes» von 1847 erschienen.

In seiner neunten Vorlesung vom 26. Januar 1849 hat Burckhardt
über die spanische Poesie im Zusammenhang gesprochen. Er
begann mit Cervantes, der so eng mit dem großen spanischen Drama
der Weltpolitik sowohl im Biographischen wie im Dichterischen
zusammenhängt. Dann aber kam er auf die Lyrik. Was Burckhardt

davon kannte, ist schwer zu sagen. Aber in Ghaselen nach
spanischen Vorbildern dichteten damals er und seine Freunde;
und deutsche Vorbilder fanden sie bei Platen, bei Rückert, bei
August Wilhelm Schlegel. Arabische Vergleiche kamen Burck-

16



hardt noch ständig auf die Zunge, obwohl er seine arabischen
Studien schon seit fast einem Jahrzehnt hatte liegen lassen. Die
«Gaunerweit» des Quevedo erinnerte ihn «stellenweise frappant
an die, in der der Abu Seid des Hariri lebt». Was er indessen an
spanischer Lyrik wirklich gelesen hat, bleibt ungewiß. Ein einziger
Satz des Manuskripts gibt einen Hinweis: «Merkwürdig, daß die
Lyrik zur Zeit Philipps II. im Gegensatz gegen die Welttätigkeit
Spaniens gar nicht tendenziös, sondern pastoral, voll träumerisch
süßen Gefühls, voll Weichheit ist, selbst bei Leuten wie Garcilaso
de la Vega, Montemayor, Herrera, Ponce de Leon, die selber alle
Kriege mitmachten.»

Als Burckhardt im hohen Alter in der «Griechischen
Kulturgeschichte» vom Verhältnis der Lebendigen zu den Toten zu
sprechen, also das Thema seines Jugendgedichtes von den drei
Toten und den drei Lebendigen wieder aufzunehmen hatte, da
rief er Sophokles als Zeugen an und interpretierte den Oedipus
auf Kolonos, den er noch als halbes Kind in Neuenburg vor
seinem zwanzigsten Jahr gelesen hatte. Es ist eine der intimsten
Ideengruppen im Geiste Burckhardts. Zu dieser Gruppe der Toten
von Sankt Jakob und des Oedipus auf Kolonos hat in seinem
Gemüt von jeher auch eine spanische Gestalt gehört: der «Standhafte

Prinz» des Calderon. In der griechischen Kulturgeschichte
nennt er diese Figur als alter Mann ein christliches Gegenstück
zum Werk des Sophokles. In der Mitte seines Lebens hat er ihr
einen besonderen Vortrag gewidmet, im Winter 1854/55, und
gefunden, daß der «Standhafte Prinz» zwar nicht Calderons
größtes dramatisches Kunstwerk ..», aber gleichwohl ein Werk
höchsten Ranges sei «durch die Herrlichkeit des Hauptcharakters,
dessen Intention weit über alle (Absichten) Shakespeares hinausgeht:

ein Märtyrer Calderon hat es verstanden, seinen
Charakter vor den Augen des Zuschauers wachsen zu lassen; es ist
die allmähliche und völlige Läuterung eines dem Martertod
geweihten reinen Menschen».

Dieses Urteil hat schon festgestanden, als Burckhardt im Winter
1848/49 von der Gegenreformation sprach. Er findet in seiner
neunten Vorlesung das spanische Theater «groß und unvergleichlich

selbst neben Shakespeare». Es sei übrigens das volkstümlichste

Drama, das Europa gekannt habe, «noch mehr als das

griechische, das ja außerhalb Athens null war». Und dann stellt
er sich die Frage, warum Deutschland und Italien «nicht von
ferne, Frankreich mit seinem so stark ausgeprägten Volksleben
kaum annähernd etwas Aehnliches zustandegebracht» haben:
«Das Etwas steigt aus geheimer Quelle empor. Kurz, in Spanien

2 17



ward das verhältnismäßig junge Theater rasch zur leidenschaftlichen

Nationalsache und ist es bis heute.» Es war nicht leicht,
dem Basler Publikum so überraschende, neuartige Wertungen des
spanischen Geistes plausibel zu machen. Burckhardt versuchte
etwas nachzuhelfen: zum Genuß des spanischen Theaters müsse
man einige Voraussetzungen mitbringen. Man dürfe nicht
verlangen: «Shakespeares vollkommen durchgeführte Charakteristik
und ihren vielseitigen Reichtum; hier gibt es keine psychologischen

Geheimnisse wie Yago und Hamlet, keine Genrebilder
wie Falstaff und seine Gesellschaft, vollends aber keine modernen
Erbärmlichkeiten, keine Weichherzigkeit im Tragischen und keine
Niedlichkeiten im Komischen — hier ist alles Tendenz und
Leidenschaft. Vor allem aber muß man nicht mit einer fertig irgendwoher

abstrahierten Aesthetik kommen, sondern den spanischen
Charakter zu würdigen wissen: Catholizismus, ritterliche Hausehre

und Leidenschaft der Liebe. Mit diesem Inhalt blieb das
spanische Theater populär wie keines.»

Als Burckhardt fünfzehn Jahre später, im Winter 1863/64, den
Faden wieder aufnahm, da lag ein mächtiges Werk hinter ihm.
Er hatte inzwischen die Zeit Konstantins des Großen dargestellt,
den «Cicerone» geschrieben und mit der «Kultur der Renaissance
in Italien» nicht nur seinen dauernden historiographischen Ruhm
begründet, sondern auch nach langen Reisen sich für immer in
Basel niedergelassen. Er schrieb nun keine Bücher mehr, sondern
lebte nur seinem Lehramt an der Universität.

Er muß aber das Gefühl gehabt haben, daß er seiner Jugendliebe,

dem Zeitalter der Gegenreformation und dem Lande
Spanien, das keine Stelle in seinem publizierten Werk gefunden hat,
noch einen Dienst schuldig sei, außerhalb des Hörsaals. So
kündigte er denn in der «Basler Zeitung» auf den Winter 1863/64
fünfzehn öffentliche Vorlesungen an, denen er jetzt den vollen
neuen Epochentitel gab: «Die Zeit der Gegenreformation». Es
handelte sich um zwei grundsätzliche Erkenntnise über den Gang
der Geschichte im 16. Jahrhundert, die Burckhardt hier mit aller
Klarheit des nun erreichten Bewußtseins entwickelte: Es gibt
eine Epoche in der gesamteuropäischen Geschichte, die ihren
eigenen Charakter und Impuls, ihren eigenen «Geist» besitzt, die
als die Epoche der Gegenreformation zu bezeichnen ist. Dies ist
das eine. Zweitens aber findet diese Bewegung wohl in ihrer
späteren Phase ihr Zentrum in Rom; ihr Ursprung aber liegt nicht
in Italien, sondern in Spanien. Nachdem Burckhardt in den ersten
Vorträgen seines neuen Zyklus die Zustände in Deutschland und
den Charakter des Calvinismus dargelegt hatte, kam er im dritten

18



auf Spanien zu sprechen, und er begann: «Nun käme gleich
Genesis und Schilderung des Geistes der Gegenreformation als
einer wesentlich von Rom aus geleiteten Macht, welche die
abgefallene Welt wiederzugewinnen sich anschickte. Aber hinter
dieser Tatsache steht eine zweite, mächtigere, mit welcher
begonnen werden muß: der spanische Geist, welcher die
Gegenreformation wichtigeren Teils hervorbringt, fördert und leitet,
durch die spanische Herrschaft über Italien — nach Universal-
monarchie strebend, katholischer als der Papst. Spanien hat
unendlich viel für die Gegenreformation in der ganzen Welt getan.
Daß Frankreich und Belgien katholisch blieben, ist wesentlich
sein Werk und die deutsche Gegenreformation zum Teil — aber,
daß der Rest, daß England und Holland sich mit dem äußersten
Widerstand gegen den Katholizismus erfüllten und aus dem
Kampf dagegen eine Existenzfrage machten, fällt auch auf
Spanien.» Hier hat man das eigentliche Urteil des Historikers: er
sucht die Größe einer geistigen Erscheinung zu sehen, sich in sie

einzuleben, stellt aber zugleich eine Gegenrechnung auf und sucht
beides in einem Schlußurteil zu verbinden. Dieses Schlußurteil
ist notwendigerweise kühl, selten ganz einfach oder eindeutig;
es will aber gerecht oder wenigstens richtig sein.

Was Burckhardt mit seiner Methode erreicht hatte, ist für das
Bewußtsein seiner nichtkatholischen Zuhörer gewiß nicht wenig
gewesen: sie mußten erkennen, daß die große Gegenbewegung
gegen die Reformation nicht eine bloß künstliche, politische
Reaktion gewesen sei, sondern eine spontane Bewegung, getragen
von echter Religiosität. Sie erkannten, daß der eigentliche
Anreger dieser Bewegung nicht die römische Kurie, sondern das

spanische Volk gewesen sei, daß die Inquisition nicht eine
päpstlich-geistliche, sondern zu einem wesentlichen Teil eine
spanischpolitische Schöpfung war. Ignatius von Loyola erschien nun nicht
mehr als ein bloßer Organisator, sondern als der mittelalterlich-
fromme Mensch, der er war, als ein wirklich Ergriffener. Nicht
eine Regierungsmaßnahme, sondern eine populäre, vom Volk
begrüßte und getragene Erneuerung tauchte als Hintergrund der
gesamten Erscheinung auf.

All diese Einsichten waren bei Burckhardt nicht Folgen einer
ephemeren Begeisterung. Sie waren die herben Früchte von
Studium und Erkenntnis. Sie haben das Bild einer sehr fernen
und für die Schweizer nicht leicht zu verstehenden Nation aus
einer konfessionellen oder aufklärerischen Karikatur umgestaltet
in ein historisches Bild. Gelegentlich spürt man die einstige
Karikatur in Burckhardts Worten noch durchschimmern, indem er sie

19



korrigiert: «Die Spanier überhaupt nicht servil. bei völliger
Loyalität doch sehr freimütig. — Ungeheures Kapital von Treue
und Ergebenheit.»

Diese Erkenntnisse Burckhardts sind nun freilich durch kein
Buch in die weitere Oeffentiichkeit gedrungen. Nur seine
Zuhörer erfuhren davon; die Gemeinde seiner Verehrer war
indessen schon bei Lebzeiten groß. Die deutschsprachige Wissenschaft

hat ihr neues Bild von Spanien und vom Zeitalter der
Gegenreformation unabhängig von Burckhardt, zum Teil aus
denselben Anregungen Rankes schöpfend, ein bis zwei Jahrzehnte
später zu gestalten begonnen, grundlegend in Wilhelm Maurenbrechers

«Geschichte der katholischen Reformation».
Aber erst nach 1920 ist mit der Neuentdeckung des Barock, mit

der Begeisterung für Grecos Flammensprache und als
Begleiterscheinung im Durchbruch des modernen Expressionismus ein
gewisser Respekt vor dem spanischen Wesen zum allgemeinen
Besitz der Gebildeten geworden.

An diesem Vorgang hat Burckhardt kaum mehr tieferen Anteil
gehabt. Sein gesprochenes Wort war verklungen, und von seinen
Werken pflegte man nur noch den Cicerone und die Kultur der
Renaissance zu lesen. Seine Forschungen zur schweizerischen
Gegenreformation waren so sehr vergessen, daß, als man daran
ging, die italienischen Quellen zur schweizerischen Geschichte des
16. Jahrhunderts zu edieren, sich kaum jemand erinnerte, daß
Burckhardt selbst einst im Kreise der Geschichtsforscher gerade
dieses Programm aufgestellt hatte.

Seine Studien zur Geschichte Spaniens waren von patriotischen
und konfessionellen Sorgen unbelastet gewesen. Er hatte sie nicht
getrieben, um am Werk einer Wiedervereinigung der Religionsparteien

mitzuwirken. Gewiß hat man mit Recht sagen können:
auch seine Seele sei naturaliter christiana gewesen. Aber er stand
außerhalb der Konfessionen. Wenn er am Basler Münster vorbeiging,

sagte er gelegentlich: «Wir Heiden wissen besser, wie hoch
das Münster ist, als diejenigen, die am Sonntag hineingehen.»

Was ihn am Leben Europas beglückte, war seine Vielfalt: die
Freiheit der verschiedenen Charaktere, Schicksale und Bekenntnisse.

In ihr erblickte er das Kennzeichen dieses Kontinents. Das
spanische Volk und das Werk Spaniens in der Geschichte war
ihm ein so unentbehrliches Element dieses europäischen Wesens,
ein so teurer Besitz seines eigenen geistigen Bewußtseins, daß er
einige Zeit seines Daseins dem Versuch gewidmet hat, dieses Volk
zu begreifen und es seinen Mitbürgern als ein unentbehrliches
Glied der europäischen Familie verständlich zu machen.

20


	Spanien und die Gegenreformation im Werk Jacob Burckhardts

