Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)

Heft: 1

Artikel: Spanien und die Gegenreformation im Werk Jacob Burckhardts
Autor: Kaegi, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758562

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758562
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SPANIEN UND DIE GEGENREFORMATION
IM WERK JACOB BURCKHARDTS

Von Werner Kaegi

Einem Kenner der Werke Burckhardts mag es fraglich erschei-
nen, ob unser angekiindigtes Thema wirklich ein Thema sei.
Burckhardt ist fiir seine eigene Zeit der Geschichtschreiber der
Renaissance und der Fiithrer zu den Kunstwerken Italiens ge-
wesen; fiir die Fachleute war er iiberdies der Darsteller des
konstantinischen Zeitalters und der Verfasser einer umstrittenen
griechischen Geschichte. Aber fiir niemand war er der Geschicht-
schreiber Spaniens. Fiir unsre eigene Zeit hat das Bild seines
Werks und seines Geistes neue Akzente bekommen durch seine
historische Prophetie, durch die frithe Ahnung und Vorhersage
der schlimmen Dinge, die wir erlebt haben. Die «Weltgeschicht-
lichen Betrachtungen» sind wihrend des vergangenen Krieges
auch jenseits der Meere gelesen worden. Aber «Spanien und die
Gegenreformation» scheint auch heute kein Burckhardtisches
Thema zu sein. Keines seiner Werke ist ihm gewidmet. Auch nicht
ein Kapitel zu diesem Stoffkreis findet sich in den Biichern, die
der Oeffentlichkeit zu klassischen Texten geworden sind. Und
wenn man den Band seiner Vortrage durchblattert, so trifft man
auch dort kein Stiick eigentlich spanischen Gehaltes. Nicht ein-
mal eine Reise nach Spanien hat er gemacht.

Dies scheint kein Zufall zu sein. Auch fiir einen schweize-
rischen Historiker, dessen Horizont so weit gespannt war wie
derjenige Burckhardts, der seine Studien in Deutschland, seine
Forschungen in den Niederlanden, in Frankreich und vor allem
in Italien gemacht hatte, der schliefllich sogar zweimal in Eng-
land gewesen war, blieb Spanien ein fernes Land. Die Schweiz
hat keine gemeinsame Grenze mit Spanien wie Frankreich. Sie
hat keine Schiffe, die den wissensdurstigen Forscher leicht in
spanische Hafen triigen wie England. In der Familie der vier
Sprachen, die in ihren Grenzen gesprochen werden, gibt es kein
spanisches Idiom. Burckhardt war Basler und gehorte damit dem
protestantischen Teile der Schweiz an, dem der Zugang zur spa-
nischen Welt des Geistes noch schwerer war als dem katholischen.



Als Geschichtschreiber der Kunst war Burckhardt vor allem ein
Klassizist. Seine erste Liebe gehorte der griechischen Skulptur
und der italienischen Malerei klassischen Stils, nicht dem Barock.
Und wenn auch seine letzte Liebe Rubens galt, so verehrte er den
Niederlander als Erben der hohen italienischen Formensprache,
nicht als Meister des barocken Ausdrucks.

Aber das Thema existiert. Noch vor wenigen Jahren hitte ich
gezweifelt, ob es wichtig genug sei, um dariiber zu sprechen. Heute
erscheint mir nicht nur die Menge des Materials, sondern auch
die Fiille der Probleme in diesem Umkreis so grof}, dal3 ich kaum
weil}, wie sie auf wenigen Blattern zu bewiltigen sind.

Auch wenn Burckhardt nie in Spanien gewesen ist, so hat er
doch sein Leben lang eine Beziehung von Liebe und Sehnsucht
zu diesem Land festgehalten. In der Zeit seiner Jugend, als er
sich am schlimmsten verstrickt fiihlte in das politische Gewirr
seiner heimatlichen Biirgerkampfe und als er eine Befreiung
plante durch eine Losung von der Vaterstadt, durch eine Reise
in den «unpolitischen Siiden» Europas, da stand als Ziel einer
solchen Reise ins Traumland der reineren geistigen Existenz nicht
nur Italien vor seinen Augen, sondern auch Spanien. «In drei
Jahren gedenke ich etwa die Zeitung abzugeben und nach Italien
und vielleicht nach Spanien zu reisen.» ‘So schrieb er einem
Freund im August 1844 als 26jahriger. Fast ein halbes Jahr-
hundert spiter findet man dann in seinen Altersbriefen an Hein-
rich Wolfflin eine Klage dariiber, dal ihm der Wunsch seiner
Jugend nicht in Erfiillung gegangen sei: «Ich beklage es... recht
von Herzen, daf} ich nie nach Spanien gekommen bin; jetzt wire
es in jeder Hinsicht zu spit.» Das war 1889.

Nun kann man aber die negativen Voraussetzungen, die Burck-
hardt die Verbindung mit Spanien erschwert haben, sehr wohl in
ihr Gegenteil verkehren. Es gab eine Zeit, in der die Schweiz
Frankreich iiberhaupt nicht beriihrte, aber eine sehr lange ge-
meinsame Grenze mit Spanien besal}, sowohl in der Lombardei
als in der burgundischen Freigrafschaft. Hier, in der Franche
Comté, stie3 das spanische Hoheitsgebiet unmittelbar an das-
jenige des Bischofs von Basel. Der einzige Boden, auf dem die
Gegenreformation in der Schweiz wirkliche Erfolge zeitigte, war
dieses bischofliche Liand. Der Bischof, der das in der Reformation
an die protestantische Stadt verlorene Gebiet zuriickgewann, war
ein Freund San Carlo Borromeos, des grof3en Erzbischofs von
Mailand. Die geistigen Werkzeuge, mit denen er die Juradorfer
vor den Toren der Stadt zuriickgewann, waren Jesuiten, die noch
zu einer der ersten Schiilergenerationen des heiligen Ignatius ge-



horten. Der Mann, der im 19. Jahrhundert die Geschichte dieser
Gegenreformation geschrieben hat, war der Vater Burckhardts,
der Antistes der protestantischen Basler Kirche. Als solcher mul3te
er sich als Nachfolger der Bischofe fiihlen, und er tat es. Die
Gegenreformation und die Macht des spanischen Geistes in Europa
war also ein Familienproblem im Hause Jacob Burckhardts, und
Burckhardt hat dieses Problem nicht abgelehnt. Zwar nicht in
den bekannten und publizierten Werken, aber in seinen unver-
offentlichten Manuskripten und Exzerpten finden sich die Spuren
einer erstaunlichen Arbeit und Liebe, die er spanischen Themen
gewidmet hat. Aus ihnen werden wir im Folgenden schopfen.

Noch in einem geheimnisvolleren Bezirk seines intimen Lebens
mufite Burckhardt Spanien begegnen: in seinem eigenen Namen.
Schon als Kind hatte er auf den Altar einer kirchlichen Szenerie
in seinem Puppentheater den Namen seines Patrons: des heiligen
Jacobus, geschrieben. Ihm, dem St. Jago de Campostella, war das
Kirchlein geweiht, bei dem die Schlacht zu Ende ging, der Burck-
hardts erste historische Rede galt, jene Schlacht von St.Jakob
an der Birs vom Jahre 1444, deren Bild nach seinen eigenen
Worten «die erste Stelle» in den Erinnerungen seiner Stadt und
seiner eigenen Jugend einnahm. In unserm Jahrhundert dachte
kaum ein Reisender, der Basel im Flugzeug verliel3, daB3 er vom
Feld des heiligen Jacobus, vom Sternenfeld des St. Jago de Cam-
postella, abflog. Aber zu Burckhardts Lebzeiten stand noch die alte
Schlachtkapelle, die einst eine Kapelle fiir Reisende und fiir Pil-
ger gewesen war zu kurzer Andacht, bevor sie die Birsbriicke
tiberschritten. An ihrem alten Gemiuer war damals noch ein ver-
witterter Zyklus von Fresken zu sehen, auf denen das Leben des
heiligen Jacobus zum Trost fiir die Reisenden — und was fiir ein
Liebhaber des Reisens ist Burckhardt gewesen! — abgebildet war.
Als fromme Ermahnung an die Hinfalligkeit irdischen Genusses
war da auch eine Szene zu sehen, in der drei lebende Wanderer
drei Toten begegnen und in ihnen ihre eigenen Ebenbilder er-
kennen. Gerade dies ist das Thema eines der schonsten unter den
Gedichten Jacob Burckhardts. Er selbst legt seinem toten Eben-
bild, das ihm auf der StraBle entgegenkommt, die Mahnung zur
Menschenliebe in den Mund, die seine eigene tiefste Philosophie
geblieben ist sein Leben lang. Ob es wirklich eine echte Vision
gewesen sei — so erzihlt die miindliche Legende —, die Burck-
hardt bei der Riickkehr von einem langen Spaziergang bei der
Briicke von St. Jakob iiberfallen und dann das Gedicht angeregt
habe, oder ob das mittelalterliche Fresko im Kapellchen in einer
direkteren Weise das Gedicht veranlaBt habe — jedenfalls ist



sein -Namensheiliger, der Patron der Reisenden und des spani-
schen Landes, wenigstens durch den Bilderschmuck seines Kirch-
leins gewill an der Entstehung des Gedichts beteiligt gewesen.
Das Gefiihl der Hinfalligkeit alles Irdischen, das aus den Bei-
schriften zu den Fresken sprach, ist ein Grundgefiihl von Burck-
hardts Leben und Geschichtsbetrachtung geblieben, wie er selbst
es in seinen autobiographischen Aufzeichnungen vor seinem Tod
bekannt hat. Und dieses Grundgefiihl war zugleich eine barocke
und eine sehr spanische Stimmung.

An ein letztes Element der Verbundenheit burckhardtischer,
baslerischer und spanischer Erlebnisse mag hier erinnert werden,
das in einer viel ndheren Epoche wurzelt. Als die Stadt Basel im
Sommer 1833 der blutigen Entscheidung ihres Biirgerkrieges ent-
gegenging — Burckhardt war damals fiinfzehnjdhrig —, da stan-
den die baslerischen Truppen unter dem Kommando eines hohen
Offiziers, der seine tiefsten militdrischen Eindriicke in Spanien
empfangen hatte. Nachdem in der Zeit des jungen Napoleon die
Armeen Frankreichs die Schweiz besetzt und ihrem eigenen System
angegliedert hatten, waren einige tausend Mann schweizerischer
Truppen gezwungen, in der napoleonischen Armee mitzukampfen,
die in Spanien stand. Dem baslerischen Offizier Johannes Wie-
land, der die entscheidenden Monate seines Lebens damals in
Spanien verbrachte, hat der Widerstand des spanischen Volkes
gegen die fremden Heere in der Zeit Goyas so tiefen Eindruck
gemacht, da3 er nach dem Sturz Napoleons das taktische Vor-
bild der spanischen Guerilla als die angemessene Kampfform einer
kiinftigen schweizerischen Taktik gegen iiberlegene Invasions-
armeen empfahl. «Dans les plus grands revers de leurs armées»,
so erzahlt Wieland, «parlait-on & un Espagnol pour lui persuader
que la soumission était nécessaire et toute résistance inutile et ne
servait qu’a dévaster le pays: Patientia, patientia, Caballero,
veremos — était leur réponse.» Wieland ist vor Dufour und Wille
zum Vater der schweizerischen Militdrwissenschaft geworden. Er
starb wenige Tage vor der entscheidenden Schlacht der Basler
Truppen gegen die aufstindische Landschaft. Aber seine Gestalt
ist um so lebendiger in der Erinnerung der Stadt geblieben. In
der iibrigen Schweiz war er lange vergessen. Aber seit 1940 er-
innerte man sich seiner: man schrieb seine Biographie und kam
auf seine taktischen Ideen zuriick.

Es sind indessen nicht diese intimen Ziige hintergriindiger Ver-
bindung zwischen baslerischen und spanischen Dingen allein ge-
wesen, die Burckhardts wissenschaftliche Beschiftigung mit spa-
nischer Geschichte und Kultur veranlaflit haben. Bedeutendere



Impulse empfing er von seinen deutschen Lehrern und Freunden.
Der stirkste kam von Ranke.

In den drei Jahren, in denen Burckhardt in Berlin Rankes
Schiiler war, hat noch nicht der Patriarch der Universalgeschichte,
den die Welt kennt, vor ihm gestanden. Es war ein sehr junger
Ranke, der weder eine franzdsische noch eine englische noch eine
preullische Geschichte geschrieben hatte. Von der «Deutschen
Geschichte im Zeitalter der Reformation» war damals — 1839 —
eben der erste Band erschienen. Aber dieser junge Ranke war ein
Geschichtschreiber Spaniens. Eines seiner ersten Biicher hatte den
Titel getragen: «Fiirsten und Volker von Siideuropa» und hatte
zur Hauptsache eine Geschichte der spanischen Monarchie im
16. und 17. Jahrhundert enthalten. Dieser junge Ranke war aber
auch ein Geschichtschreiber der Gegenreformation. Zwar hatte er
den Begriff einer besonderen Epoche und Kultur, die in seinem
Geiste diesen Namen getragen hitte, noch nicht gekannt. Aber da
er Europa als eine Gemeinschaft verschiedenartiger Volker auf-
fallte, die durch gemeinsame Elemente und Erlebnisse zu einer
Familie vereinigt wiirden, hatte er im Papsttum eine der Insti-
tutionen erkannt, die an der Bildung dieser Gemeinschaft durch
die Jahrhunderte hin einen hervorragenden Anteil genommen
hatte. So wurde er zum Geschichtschreiber der Pipste. Die drei
Binde dieser Papstgeschichte haben seinen jungen Ruhm begriin-
det. Die Protestanten fanden, Ranke sei im Begriff, katholisch
zu werden; die Katholiken setzten das Werk auf den Index, und
jedermann hat es gelesen und bewundert. Es war so neu, so iiber-
zeugend und so glinzend geschrieben, dal Burckhardt bekennt,
er habe es in seiner Jugend partienweise auswendig gewullt. Ranke
hatte indessen nicht eine Geschichte der Pidpste von den An-
fangen an gegeben, sondern eine Geschichte des modernen Papst-
tums seit der Renaissance, und dies wurde notwendigerweise zu
einer Geschichte des Papsttums in der Zeit der Gegenreformation.
Das Wort «Gegenreformation» begegnet bei Ranke des ofteren.
Er verwendet es indessen im Plural und bezieht es auf die ein-
zelnen deutschen Territorien, die damals protestantisch geworden
waren und nun in der zweiten Hilfte des 16. Jahrhunderts, meist
gewaltsam, zum Katholizismus zuriickgefithrt wurden. In diesem
Sinne hatte das 18. Jahrhundert diesen Begriff geprégt: nicht als
Bezeichnung eines Zeitalters, sondern als eine lokal begrenzte
Aktion in einem bestimmten politischen Territorium. Aber Ranke
hat doch schon ein so reiches Bild von jener michtigen neuen
Gesamtbewegung in der katholischen Kirche gegeben, daf} er als
der eigentliche Schopfer der Idee dieser historischen Epoche gelten



mufl. Thr Zentrum fand die Gesamtbewegung nach dieser Dar-
stellung im Papsttum. Rankes Geschichte Spaniens im 16. und
17. Jahrhundert war etwas ganz anderes: eine Geschichte der
Monarchie im politischen Sinn. Ein Thema der Verfassungs-
geschichte beherrschte sie, das Problem des Verhiltnisses von
Konigtum und Stinden, von Kriegfithrung, Wirtschaft und Finan-
zen. Im Grunde war es noch ein Problem Montesquieus, das hinter
dieser Geschichte Spaniens steckte. Abgesehen von dieser Pro-
blematik aber besal Rankes Interesse fiir spanische Dinge nun
eine ganz neue Intensitit. Er selbst hatte in der napoleonischen
Zeit die Volkerfamilie Europas in ihrer Krise erlebt. Die Ge-
schichte dieser Volkergruppe zu schreiben, betrachtete er als sein
Lebenswerk. Er hatte diese Gemeinschaft nationaler Individuali-
titen in der Zeit seiner Kindheit erlebt im Kampf gegen eine
revolutiondre Universalmacht. Im gemeinsamen Kampf fiir den
selbstandigen Charakter der historischen Volker hatte sich eine
neue Freiheitsidee gebildet, und der Kampf Spaniens fiir seine
Unabhingigkeit war eines der groflen Beispiele fiir diese neue
antirevolutiondare Freiheitsidee. Gerade diese Idee aber lebte in
der schweizerischen Generation, die Jacob Burckhardts Jugend
umgab und von der die neuere schweizerische Geschichtsfor-
schung geschaffen worden ist. Es gab viele Faden, die sowohl das
napoleonische Grunderlebnis der Rankeschen Generation als die
besonderen Themen Rankescher Historiographie mit dem Bewul3t-
sein schweizerischer Geschichte und schweizerischer Freiheit ver-
banden. Einen dieser Fiaden hat Burckhardt aufgegriffen. Und
dieser Faden ist es gewesen, der ihn nach Spanien fiihrte, leider
nicht als Reisenden, aber als Forscher.

Die Selbstbehauptung historisch gewachsener Gemeinschaften
im Sturm revolutiondrer Energien ist eines der Elemente im
Patriotismus der neueren Schweiz, die aus der napoleonischen
Epoche hervorgegangen ist; sie ist eines der Elemente im beson-
deren stadtbaslerischen SelbstbewulBltsein; sie ist aber auch ein
tragendes Element Rankescher Geschichtschreibung, und gewif}
ist sie im Hintergrund auch wirksam in Rankes Interesse fiir
Papsttum und Gegenreformation. Der Faden nun, den Burckhardt
aus diesen Zusammenhingen aufgriff, fiihrte zunichst zu dem
Thema der schweizerischen Gegenreformation. Niemand hatte bis-
her die Geschichte dieser Zeit in deutscher Sprache geschrieben.
Burckhardt entschlof3 sich noch als Schiiler Rankes in Berlin, das
Werk zu wagen, und begann, Gesandtschaftsrelationen und Nun-
tiaturberichte zu studieren, erst in den Bibliotheken von Berlin,
dann in Briissel und schlieBlich in Paris. Bei diesen Forschungen



begegnete er nun der spanischen Politik. In Mailand kreuzte sie
sich mit den papstlichen Interessen, wenn sie nach dem Veltlin
zielte; in Turin verband sie sich mit der savoyischen Politik, die
eine Wiedergewinnung von Genf ins Auge faf3te. An der West-
grenze der Schweiz fand sie einen Riickhalt am Bischof von
Basel, der die Wiedergewinnung der protestantisch gewordenen
Déorfer an der Stadtgrenze erstrebte und die Stadt selbst als sein
Hoheitsgebiet in Anspruch nahm.

Eine Geschichte der Gegenreformation in der Schweiz hat
Burckhardt nie geschrieben. Die Arbeit an diesem Werk hat ihn
jahrelang festgehalten, einzelne Fragmente hat er in Vortragen
behandelt, einige seiner Quellen — darunter zwei Stiicke zur
Geschichte Genfs — in Zeitschriften publiziert, den Plan als
Ganzes hat er schlieBllich aus Griinden, die hier nicht zu erortern
sind, fallen gelassen. Und spater haben auch Burckhardts Ver-
ehrer gerne vergessen, da3 er sich einmal mit solchen Dingen
beschaftigt hat.

Indem aber Burckhardt diesen Faden seiner Forschungen ver-
folgte, begegnete er nicht nur der spanischen Politik, sondern
auch dem spanischen Volk. Dies geschah in Paris, und zwar im
Louvre. Er erlebte Spanien in den Bildern Murillos. Von allen
Fragmenten, die aus Burckhardts Studien zu spanischen Dingen
erhalten sind, ist das Tagebuch seiner Begegnung mit Murillo das
lebendigste.

Der Louvre jener Zeit — es war im Sommer 1843 — enthielt
eine viel reichere Sammlung an spanischen Bildern als der heu-
tige. Nicht weniger als 622 Werke spanischer Herkunft waren
damals zu sehen. Dieser Reichtum hatte zwei Ursachen. Die eine
lag in den franzosischen Feldziigen der napoleonischen Zeit. Nicht
der franzosische Staat war der Riuber; aber einzelne Generile,
wie der Maréchal Soult, hatten eine grofle Zahl von Bildern, die
aus spanischen Schléssern und Kirchen stammten, nach Paris
gebracht und dort dem Louvre zum Kauf angeboten. Die andere
Quelle war die personliche Vorliebe des Konigs Louis-Philippe
flir spanische Malerei, die den Ankauf spanischer Werke begiin-
stigte. Als in der Revolution von 1848 Louis-Philippe auf den
Thron verzichtet hatte und nach London geflohen war, verlangte
er vom franzosischen Staat die Herausgabe derjenigen Bilder aus
dem Louvre, die sein Privatbesitz waren, und die Republik war
loyal genug, die Forderung gutzuheilen. So sind viele dieser Bil-
der nach London gekommen; andere wurden nach dem Tod des
Maréchal Soult versteigert. Nur der kleinste Teil blieb im Louvre.
Zu diesem kleinen Teil hat ein Madonnenbild Murillos gehort, mit



dem Burckhardt 1843 in seinem Tagebuch Zwiesprache gehalten
hat. Lange hat es das spanische Kabinett im Louvre beherrscht.
Seltsamerweise hat gerade dieses Bild im vergangenen Krieg den
Riickweg in die Heimat gefunden. Es ist die «Immaculada», die
heute wieder einen Ehrenplatz im Prado einnimmt. Im Spétjahr
1940 ist sie zurilickgekehrt, weil damals Frankreich die spanischen
Sympathien wertvoller waren als die spanischen Kunstschitze, die
es seit anderthalb Jahrhunderten besalf.

Vor diesem Bild ist Burckhardt in reines Entziicken geraten.
Er sieht in ihm nicht so sehr die Konigin der Heiligen und der
Engel als die verklarte spanische Frau: «Fromm genug wire sie,
um den Heiland zu gebiren»; aber Burckhardt glaubt unter der
«weillen klaren Haut» das «reine spanische Blut» zu ahnen, und
er denkt an das Modell, das einst in Sevilla vor Murillo gestanden
haben mag. Nicht nur dieses sevillanische Midchen, sondern auch
die Hirten, die Bettelmonche, die Gassenjungen, die aus den im
Louvre versammelten Bildern blickten, verkorperten ihm ein
Volk, das zu den «schonsten der Erde» gehort. Nach mehr als drei
Jahren des Lebens in Berlin iiberwiltigte Burckhardt vor diesen
Bildern zum erstenmal wieder «die frappante Schonheit siidlicher
Menschen, die ohne alle nordische Ziererei sich die einfache
Miihe geben, schon zu sein: ihre Bewegungen sind bei aller Leb-
haftigkeit einfach und grandios, wie die des Lowen und des
Adlers».

Vom Modell gehen Burckhardts Gedanken zum Maler selbst:
«Murillo ist doch einer der grofiten, die je gelebt haben. Hier
hiangt sein Bildnis; es ist der Schliissel zu all seinen Werken.
Vergleicht es mit all den schonen Caballeros vom Hof Don Phi-
lipps IV., wie sie hier, von Velazquez’ Hand wahrhaftig nicht
schlecht gemalt, an allen Wanden prangen, und ihr werdet inne-
werden, was Murillo iiber seine Zeit hob; es ist die physische
und geistige Macht, die dem Gewaltmenschen geblieben war,
wiahrend rings um ihn sein herrliches Vaterland und sein edles
Volk tief und immer tiefer sank.»

Dieses «schwergebeugte Volk» stand damals dem Herzen Burck-
hardts besonders nahe. Es war im Sommer 1843: die Revolution von
1840 erreichte ihren letzten Hohepunkt. Der Regent Espartero hatte
sich eben in den Siiden zurilickgezogen, und Burckhardt dachte
an die Heimat des Madchens, das Murillo gemalt hatte, an Sevilla,
das vielleicht eben jetzt in Flammen stand. Das Merkwiirdigste
an der Begeisterung fiir Murillo und seine Bilder ist indessen,
daBB Burckhardt ihn einen «Gewaltmenschen» nennt. Er will da-
mit nichts anderes sagen als: eine gewaltige Natur, die mensch-

10



liche Begabung in fast {ibermenschlicher Erfiillung. Dies ist aber
genau das Menschenbild, das spéater «der Mensch der Renaissance»
hieB3; es war das Hauptthema fiir Burckhardts berithmtes Buch
von 1860 iiber die Renaissance in Italien, und dieses Menschen-
bild hat in dem folgenden halben Jahrhundert einen literarischen
Kult erfahren, der zu den Kennzeichen der Epoche gehorte. Die
erste Verkorperung, die diese Idee im Geiste Burckhardts er-
fahren hat, war nicht eine italienische, sondern eine  spanische
Gestalt, und sie trug den Namen Murillos.

Vielleicht darf ich den Hauptgedanken dessen, was ich noch
ausfiihren mochte, hier schon aussprechen. Die Idee der Renais-
sance, die Burckhardt spater gestaltet hat, besitzt in seinem Leben
einen sozusagen spanischen Rahmen. Dies trifft zu in einem bio-
graphisch-chronologischen Sinn, teilweise auch in tieferer geistiger
Beziehung.

Den chronologisch-biographischen Rahmen bilden Burckhardts
Studien zur Gegenreformation. Auch wenn er das auf die Schweiz
bezogene Werk, das er plante, nie geschrieben hat, so fiihrten ihn
diese Studien doch in die allgemeinen Probleme der Epoche, und
dies hiel3 unter anderm ins Problem des Verhiltnisses spanischer
Geschichte und Kultur zur Geschichte und Kultur Europas. Diese
Dinge haben Burckhardt sein Leben lang festgehalten. Auch wenn
bisher keine einzige dieser Arbeiten an die Oeffentlichkeit ge-
kommen ist, so bildet ihr Zusammenhang doch eine klar gezeich-
nete spanische Ader im Gestein seines Oeuvres. Der werkge-
schichtliche Rahmen, den diese Studien um seine bekannten
Biicher, um «Cicerone» und «Kultur der Renaissance», fiigen, wird
gebildet von zwei Vortragszyklen, deren erster den Titel tragt:
«Vorlesungen liber die Zeit des Dreifligjahrigen Krieges», gehalten
im Winter 1848/49. Der zweite spricht das gemeinsame Thema
beider Zyklen in seinem Titel noch deutlicher aus: «Vorlesungen
liber die Zeit der Gegenreformation»; er wurde gehalten im
Winter 1863/64. Die erste dieser Vortragsreihen liegt also wenige
Jahre vor dem Beginn der Arbeiten fiir den «Cicerone», die zweite
wenige Jahre nach dem Erscheinen der «Kultur der Renaissance
in Italien». Beide Reihen zusammen bilden eine Einheit, und
Burckhardt hat es selbst so aufgefalit: er wollte zwei aufeinander-
folgende Phasen derselben Epoche darstellen, die er spater als
Ganzes «die Zeit der Gegenreformation» genannt hat, zuerst die
Periode nach 1600, spiter die Zeit vor 1600. Neben diesen beiden
Zyklen, von denen jeder fiinfzehn bzw. sechzehn Vortrige ent-
hilt, gibt es noch eine Reihe von acht bis neun Einzelvortrigen,
die in Abstinden von einigen Jahren einander folgten. Es sind

11



Vortrage iiber Spanien zur Zeit Philipps II., iiber Calderons
Standhaften Prinzen, iiber Cervantes, iiber spanische Baudenk-
maler. Ueber Calderon sprach er im Winter 1854/55, iiber die
Zeit Philipps II. in den Jahren 1863/64 und 1876/77, iiber den
Don Quijote 1875, iiber die Reise der Infantin Maria-Anna an den
osterreichischen Hof 1883, iiber spanische Baudenkmailer 1889, acht
Jahre vor seinem Tod, als Einundsiebzigjihriger.

Zu den meisten dieser Vortrdge sind mehr oder weniger aus-
fithrliche Manuskripte erhalten. Neben diese Texte treten Exzerpte
aus spanischen Schriftstellern: ein besonders ausfiihrliches zum
Don Quijote, ein wichtiges zum Buscon Quevedos, einzelne Blitter
und verstreute Bemerkungen zu Calderon, ein Exzerpt aus den
Erinnerungen des heiligen Ignatius und aus den Exercitia spiri-
tualia. Es scheint nicht, dal Burckhardt je wirklich Spanisch
gelernt und gelesen hat. Aber an franzosischen und deutschen
Uebersetzungen stand ihm vieles zur Verfiigung; und unter den
lateinischen Texten, die er exzerpierte, finden sich  spanische
Originale von erstem Rang. Auch vieles, was Ranke beniitzt hatte,
las und exzerpierte Burckhardt von neuem mit eigenen Augen,
so besonders die «Annales Ferdinandei» des Grafen Khevenbhiiller,
der als Gesandter des Kaisers am spanischen Hof in der Zeit des
DreiBligjahrigen Krieges seine Aufzeichnungen gemacht hat. IThnen
verdankte Burckhardt die Materialien zu einem seiner spateren
Vortrage: die Reise einer Kaiserbraut, vom Jahre 1883.

Das Wichtigste in all diesen Texten sind zweifellos die beiden
Zyklen, von denen die Rede war. Und bezeichnend ist der Augen-
blick, in dem Burckhardt das Thema der Gegenreformation als
ein europiisches aufnahm und als Ganzes zu gestalten begann:
es war im Revolutionsjahr 1848. Im Friihling hatten sich die ge-
spannten sozialen Energien fast iiberall in Europa entladen; dann
waren im Sommer Riickschlage erfolgt; aber auch im Winter
1848/49, in dem Burckhardt sprach, war noch nichts endgiiltig
entschieden. Burckhardt hatte sich schon im Friihling 1846 der
Revolution, die auch in seiner Heimat drohte, entziehen und in
dem «schonen, faulen Siiden», in einem «aller Modernitdt abge-
storbenen» Rom, seiner Kontemplation, seiner Dichtung und sei-
ner Wissenschaft leben wollen. Da hatte ihn die Revolution gerade
dort erreicht, wo er sich am sichersten vor ihr glaubte: im Kirchen-
staat, in Rom selbst. Von den Lippen Pius IX. hat er mit eigenen
Ohren die Worte gehort, mit denen der Papst einen Teil der revo-
lutiondren Forderungen anerkannte, andere zuriickwies. Dann
hatte er Rom verlassen und mit der revolutiondren Trikolore im
Knopfloch den Riickweg durch das aufstdndische Italien suchen

12



miissen; nun safl er in Basel und spiirte, dal} trotz allem, was
gegen diesen kuriosen Winkel Europas, der seine Heimat war,
gesagt werden konnte, gerade dieser stille Platz der richtige Ort
flir seine Studien sei. So nahm er das Thema wieder auf, das er
bis dahin nur als ein fernes historisches und nur als ein schwei-
zerisches behandelt hatte: die Zeit der Gegenreformation. Jetzt
sah er es als ein europidisches und in gewissem Sinne aktuelles
Thema. «Mit Sorgen und Bangen» begann er seine Vortrage, aber
doch im Gefiihl, «dal es namentlich in diesem Augenblicke von
Werte» sei, «das Bild einer langst vergangenen groflen euro-
paischen Volkerkrisis in kurzer Darstellung ... zu erneuern.»

Er besprach die Spidtphase der Gegenreformation, also die
Epoche, in der sich alles, was sich an Spannungen und Gegen-
satzen seit einem Jahrhundert angehduft hatte, nun zu einem
grollen kriegerischen europdischen Drama zusammenballte. Burck-
hardt schilderte indessen nicht den Krieg, sondern die geistigen
Krifte und die einzelnen Lénder, die an ihm teilhatten. Er sprach
als Kulturhistoriker und schilderte das «Kleine und Einzelne als
Symbol eines Ganzen und Grof3en». Zur Darstellung eines so ge-
waltigen Vorganges holte er sich Mut bei Herodot und nahm sich
vor, jedes einzelne Volk in demjenigen Augenblick zu schildern,
in dem es in den allgemeinen Konflikt eintritt.

Zunichst skizzierte er den Stand des Protestantismus in den
verschiedenen Léandern. Er zeigte, wie sich zum Beispiel in
Deutschland schon ein neuer Gleichgewichtszustand ausgebildet
hatte, wie eine neue Generation herangewachsen war, in der das
Neue als das Selbstverstiandliche erschien. «Aber nun machte sich
die alte Kirche wieder auf.» Diese katholische Reform zerfiel ihm
in eine primire «innere Reform» und in neue «Eroberungen nach
aullen». Er nannte sie «ein unerhortes Factum». Er suchte nach
analogen Vorgiangen in der Geschichte und fand, dal} «die Restau-
ration des Kaisertums unter Karl dem Grof3en und dann unter den
Ottonen» eine blofl auBerliche Sache geblieben sei. «Die soge-
nannte Restauration von 1815... haben wir soeben vollig zu
Grabe getragen.» Er suchte nach besseren Analogien und fand
sie in der sassanidischen Restauration des altpersischen Wesens
und in der Regeneration des Judentums nach dem babylonischen
Exil. Mit diesen Vergleichen war Burckhardt schon weit iiber
seine Vorginger hinaus. Sein neues Verstindnis der Gegen-
reformation kam in einem Satz zum Ausdruck, den er selbst unter-
strichen hat. Die meisten seiner protestantischen Vorganger hatten
geglaubt, dafl in der Gegenreformation durch staatliche Gewalt
und kirchliche List alte Positionen und Territorien zuriickge-

13



wonnen worden seien. Demgegeniiber betonte Burckhardt: «In
der Gegenreformation wurden Millionen Seelen wieder erobert.»
Dann sprach er von den einzelnen Personlichkeiten, von den
neuen Ordensgriindungen, vom neuen Typus der Pipste. Indem er
auf die Jesuiten kam, gab er zu verstehen, dal er die «gewohn-
liche Ansicht von reiner Schlauheit und Arglist» fiir vollkommen
irrig hielt: «man tut doch sonst den Assassinen die Ehre an, an
ihren Fanatismus zu glauben. Mit bloflem egoistischen Treiben
erobert man die Welt nicht.»

Dann hat Burckhardt die einzelnen Liander geschildert am Vor-
abend des DreiBligjahrigen Kriegs: Deutschland vor allem, die
Niederlande und England. Auf Spanien kam er zu sprechen bei
Anlall der Schweiz. Nicht nur lokale religiose Positionen und
Gegenpositionen seien in unserm Land im Spiel gewesen. «Bei
dem bevorstehenden Kriege waren die Alpenpasse fiir alle euro-
paischen Maichte wichtig, besonders fiir Spanien, wegen Mailand,
der Franche Comté und des Durchzuges nach Flandern. Azevedo,
Graf von Fuentes, ein Philipp II. im kleinen, sperrt die Passe
von Graubiinden, hilt sich durch ein Biindnis den Gotthard offen
und gewinnt mit Hilfe der Kapuziner Wallis, wo nun wirklich im
untern Land eine Gegenreformation stattfand.»

Von Burckhardt, der gewi3 selten in die Kirche ging, aber
doch aus betont protestantischem Milieu stammte, wird gewil3
niemand erwarten, da3 er die neuen schopferischen Krifte im
europdischen Kampf seines Zeitalters nur auf der katholischen
Seite gesehen habe. Das Deutschland Jacob Bohmes zeichnete er
mit viel Liebe; vom geistigen Leben Hollands zur Zeit des Hugo
Grotius fand er, dal es in seinem Reichtum eine Analogie zur
«griechischen Kunst der Perserkriege» enthalte, obwohl er gewill
den groBlen niederlandischen Dichter Vondel nur dem Namen
nach gekannt und Grotius nur von ferne als den Begriinder des
Volkerrechts verehrt hat. Im Augenblick aber, wo er die Bliite
des englischen Theaters in der Zeit Shakespeares mit der Bliite
des spanischen Theaters in der Zeit Calderons zu vergleichen hat,
fallt die Schale des Urteils zugunsten Spaniens. Nicht daf3 er
Shakespeare gering geschitzt hitte; aber er fand, daB die reli-
giosen Antriebe, die das englische Leben immer starker be-
herrscht hitten, zum «Verderb des Theaters geworden» seien,
«wie sie in Spanien sein Halt waren». Den kiinstlerischen Wert
der beiden Schopfungen beriihrt ein solches Urteil nicht. Wenn
das englische Drama mehr «die Charakteristik und das Schick-
sal» der Personen herausgearbeitet, das spanische mehr «die
Religion und die ritterliche Ehre» zum Gegenstand gehabt habe,

14



so solle man «keines vorziehen, sondern muf} zufrieden sein, dal3
beide zusammen existieren».

In der Mitte seines Zyklus angelangt, sprach Burckhardt von
Rom, von der Gegenreformation in Italien und vom kiinstle-
rischen Barock. Fiinf Jahre frither hatte er iiber die Baukunst
des Barocks noch als reiner Klassizist geurteilt, im Tone Winckel-
manns, mit Worten schroffster Ablehnung des «Jesuitenstils, der
nur den Effekt sucht». Nun hatte er Rom inzwischen wirklich
erlebt, hatte die Gegenreformation tiefer zu verstehen gelernt
und fand jetzt, dal der Affekt und die Leidenschaft in diesem
Stil zwar sehr in den Vordergrund treten, daB3 zwar die ruhige
raffaelische Schonheit nicht mehr moglich sei, dall aber all dies
im Zusammenhang mit der neuen Devotion stehe; und das Ganze
«sei doch gewaltig und oft mit hoher Meisterschaft der Darstel-
lung verbunden. Gleichzeitig bliiht auf dhnlichen Grundlagen die
spanische Malerei».

Die drei folgenden Vortriage waren Spanien gewidmet, seinem
gesellschaftlichen Leben, seiner Politik, seiner Kunst und Poesie.
Keine europaische Nation habe so viel inneren Antrieb besessen,
sich am DreiBBigjahrigen Krieg zu beteiligen wie die spanische.
Schon ihre Entstehung sei ein Glaubenskrieg gewesen. Der Pro-
testantismus habe sie nur wenig beriihrt. Die Niederlande hitten
Spanien zur Einmischung gezwungen. «Es verblutet sich fiir den
katholischen Glauben.» Philipp II. habe in diesen Dingen indessen
seinem Hauptland nichts Wesensfremdes aufgezwungen, sondern
vollig «im Sinne des Volkes» gehandelt.

Bei der Schilderung des spanischen Lebens im einzelnen bleibt
Burckhardt dann in den Sphédren von Gesellschaft und Staat der
Schiiler Rankes; gewifl ein hochst bedeutender Schiiler, der alles
klarer zusammenfal3t und mit neuer eigener Lektiire der Quellen
erfrischt. Aber ohne Ranke wiren diese Partien seiner Dar-
stellung schwer zu denken. Selbstiandig indessen tritt er auf bei
der Schilderung von Poesie und Kunst. Nachdem er den Nieder-
gang von Macht und Reichtum unter den Nachfolgern Philipps II.
geschildert hat, stellt er fest: die Spanier seien durch den Despo-
tismus nicht erniedrigt, die Bliite von Poesie und Malerei nicht
geknickt worden: «Poetische kiinstlerische Grofle sind vom phy-
sischen Wohlergehen der Massen sehr wenig abhingig.» Dann
spricht er von Velazquez, von Zurbaran, von Murillo, von ihrem
Kolorit, von ihrer Verkldarung religioser Zustiande. Er nimmt
diese Meister als sehr moderne Kiinstler, weil sie nicht mehr wie
die Maler des Mittelalters das Gottliche selbst, sondern in erster
Linie die Andacht zum Gottlichen, die Devotion des Individuums,

15



den frommen Menschen dargestellt und alle Schonheit auf diesen
Zweck gewendet hitten. :

Hier leuchteten in Burckhardt die Erinnerungen aus dem
Louvre wieder auf; aber an dieser Stelle in seinem Manuskript
liegen auch seine Exzerpte aus Quevedo und aus Cervantes.
Lebendiger als Ranke vermochte er dank seiner Vertrautheit
mit Quevedo die einzelnen Typen der spanischen Gesellschaft zu
schildern, und Don Quijote ist ihm schon jetzt viel mehr als eine
Satire auf die Leser von Ritterromanen: «Vom bloBen Narrisch-
werden durch Ritterromane aus kommt der Dichter auf ein grof3-
artiges Thema: auf das Narrengliick, eine der gutartigsten Gestal-
tungen des Egoismus ... Don Quijote ist nun wahrhaft symbolisch
fiir jede Sorte von Narrengliick.» Erst viel spiater, als alter Mann,
hat dann Burckhardt diese Notizen noch einmal hervorgeholt und
mit seiner violetten Tinte der spatesten Zeit hinzugefiigt: «Don
Quijote gehort mit Faust, Hamlet, Don Juan, Falstaff, Figaro
usw. zum allgemeinen mythischen Inventar des neueren Europa.»

Es ist merkwiirdig: Burckhardt hat es scheinbar nicht bemerkt,
daBB er mit dem Narrengliick ein Thema beriihrte, das ebenso
baslerisch wie spanisch war: die Verwandtschaft des Laus stul-
titiae mit dem Don Quijote. Aber ihm standen noch nicht die
priachtigen Forschungen Marcel Bataillons und Amerigo Castros
iiber den Erasmismus in Spanien zur Verfiigung. Burckhardt hat
Cervantes bewundert, aber Erasmus war ihm zu nah, als dal} er
ihn ganz hitte lieben konnen. _

Es scheint, dall Burckhardt sich bei seiner ersten Bekannt-
schaft mit spanischer Dichtung mehr von franzosischen als von
deutschen Interpreten hat begleiten lassen. Nur zu Calderon war
ihm August Wilhelm Schlegel, den er in Bonn noch gesehen hat,
der Fiihrer. Quevedo las er in einer alten franzosischen Ueber-
setzung, und iiber Cervantes lie3 er sich wohl zuerst durch
Mérimée belehren, dessen «Portraits historiques et littéraires» er
vielfach exzerpierte. Mérimées «Carmen» war eben damals in der
«Revue des Deux Mondes» von 1847 erschienen.

In seiner neunten Vorlesung vom 26. Januar 1849 hat Burckhardt
iiber die spanische Poesie im Zusammenhang gesprochen. Er be-
gann mit Cervantes, der so eng mit dem grof3en spanischen Drama
der Weltpolitik sowohl im Biographischen wie im Dichterischen
zusammenhingt. Dann aber kam er auf die Lyrik. Was Burck-
hardt davon kannte, ist schwer zu sagen. Aber in Ghaselen nach
spanischen Vorbildern dichteten damals er und seine Freunde;
und deutsche Vorbilder fanden sie bei Platen, bei Riickert, bei
August Wilhelm Schlegel. Arabische Vergleiche kamen Burck-

16



hardt noch standig auf die Zunge, obwohl er seine arabischen
Studien schon seit fast einem Jahrzehnt hatte liegen lassen. Die
«Gaunerwelt» des Quevedo erinnerte ihn «stellenweise frappant
an die, in der der Abu Seid des Hariri lebt». Was er indessen an
spanischer Liyrik wirklich gelesen hat, bleibt ungewif3. Ein einziger
Satz des Manuskripts gibt einen Hinweis: «Merkwiirdig, dal3 die
Lyrik zur Zeit Philipps II. im Gegensatz gegen die Welttitigkeit
Spaniens gar nicht tendenzids, sondern pastoral, voll traumerisch
siiBen Gefiihls, voll Weichheit ist, selbst bei Leuten wie Garcilaso
de la Vega, Montemayor, Herrera, Ponce de Leon, die selber alle
Kriege mitmachten.»

Als Burckhardt im hohen Alter in der «Griechischen Kultur-
geschichte» vom Verhiltnis der Lebendigen zu den Toten zu
sprechen, also das Thema seines Jugendgedichtes von den drei
Toten und den drei Lebendigen wieder aufzunehmen hatte, da
rief er Sophokles als Zeugen an und interpretierte den Oedipus
auf Kolonos, den er noch als halbes Kind in Neuenburg vor
seinem zwanzigsten Jahr gelesen hatte. Es ist eine der intimsten
Ideengruppen im Geiste Burckhardts. Zu dieser Gruppe der Toten
von Sankt Jakob und des Oedipus auf Kolonos hat in seinem
Gemiit von jeher auch eine spanische Gestalt gehort: der «Stand-
hafte Prinz» des Calderon. In der griechischen Kulturgeschichte
nennt er diese Figur als alter Mann ein christliches Gegenstiick
zum Werk des Sophokles. In der Mitte seines Lebens hat er ihr
einen besonderen Vortrag gewidmet, im Winter 1854/55, und
gefunden, daBl der <«Standhafte Prinz» zwar nicht Calderons
grofBtes dramatisches Kunstwerk ...», aber gleichwohl ein Werk
hochsten Ranges sei «durch die Herrlichkeit des Hauptcharakters,
dessen Intention weit iiber alle (Absichten) Shakespeares hinaus-
geht: ein Mirtyrer... Calderon hat es verstanden, seinen Cha-
rakter vor den Augen des Zuschauers wachsen zu lassen; es ist
die allmihliche und vollige Liauterung eines dem Martertod ge-
weihten reinen Menschen».

Dieses Urteil hat schon festgestanden, als Burckhardt im Winter
1848/49 von der Gegenreformation sprach. Er findet in seiner
neunten Vorlesung das spanische Theater «groB3 und unvergleich-
lich selbst neben Shakespeare». Es sei iibrigens das volkstiim-
lichste Drama, das Europa gekannt habe, «noch mehr als das
griechische, das ja auBlerhalb Athens null war». Und dann stellt
er sich die Frage, warum Deutschland und Italien «nicht von
ferne, Frankreich mit seinem so stark ausgepriagten Volksleben
kaum anndhernd etwas Aechnliches zustandegebracht> haben:
«Das Etwas steigt aus geheimer Quelle empor. Kurz, in Spanien

2 17



ward das verhidltnismidBig junge Theater rasch zur leidenschaft-
lichen Nationalsache und ist es bis heute.» Es war nicht leicht,
dem Basler Publikum so iiberraschende, neuartige Wertungen des
spanischen Geistes plausibel zu machen. Burckhardt versuchte
etwas nachzuhelfen: zum Genul} des spanischen Theaters miisse
man einige Voraussetzungen mitbringen. Man diirfe nicht ver-
langen: «Shakespeares vollkommen durchgefiihrte Charakteristik
und ihren vielseitigen Reichtum; hier gibt es keine psycholo-
gischen Geheimnisse wie Yago und Hamlet, keine Genrebilder
wie Falstaff und seine Gesellschaft, vollends aber keine modernen
Erbarmlichkeiten, keine Weichherzigkeit im Tragischen und keine
Niedlichkeiten im Komischen — hier ist alles Tendenz und Lei-
denschaft. Vor allem aber muf} man nicht mit einer fertig irgend-
woher abstrahierten Aesthetik kommen, sondern den spanischen
Charakter zu wiirdigen wissen: Catholizismus, ritterliche Haus-
ehre und Leidenschaft der Liebe. Mit diesem Inhalt blieb das
spanische Theater populdr wie keines.»

Als Burckhardt fiinfzehn Jahre spater, im Winter 1863/64, den
Faden wieder aufnahm, da lag ein michtiges Werk hinter ihm.
Er hatte inzwischen die Zeit Konstantins des GroBen dargestellt,
den «Cicerone» geschrieben und mit der «Kultur der Renaissance
in Italien» nicht nur seinen dauernden historiographischen Ruhm
begriindet, sondern auch nach langen Reisen sich fiir immer in
Basel niedergelassen. Er schrieb nun keine Biicher mehr, sondern
lebte nur seinem Lehramt an der Universitat.

Er mull aber das Gefiihl gehabt haben, dall er seiner Jugend-
liebe, dem Zeitalter der Gegenreformation und dem Lande Spa-
nien, das keine Stelle in seinem publizierten Werk gefunden hat,
noch einen Dienst schuldig sei, auBBerhalb des Horsaals. So kiin-
digte er denn in der «Basler Zeitung» auf den Winter 1863/64
finfzehn offentliche Vorlesungen an, denen er jetzt den vollen
neuen Epochentitel gab: «Die Zeit der Gegenreformation». Es
handelte sich um zwei grundsatzliche Erkenntnise iiber den Gang
der Geschichte im 16. Jahrhundert, die Burckhardt hier mit aller
Klarheit des nun erreichten BewulBtseins entwickelte: Es gibt
eine Epoche in der gesamteuropaischen Geschichte, die ihren
eigenen Charakter und Impuls, ihren eigenen «Geist» besitzt, die
als die Epoche der Gegenreformation zu bezeichnen ist. Dies ist
das eine. Zweitens aber findet diese Bewegung wohl in ihrer
spateren Phase ihr Zentrum in Rom; ihr Ursprung aber liegt nicht
in Italien, sondern in Spanien. Nachdem Burckhardt in den ersten
Vortrigen seines neuen Zyklus die Zustinde in Deutschland und
den Charakter des Calvinismus dargelegt hatte, kam er im dritten

18



auf Spanien zu sprechen, und er begann: «Nun kame gleich
Genesis und Schilderung des Geistes der Gegenreformation als
einer wesentlich von Rom aus geleiteten Macht, welche die ab-
gefallene Welt wiederzugewinnen sich anschickte. Aber hinter
dieser Tatsache steht eine zweite, michtigere, mit welcher be-
gonnen werden mul}: der spanische Geist, welcher die Gegen-
reformation wichtigeren Teils hervorbringt, fordert und leitet,
durch die spanische Herrschaft iiber Italien — nach Universal-
monarchie strebend, katholischer als der Papst. Spanien hat un-
endlich viel fiir die Gegenreformation in der ganzen Welt getan.
DalBl Frankreich und Belgien katholisch blieben, ist wesentlich
sein Werk und die deutsche Gegenreformation zum Teil — aber,
dal3 der Rest, da} England und Holland sich mit dem dulBersten
Widerstand gegen den Katholizismus erfiillten und aus dem
Kampf dagegen eine Existenzfrage machten, fallt auch auf Spa-
nien.» Hier hat man das eigentliche Urteil des Historikers: er
sucht die Grofle einer geistigen Erscheinung zu sehen, sich in sie
einzuleben, stellt aber zugleich eine Gegenrechnung auf und sucht
beides in einem SchluBlurteil zu verbinden. Dieses Schluflurteil
ist notwendigerweise kiihl, selten ganz einfach oder eindeutig;
es will aber gerecht oder wenigstens richtig sein.

Was Burckhardt mit seiner Methode erreicht hatte, ist fiir das
BewuBtsein seiner nichtkatholischen Zuhorer gewil3 nicht wenig
gewesen: sie mullten erkennen, daB3 die groBe Gegenbewegung
gegen die Reformation nicht eine blo3 kiinstliche, politische
Reaktion gewesen sei, sondern eine spontane Bewegung, getragen
von echter Religiositit. Sie erkannten, dal} der eigentliche An-
reger dieser Bewegung nicht die romische Kurie, sondern das
spanische Volk gewesen sei, daf} die Inquisition nicht eine p#pst-
lich-geistliche, sondern zu einem wesentlichen Teil eine spanisch-
politische Schopfung war. Ignatius von Loyola erschien nun nicht
mehr als ein blofer Organisator, sondern als der mittelalterlich-
fromme Mensch, der er war, als ein wirklich Ergriffener. Nicht
eine RegierungsmalBlnahme, sondern eine populdre, vom Volk
begriifte und getragene Erneuerung tauchte als Hintergrund der
gesamten Erscheinung auf.

All diese Einsichten waren bei Burckhardt nicht Folgen einer
ephemeren Begeisterung. Sie waren die herben Friichte von
Studium und Erkenntnis. Sie haben das Bild einer sehr fernen
und fiir die Schweizer nicht leicht zu verstehenden Nation aus
einer konfessionellen oder aufklirerischen Karikatur umgestaltet
in ein historisches Bild. Gelegentlich splirt man die einstige Kari-
katur in Burckhardts Worten noch durchschimmern, indem er sie

19



korrigiert: «Die Spanier iiberhaupt nicht servil... bei volliger
Loyalitat doch sehr freimiitig. — Ungeheures Kapital von Treue
und Ergebenheit.»

Diese Erkenntnisse Burckhardts sind nun freilich durch kein
Buch in die weitere Oeffentlichkeit gedrungen. Nur seine Zu-
horer erfuhren davon; die Gemeinde seiner Verehrer war in-
dessen schon bei Lebzeiten grof3. Die deutschsprachige Wissen-
schaft hat ihr neues Bild von Spanien und vom Zeitalter der
Gegenreformation unabhingig von Burckhardt, zum Teil aus den-
selben Anregungen Rankes schopfend, ein bis zwei Jahrzehnte
spater zu gestalten begonnen, grundlegend in Wilhelm Mauren-
brechers «Geschichte der katholischen Reformations.

Aber erst nach 1920 ist mit der Neuentdeckung des Barock, mit
der Begeisterung fiir Grecos Flammensprache und als Begleit-
erscheinung im Durchbruch des modernen Expressionismus ein
gewisser Respekt vor dem spanischen Wesen zum allgemeinen
Besitz der Gebildeten geworden.

An diesem Vorgang hat Burckhardt kaum mehr tieferen Anteil
gehabt. Sein gesprochenes Wort war verklungen, und von seinen
Werken pflegte man nur noch den Cicerone und die Kultur der
Renaissance zu lesen. Seine Forschungen zur schweizerischen
Gegenreformation waren so sehr vergessen, dal}, als man daran
ging, die italienischen Quellen zur schweizerischen Geschichte des
16. Jahrhunderts zu edieren, sich kaum jemand erinnerte, daf
Burckhardt selbst einst im Kreise der Geschichtsforscher gerade
dieses Programm aufgestellt hatte.

Seine Studien zur Geschichte Spaniens waren von patriotischen
und konfessionellen Sorgen unbelastet gewesen. Er hatte sie nicht
getrieben, um am Werk einer Wiedervereinigung der Religions-
parteien mitzuwirken. Gewill hat man mit Recht sagen konnen:
auch seine Seele sei naturaliter christiana gewesen. Aber er stand
aullerhalb der Konfessionen. Wenn er am Basler Miinster vorbei-
ging, sagte er gelegentlich: «Wir Heiden wissen besser, wie hoch
das Miinster ist, als diejenigen, die am Sonntag hineingehen.»

Was ihn am Leben Europas begliickte, war seine Vielfalt: die
Freiheit der verschiedenen Charaktere, Schicksale und Bekennt-
nisse. In ihr erblickte er das Kennzeichen dieses Kontinents. Das
spanische Volk und das Werk Spaniens in der Geschichte war
ihm ein so unentbehrliches Element dieses europaischen Wesens,
ein so teurer Besitz seines eigenen geistigen Bewulitseins, dal} er
einige Zeit seines Daseins dem Versuch gewidmet hat, dieses Volk
zu begreifen und es seinen Mitblirgern als ein unentbehrliches
Glied der europiischen Familie verstdndlich zu machen.

20



	Spanien und die Gegenreformation im Werk Jacob Burckhardts

