Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)
Heft: 12
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHAU

WILHELM LEHMANN: «UBERLEBENDER TAG»

Gedichte aus den Jahren 1951 bis 1954

Man miilite sich nicht einmal Lehmanns strenge Auffassungen und Theorien
von Dichtung und Gedicht zu eigen gemacht haben, um zu erkennen, zu erfah-
ren, daf} es sich bei diesen 29 Gedichten um eigenstindige, keiner Konvention
dienende, aber groflen Traditionen verbundene, einzig der ganz individuellen
Form, dem personlichen Mafl und Erlebnis verpflichtete lyrische Schopfungen
handelt. Lehmann prégte den Satz: «Dichten heiflt ein rhythmisches Spiel mit
Vorstellungen. Phinomene und Empfindungen konnen in Sprache, Bezeichnetes
in sein Zeichen eingehen. Was Seufzer, Umarmung, Kuf} leisten, leisten Worte;
das bleibt dichterischer Glaube. Hegte der Dichter ihn nicht, er schwiege lieber.
Um dieser unendlichen Miihe, um dieses Wagnisses willen besteht er immer
wieder die Daseinsprobe.» (Dieses und weitere Zitate sind dem sehr lesens-
werten Aufsatz «Dichterische Grundsituation und notwendige Besonderheit des
Gedichts», Verlag der Akademie der Wissenschaften und der Literatur in Mainz,
1953, entnommen.) Miithe und Wagnis hat der Dichter Wilhelm Lehmann auf sich
genommen und in seiner neuen Gedichtpublikation neunundzwanzigfach be-
standen.

Die Wortsparsamkeit in der homogenen Sprache dieser Verse macht die Lek-
tiire nicht leicht, bringt aber bei mehrfachem Lesen unvergleichlichen Gewinn
und Genuf. «Geht in einem Gedicht die Darstellung eines Inneren noch so dia-
lektisch vor sich, ohne Einbeziehung der dufleren Welt fallt es zusammens, sagt
Lehmann aus. Auf die Einbeziehung der dufleren Welt kommt es sehr an in
Lehmanns Gedichten. Aber sie mull wirklich Welt sein, reinste Substanz. Ein
Ungefihr von Welt, Mensch, Natur anerkennt der Dichter nicht. Er schaut,
durchschaut die Dinge und weill sie zu benennen. Der Einbau geschieht so
unauffallig und organisch, dal von Wechselwirkung zwischen innen und aullen
nicht mehr — sondern nur noch von geschlossener, in sich selbst ruhender Ein-
heit mit neuem Schwerpunkt die Rede sein kann. Auch das entspricht einer
weiteren Forderung des Dichters: «Das Streben nach moglichster Anndherung
an das Objekt 146t die Grenze zwischen Kiinstler und Naturforscher fast ver-
schwinden.» Hinzu kommt der Einsatz mythologischer Figuren und Fabel-
wesen, nicht als Bildungs- und Stilelemente, sondern als innere Erlebniswirk-
lichkeiten. Sie verschmelzen zwanglos mit der dullern Realitdt, die von selbst
zur innern wird, genau so, wie es des Dichters allgemeine tiefe Erkenntnis ist:
«Schieden wir anfangs zwischen innen und aullen, zuletzt zerbricht Dichtung
die Trennung. Meine Hand schneidet die Rose, es geschieht auch in mir, das
Betragen der Wolken betrigt sich auch in mir. Alles ist Gebérde des Seienden
durch uns hindurch. Element und Geist einigen sich.» Der Dichter wird zum
Mittel des Ausdruck suchenden, nach Form und Mitteilung verlangenden
«Seiendens, dem er aufmerksamer, griindlich Bescheid wissender und hin-
gebungsvoller Diener ist. So wie er an sich selbst den Anspruch stellt: «Ohne
den liebend genauen Blick des frischen Auges, ohne die Phantasie fiir das Reale

1 Eugen Diederichs Verlag.

7417



mifirat der Dichtung zarte Empirie.» Dem Dichter Lehmann geht es vor allem
auch darum, die Welt, die «dem jetzigen Menschen hinter der Zivilisations ver-
schwindet, erstaunlich sichtbar zu machen.

Nach all diesen vielgestaltigen und doch einheitlich zielstrebigen Hinweisen
mul} sich der Leser auf nicht alltagliche lyrische Gebilde gefal3t machen. Es
sind nicht von einem «Durchschnittsverseschreibers» verfalite Gedichte, der sich
auf «Durchschnittshorers verlidfit, sondern Gedichte eines Autors, der, frei von
«Ubernommenen poetischen Alliiren», strengen poetischen Gesetzen folgt. Es
werden keine Konzessionen weder an den Leser noch an den Stoff gemacht,
und es wird kein «Vokabular der Minute aufmontierts. Treue und Verpflich-
tung dem Amt gegeniber sind die dulern Zeichen dieser nur scheinbar kiihlen
dichterischen Schopfungen. Die intensive Empfindung ist eben nicht frei und
flichtig, sondern geformt, das Chaos ist durch die Form gebannt. Kristallene
Formung und Bindung aller hereinspielenden Faktoren zur Ganzheit des Ge-
sichtes, des Ereignisses, des erlebbar Seienden ist das hohe Ziel dieses dichte-
rischen Wollens und berechtigten Ehrgeizes. Die sparsame Anwendung des
Zeitwortes fallt auf. Das reine Sein zu verkiinden ist dem Hauptwort iiberlassen.
Dadurch kommt eine wundervolle, vertrauenswiirdige Statik zustande. Aber da,
wo Bewegung sich kundtun will, kommt das behutsam ausgew&hlte Tatwort
hervorragend zur Geltung und zu treffender Wirkung. Es entsteht eine unerhort
dramatische Spannung auf engstem Raum mit entsprechendem Ausgleich und
Ablauf — wie etwa in dem phantastischen Gedicht «<Dame auf dem Einhorns»,
wo wir lesen «...leicht geht...», dann «trabtes, «beeile dich», «schnellte», bis
zu «leicht gleitet» hinab. Die Technik des Ein- und Ausatmens, langst als vitaler
Rhythmus aller Wesen unbestreitbare Geltung beanspruchend, ist in Wilhelm
Lehmanns Gedichtkunst schopferisches, ordnendes Prinzip.

Es wire uberfliissig und auch unstatthaft, von Gedicht zu Gedicht den Gehalt,
die Form zu analysieren. Man mul} diese Gedichte nehmen als was und wie sie
sind: als Kernzellen einer dichterisch erlebten, ausgeschrittenen, in Maf} und
Form gebrachten Ganzheit. Das dienende Wort erlangt dabei hochsten Zeugnis-
wert.

Wie der letzte groBartige Roman des Dichters, so trdgt auch eines der Ge-
dichte den Titel <Ruhm des Daseins». Ein jedes, bis zum «Valet» bedeutet hiezu
einen kostbaren Beitrag. Der Augenblick wird Ewigkeit, und diese verkorpert
sich im Atemzug der stillestehenden Zeit:

«Den Atem freut erlaubte Frist.
Still rithmt das Dasein sich. Die Frucht weifl ihren Kern.
Mit seinem Rebhuhn spielt Johannes, der Evangelist.

Selbst Ahasver zieht seine Straflen gern.»
Otto Basler

EIN LEUCHTTURM DER WIRKLICHKEIT
Von Walther Tritsch

Es gibt groBe Leistungen, die erst viele Jahre oder Jahrzehnte nach dem
Tode ihres Schopfers bekannt und berithmt werden — anderen wird eine
augenblickliche Wirkung zuteil. Aber auch unter diesen letzteren mufl unter-

748



schieden werden, ob das augenblickliche Wirken schon der Erkenntnis des
Wesens einer groflen Leistung entspringt, oder ob nicht trotz allem die Ent-
deckung der eigentlichen GroBtat vielleicht noch bevorstiinde?

Ich glaube, das auflerordentliche Werk von Jean Gebser, «Ursprung und
Gegenwart», zu den noch lange nicht in ihrer ganzen Bedeutung ausgeschopf-
ten rechnen zu miissen.' Es wurde schon ausfiihrlich gelobt — und wohl auch
herzhaft angegriffen —, aber Lober und Angreifer scheinen mir (mit einigen
riithmlichen Ausnahmen, wie zum Beispiel Max Bense, Werner Bock, Francois
Bondy, F.W.Bilirgi, Max Brod, E. W.Eschmann, Wilh. Szilasi, Fritz Usinger
u. a.) nicht immer vom Wesentlichen dieses Werkes ergriffen worden zu sein.
Anderes, vielleicht nur Zeitbedingtes, fiel ihnen darin noch stirker auf.

Als der erste Band im Jahre 1949 erschien («Die Fundamente der aperspek-
tivischen Sicht»), hiel es bald in groflen Zeitungs- und Zeitschriftenartikeln,
es sei ein Werk, das an Wucht und Weite den bekannten «die Zeitalter schei-
denden neuen Kulturdeutungen» an die Seite zu stellen sei: Oswald Spenglers
«Untergang des Abendlandes» und H. St. Chamberlains «Grundlagen des XIX.
Jahrhunderts». Auch Jacob Burckhardts «Weltgeschichtliche Betrachtungen»
und Arnold Toynbees «Study of History» wurden genannt.

Alle die hier Genannten hatten aber immer nur nach Ursprung und Ablauf
oder nach Gestalt und Gesicht einzelner Zivilisationen gefragt, weil ihnen die
alte Auffassung vom unentwegten Fortschritt bereits als reichlich naiv erschie-
nen war. Dagegen hat sich Gebser nicht damit begniigt, nach den Griinden fiir
Geburt und Tod einzelner Zivilisationen zu forschen. Er wollte tiefer dringen
und hat eine ganz andere Frage gestellt: woher mag die Gleichzeitigkeit des
Auftauchens #hnlicher, aber anscheinend voneinander unabhéngiger Zivili-
sationen herriithren, und woher ihr gleichzeitiges Sich-Verwandeln, unabhingig
voneinander, in neue, neuartige «Hochkulturen»? Offenbart sich darin nicht
vielleicht etwas aus unserem Ursprung, was fiir die Not unserer Gegenwart
sinndeutend und fiir ihre Ueberwindung entscheidend und wegweisend sein
konnte?

Viele von Gebsers Kiindern und Kritikern haben diese seine grolle Frage
sehr wohl gehort und bewundernd oder staunend weitergetragen — aber
manche unter ihnen haben seine Antwort miflverstanden. Sie glaubten, Gebser
habe die Entdeckung gemacht, daf} die heutige Menschheit «mutiere», das heif3t,
wie sie es auffaiten, daB wir drauf und dran sind, ganz neue Erbeigenschaften
und fortan angeborene Fihigkeiten zu erwerben. Und dall die Menschheit im
Verlauf unserer eigenen zivilisationenschaffenden Weltgeschichte — also im
verhaltnism#fig kurzen Zeitraum von etwa finf Jahrtausenden — bereits vier-
mal mutiert habe!

Gebser selbst griff in Vortrdgen, Essais, Rundfunkreden, Seminaren und Vor-
lesungen ein: nein, so habe er es nicht gemeint. Die Menschheit mutiert natiir-
lich wie alle Lebewesen, doch bis eine neue Mutation sich in der Gesamtheit
einer Spezies durchsetzen kann — das dauert jedesmal etwa tausend Genera-
tionen, so wie Bazillen nach etwa tausend Generationen gegen Antibiotika
immun werden. Nur daf} tausend Generationen von Bazillen eine Frist von viel-
leicht dreiBlig Monaten benotigen, tausend Menschengenerationen aber einem
Zeitraum von etwa dreifligtausend Jahren entsprechen. Biologische Mutationen
konnte Gebser ganz gewill nicht gemeint haben, diese kommen fiir das ver-
gleichsweise viel raschere Auftreten und Sichverwandeln und Sterben von
Zivilisationen nicht in Betracht. Gebser spricht von Mutationen des Bewul3t-
seins, also des geistigen Erlebens und Deutens — und dieses ist weitgehend

1 Jean Gebser: Ursprung und Gegenwart, Deutsche Verlagsanstalt, Stuttgart.

749



davon abhingig, was zu bemerken, zu sehen, zu glauben, zu deuten, zu werten
jeweils den Menschen von einigen wenigen «Spannungstrigern» auferlegt wird:
dies ist es, das mutiert.

Gerade iber das uns jeweils neu Auferlegte und Gegebene herrscht aber
unter den Miannern der Wissenschaft heute noch immer ein wunderlicher Streit.
Die einen behaupten, es sei die Technik, die fiihrt; andere meinen, es wiren die
Ideen, der Glauben, die Riten und Sitten; oder sie halten die sozialen Ver-
fassungen, Institutionen, Ueberschichtungen oder Herrschaftsverhiltnisse
innerhalb einer bestimmten Zivilisation fiir das Primire, andere wollten be-
kanntlich die Rassen dafiir verantwortlich machen, und noch andere rufen sehr
laut (um so lauter, je offenkundiger die Tatsachen ihnen Unrecht geben), es
miisse sich um die materielle Verfiigungsgewalt iiber die Produktions- und
Konsumtionsmittel handeln — und natiirlich um den Unterrichtsapparat.

Der wunderliche Streit, «wer eigentlich die Zivilisationen macht», und die
wohl einzigartige Fragenstellung, durch welche sich Jean Gebser liber diesen
Streit erhebt, moge hier durch ein Bild erlautert werden: wenn wir die gesamte
uns Menschen gegebene Wirklichkeit als einen Horizontkreis auffassen, so um-
spannen unsere jeweils von unseren Zeitgenossen in uns ausgebildeten F3hig-
keiten des geistigen und seelischen und korperlichen Erlebens und Deutens stets
nur einen kleinen Teil unserer biologischen Moglichkeiten — nur einen kleinen
Teil dieses Horizontkreises der Wirklichkeit. Etwa so, als ob ein einziger Sektor
durch das Strahlenbiindel cines Scheinwerferlichtes grell beleuchtet ware und
alles andere im Dunkel bliebe. Nur, leider, kreist das Scheinwerferlicht nicht
etwa gleichmalflig und unabldssig um den Horizont, wie in unseren See- und
Flughifen, sondern bleibt starr auf einen einzelnen mehr oder minder schmalen
Ausschnitt gerichtet, auf einen Sektor nur, viele Menschengenerationen lang,
um dann plotzlich mit einem Ruck einen anderen Sektor grell zu beleuchten,
und alles, was den Vitern und Vorvitern einzig vertraut war, sinkt wieder ins
Dunkel zurlick. Historiker fragen nach den Leuchtturmwéirtern, die diesen
Scheinwerfer bedienen, oder nach den geheimnisvollen Leuten, die den Leucht-
turmwairtern befehlen. Soziologen beschreiben den Hohlspiegel, der das Licht-
strahlenbiindel versammelt. Psychologen untersuchen das Raderwerk, das den
Hohlspiegel in eine bestimmte Lage bringt. Die Theologen schauen nur auf die
Lichtquelle, auf die Flamme, die da brennt — wahrend die Wirtschaftsforscher
behaupten, dal es nur auf den unentbehrlichen Brennstoff fiir diese Flamme
ankomme, und darum forschen sie nach dessen Zusammensetzung, Verbrauch,
Kosten, Zufuhr- und Erzeugungsmoglichkeiten.

Gewill, Gebser fragt nach allem diesem auch. Aber er stellt die den meisten
verborgen gebliebene Hauptfrage nach den plotzlichen Aenderungen in der
Wahl des allein beleuchteten Sektors des menschlichen BewuBtseins und nennt
solche sprunghafte Aenderungen mit Recht: geistige Mutationen. Er forscht
nach den Griinden fiir die Richtungsveridnderungen des Strahlenbiindels, das
immer von goéttlicher Flamme kommt, immer von irdischem Brennstoff gespeist
wird, immer in einem sozialen Spiegel von grollerer oder kleinerer Brennweite
versammelt ist, immer von Menschen bedient und befohlen, immer durch
psychologisches Raderwerk iibertragen werden muf}: Wie und warum wechselt
der Richtstrahler seine Stellung und offenbart dadurch den Menschen einer
Zivilisation, einer Epoche, einer Gesellschafts- oder Glaubensschicht auf einmal
andere, ganz neue Moglichkeiten des Erlebens und Deutens und Meisterns der
Wirklichkeit, versagt ihnen alte Moglichkeiten, steht viele, viele Generationen
lang still, um sich dann auf einmal einem anderen Sektor der Wirklichkeit
zuzuwenden?

750



Wie kommt es, dafl zum Beispiel die ganze Menschheit jahrtausendelang nur
flir Trug hielt, was sie doch sehen, tasten, greifen konnte, und fiir einzig «wirk-
lich» nur den Willen geheimnisvoll unkontrollierbarer Dimonen, die noch nie-
mand gesehen hat? Wie kommt es, dal dann plotzlich diese magische Auf-
fassung der Wirklichkeit einer nicht mehr zaubernden, sondern symbolhaft und
mythisch deutenden Auslegung Platz machte? Und wie kommt es, dal wir auf
einmal von sachlicher Kontrolle uns so weit iiberzeugen lassen, bis manche von
uns hernach Miihe haben, iiberhaupt noch Wesentliches, Werteschaffendes hin-
ter den toten Sachen, hinter den wechselnden Beziehungen oder dialektischen
Prozessen zu entdecken und dabei den «Sinn der Welt» verlieren?

Jean Gebser bezeichnet diese sehr seltsamen, verhiltnismaBig plotzlich in der
Geschichte der Menschheit auftauchenden Veranderungen des Richtstrahlers —
von denen die Art der durch Menschen wahrnehmbaren Wirklichkeit abhingt —
als Mutationen des Geistes, des Zuordnens aller unserer Beziige zum Du, zum
Ich, zur erlebbaren Welt. Mutationen unserer Erlebnisfahigkeit. Denn tatsich-
lich, solche Mutationen werden verhaltnismaBig plotzlich offenbar, scheinen aus
dem Nichts aufzutauchen, und vererben sich dann weiter.

II.

Gebser ist zunichst als Kiinstler an diese seine Hauptfrage herangetreten und
hat dann den ganzen Umfang der Wissenschaften und der Forschung gewissen-
haft herangezogen, um zur sachlichen Bestitigung seiner inneren Schau zu
gelangen (vgl. sein schon in dritter Auflage verbreitetes Buch «Abendlandische
Wandlung»). So spricht er auch hier — in den «Fundamenten der aperspek-
tivischen Welt> — anschaulich von «Ebenen des Bewufltseins». Er hitte auch
«Grundlagen des Bewulltseins» sagen konnen.

Er unterscheidet zunichst, welche Weltgegenden des BewuBtseins es sind, die
der Richtstrahler unserer Wirklichkeit in der Menschheitsgeschichte abwech-
selnd je einmal beleuchtet hat: namlich erstens die magische, durch Zauber
wirkende, sodann die mythische, durch Deuten lockende, drittens die mentale
Wirklichkeit, die rational perspektivisch durch Auseinanderfalten im Raum
und in der Zeit, durch Bedingungserforschung und Apparatebau sich erfillt —
und viertens die neue, «aperspektivische Welt», die jetzt im Werden ist, um uns
jeweils die Gesamtheit von latent gegebenen Moglichkeiten innewerden zu
lassen, durch Ueberwindung aller perspektivisch in Raum und Zeit isolierten
Teilansichten, «integrierend und diaphan als Ganzheits.

Wenn Gebser hierbei von «Dimensionens des BewuBtseins spricht, so um-
schreibt er damit die besondere Eigentiimlichkeit des Wunders: natiirliche Vor-
gange innerhalb eines Raumes werden unerklirlich fiir den, der nur die Ebene
kennt; das in der Ebene Getrennte kann durch Projektion auf einer Linie
zusammenfallen und vereint erscheinen — und auf einer Kugeloberfliche ist
die geradeste und kiirzeste Linie ein Hauptkreis; denn die Sehne verlduft jen-
seits der Moglichkeiten einer Kugelfliche. Ebenso bedeutet die jeweils hohere
Dimension des BewuBtseins eine neue Unterscheidungsmoglichkeit von bisher
Nichtunterscheidbarem, eine Natiirlichkeit von bisher Wunderbarem, eine neue
Fahigkeit also, aber auch einen neuen Glaubensverlust — eine neue <«Aufgabes
im tragischen, aber auch im schopferischen Doppelsinn dieses Wortes. Darum
ist fiir Gebser die archaische, noch nicht ichbezogene Welt der nur ahnenden
Altsteinzeit «nulldimensionals, die magische Welt der mittleren Steinzeit mit
ihrem Identifikationszauber «eindimensional», die mythische Deutungsebene des

751



Erlebens durch ihre Polaritdt «zweidimensional», die mentale Verstandeswelt
durch ihre Perspektiven «dreidimensional», wihrend die Ueberwindung von
Zeit und Raum unsere Welt vierdimensional mache. Gebser zeigt — und dies
ist sein Hauptanliegen — dafl ohne Losung dieser neuen Aufgabe, nimlich ohne
Gelingen solcher heute erst im Beginn begriffenen, aber bereits stiirmisch ver-
laufenden vierten Mutation unserer Bewiltigungsart aller Wirklichkeit (unseres
Filters fiir alle Wirklichkeit, oder, wenn man so will, unserer Brille fiir alle
Wirklichkeit) nicht nur die abendlidndische Welt verloren sein wiirde, sondern
wahrscheinlich die gesamte, in ihrer neuen Vielzahl bereits auf die sehr zwei-
schneidigen Errungenschaften der abendlandischen Welt unbedingt angewiesene
Menschheit dem Untergang preisgegeben wire; im Gegenteil, durch die tatssch-
liche Erfiillung dieser vierten Mutation des BewulBtseins (und daher des Be-
waltigenkonnens unserer Wirklichkeit) werden Ursprung und Gegenwart wie-
der vereint fiir uns wirksam und ein neues «aperspektivisches» Zeitalter bricht
fiir uns heran.

Um dies glaubhaft zu machen, analysiert Gebser den Werdegang der men-
talen «dreidimensionalen» Denkstruktur, beschreibt die Entdeckung von Raum-
und Zeitperspektive, von Subjekt und Bedingtheit, und untersucht unsere ver-
schiedenen Paradiese fiir relative Teilerkenntnisse, deren erstes Auftauchen in
der griechischen Antike, deren Effizientwerden seit der Renaissance, deren all-
méhliches Defizientwerden in unserem neunzehnten Jahrhundert. Hierauf
schildert er die ersten AeulBlerungen und priift die ersten Anzeichen des neu-
auftauchenden «vierdimensionalen aperspektivischen BewuBtseins», das mit
dem Gewordenen zugleich auch das jeweils Mogliche sehen will, Ort- und Zeit-
bedingtheit {iberwindet und dem Einzel-Ich die verlorene Lebensgemeinschaft
wiedergibt. Hochst aufschluflreich sind auch die Kapitel liber die Geschichte
der Phinomena Seele und Geist, das Numinose, Todes- und Lebenspol der Seele,
Symbolik der Seele und des Geistes, Erleben und Erfahren, perspektivisches
und paradoxales Denken, die Befreiung aus der Zeit, das Gewahrwerden des
Diaphanen...

Der zweite Band, erschienen 1953, bringt dann die «Manifestation der
aperspektivischen Welt>: den «Versuch einer Konkretion des Geistigens. Hier
werden die neuen geistigen Strukturen und Moglichkeiten eines Erlebens der
neuen Wirklichkeit sachlich geschildert; nach einleitenden Kapiteln, die von
der Wandlung des Zeitbegriffs unseres Jahrhunderts und von der Ueberwin-
dung der Zeitangst handeln, wird die «<neue Mutation» im einzelnen untersucht;
ihr Klima, ihr Thema, ihre neuen Aussageformen, das Wesen ihrer neuen Kon-
zepte, das neue BewuBtsein der neuen Moglichkeiten, die sie uns gibt, all dies
wird uns unmittelbar nahe gebracht. Und damit kommen wir auch zu neuen
Einsichten in das Wesen des Schopferischen.

Es folgt dann eine Reihe von auBlerordentlich aufschluflreichen Kapiteln tiber
die einzelnen «Manifestationen der aperspektivischen Sicht», in Mathematik,
Physik, Biologie, in den Geisteswissenschaften, in den Sozialwissenschaften, in
den Kiinsten, Musik, Architektur, Malerei und Dichtung, und zum Abschluf}
eine Untersuchung der Gefahren, welche die gegenwirtige Uebergangsepoche
bringt, bringen muf}: der Umgang mit «reduzierten Geistern, reduzierten Auf-
gaben, falschen Alternativen ...», und die Losung: Das Wiederzusammenwach-
sen des Geistigen mit unserem BewulBtsein, mit unserem aus den magischen,
mythischen, mentalen Teilbereichen erlosten und sie wieder umfassenden Be-
wulltsein, als neue Ermoglichung unserer menschlichen Ganzheit, ohne Riick-
falle in primitive Vereinfachungen und kiinstliche Verarmung.

In diesem zweiten Bande erfihrt der Leser viel iiber die neuen Formen, die
alle unsere Kiinste, Wissenschaften, Institutionen, Denk- und Urteils- und Tat-

752



Entscheidungen und Lebensaufgaben angenommen haben und noch annehmen
werden: hier bewihrt sich Gebsers Weltschau, hier besteht sie ihre praktische
Probe. Da er selbst aus der kiinstlerischen Darstellungswelt kommt, nicht aus
der wissenschaftlichen Unterscheidungswelt, so meint er auch mit den Aus-
driicken «zeitfrei» und «aperspektivisch» dasjenige, was nicht unterhalb, son-
dern oberhalb ist, was Zeit und Perspektive und andere Subjekt-Objekt-Be-
ziehungen transzendiert, was sie iiberwindet, weil es bereits jenseits liegt und
sie aus einer hoheren Dimension einbegreift. Seine Ausfiithrungen sind deshalb
auch da am Aufschluflreichsten, wo er sich mit den Kiinsten befaBt, und mit
den Wissenschaften vom Menschen. Nicht etwa, als ob sie in der Mathematik
weniger zutrdfen, aber ein Mathematiker hitte vielleicht andere Beispiele ge-
wihlt, hitte vor allem die Inversion herangezogen, das neue Spielen- und
Losenkonnen durch Reduzieren von Dimensionen, die neuen offenen Funktions-
netze, die Gruppenmathematik (auf die Gebser tibrigens hingewiesen hat), vor
allem aber die neue Mathematik der «Familien und Regionen und Gebiete und
Kraftfelder von Losungsmoglichkeitens.

Also nicht einen blof} historisierend deutenden Riickblick auf die Vergangen-
heit, nicht eine blol fordernde Analyse der gegenwirtigen Not, nicht eine blof
warnende Prognose in drohende Zukunft, nicht eine blo} kiindende Schau iiber
menschliche Moglichkeiten vermitteln uns diese beiden Biicher Jean Gebsers:
sie sind alles dieses zugleich und noch wesentlich mehr — sie bringen uns eine
Kldrung von Ursprung und Gegenwart und wirken dadurch als Aufruf und
Wegweiser fiir heutiges Leben und Handeln und Urteilen, weil sie uns inne-
werden lassen, was wirklich — und was moglich ist.

III.

Es diirfte niitzlich sein, hier zum Schluf} noch iiber die wichtigsten der bereits
lautgewordenen Millverstindnisse und Einwinde wenigstens ein paar auf-
kldrende Worte zu sagen.

Dall Gebsers Werk nicht blofl Geschichte oder Deutung oder Prognose ist,
sondern ein Wegweiser aus unserem Ursprung in unsere Gegenwart — gerade
weil die von ihm evident gemachte «Mutation des Geistes» keine Mutation des
menschlichen - Gehirns sein kann —, dafl seine Nomenklatur und Ausdrucks-
weise mehr aus dem kiinstlerisch-anschaulichen Bereich stammt als aus dem
begrifflich-abstrahierenden der «gerade zu iiberwindenden nur mentalen
Sphédre» — das mufl den Spezialisten manchmal drgern, ist aber fiir den Leser
oft ein Vorteil: Gebsers Biicher werden dadurch leichter verstdndlich, werden
dadurch um so aufschluBlreicher, ohne an wissenschaftlicher Prizision einzu-
biiBen.

Hier noch zwei Einwinde anderer Art. Die vier grolen Weltgegenden oder
«Dimensionen» des menschlichen Erlebens sind offensichtlich nicht unterein-
ander vertauschbar. Die Aufeinanderfolge ihres Auftauchens ist nicht umkehr-
bar in der Zeit, sie sind nicht gleichwertig: auf die magische Wirklichkeit folgt
die mythische, nicht umgekehrt, auf diese die mentale, nicht umgekehrt, und
auf diese erst die integrale Darlebensmoglichkeit — jede ist um eine ganze Di-
mension reicher als die ihr unmittelbar vorangehende. Fillt Gebser dadurch
etwa dem lingst iiberwundenen Fortschrittsgedanken des neunzehnten Jahr-
hunderts zum Opfer, wonach wir es so herrlich weit gebracht hitten? Ordnet
er am Ende gar das gesamte Menschheitsgeschehen auf sich selbst — und auf
Picasso — als hochste Spitze zu? Wenn dies wahr wire, dann lohnte es nicht,
iiber seine Biicher auch nur ein Wort zu verlieren.

48 753



Gebser zeigt im Gegenteil — und gerade dies gehort zum AufschluBBreichsten
seiner Darlegungen — wie jede dieser BewuBtseins-Strukturen in der Praxis
«defizients wird, unvollstindig wird, untauglich wird und verarmt. Und wie es
uns aufgegeben bleibt, das unersetzlich Schopferische und Rettende auch ihres
Bereichs, gerade ihres Bereichs, in uns durch Reichtum seltsam Verarmten
wiederzugewinnen — und das Ueberwundene, Defiziente, Blinde ihrer Allein-
herrschaft kiinftig zu meiden. Er hat stets den ganzen Menschen und die ganze
Menschheit vor Augen und nicht die naive Fortschrittsidee der frohlich-un-
entwegten Allesschlucker, oder die auch nicht gescheitere Umkehr-Idee der
Romantiker, «zuriick zu heilsamer Primitivitidts. Er ist wohl der letzte, der die
Zivilisation des Abendlandes mit dem Heil der Menschheit identifizieren wiirde
— aber er vergilit auch nicht, da3 durch die Zivilisation des Abendlandes ge-
wisse Gegebenheiten neu in die Welt gesetzt worden sind, ohne welche die
nunmehr zweieinhalb Milliarden Menschen nicht mehr weiterleben konnen.
Weil der Ertrag der Tagesarbeit eines Menschen nirgends mehr ungestraft auf
dem Niveau eines Viertels der Arbeitskraft eines grasfressenden Ochsen ver-
bleiben kann, auch wenn dadurch fiir romantische Prinzen das Leben schoner
war als jetzt. Und er vergiit auch nicht — was unsere Neutralisten so gern ver-
gessen —, dal} es zwischen dem Prinzipium Individuationis — dem Prinzip der
abendlindischen Menschheit schon seit der Jungsteinzeit — und dem Prin-
zipium Assimilationis — dem Prinzip der gesamten iibrigen Menschheit seit der
Altsteinzeit — jetzt keine «Koexistenz» mehr geben kann ohne dall dieser
Gegensatz erst durch eine neue «Integrations iiberwunden werde. Ueberwun-
den werden muf}, wenn die Menschheit iiberhaupt weiterleben will.

Dies fithrt uns zum letzten der grundsétzlichen Mif3verstindnisse, die zu Ein-
winden gegen Gebser gefiihrt haben. Historiker und Prahistoriker entsetzten
sich namlich iiber seine angebliche «Menschheitsgeschichte als Eintopfgericht».
Wie? Die ganze Menschheit — die verschiedensten voneinander unabhingigen
Zivilisationen — wéiren einem gleichzeitigen Wechsel von Erlebensformen und
«Dimensioneny unterworfen?

Gebser hat aber nie die Verschiedenheit der Zivilisationen vergessen und
widmet immer wieder dieser Verschiedenheit einen sehr wesentlichen Teil
seiner Darlegungen. Er ist sich zum Beispiel bewuflt, dal} der Uebergang von
altsteinzeitlicher Unmittelbarkeit des Erlebens zur magischen Erlebnisform der
hoheren Jiger und der Ziichter in mittlerer Steinzeit nur durch sehr markante
Ueberschichtungen und Ueberlagerungen in tiefgreifend verdnderter Umwelt
entstanden sein kann, sehr ortsgebunden also, wie die neuere Archiologie dies
bereits festgestellt hat — und also keineswegs als «menschliches Eintopfgerichts.

Im Gegenteil, Gebser isoliert ganz neu eine alte, aber fiir neue Einsicht nun
erstmalig 16sbar gewordene Frage: wie kommt es, dal gewisse magische Er-
lebnisformen des Zauberns nach jahrzehntausendelanger «Unmittelbarkeits des
altsteinzeitlichen Menschen an so vielen Punkten der Erde fast gleichzeitig auf-
tauchen? Wie kommt es, dal dann am Nil, im Zweistromland, am Indus, am
Ganges, am Yang-Tse, die neuen «mythischen» Erlebnisformen wiederum fast
gleichzeitig sich durchsetzen? Und warum blieb Europa gegen diese Entfal-
tungen erst um Jahrtausende zuriick, um dann, nach dem Aufholen dieses
ratselhaften Abstandes, plotzlich allein die «<mentale» Erlebnis- und Titigkeits-
form und dadurch fiir ein paar Jahrhunderte eine seltsame, aber sehr wirkliche
Weltherrschaft zu erringen — und wieder zu verlieren?

Das ist gerade die Frage, die Gebser so klar gestellt hat: wie iiberwindet die
heutige Menschheit, diese Zusammenballung nunmehr lebensnotwendig auf-
einander angewiesener Volker und Ueberschichtungen, solchen ganz neuartigen
Anachronismus, der ihr todlich werden konnte? Und inwiefern kann die

754



«Ueberwindung des nur-perspektivischen Sehens von jeweils zeitgebunden
Gewordenem, Fertigem, Welkendem» uns der Losung dieser Frage — und einer
Losung aus unserer Not — durch «integrales Erfassen des Moglicheny nidher-
bringen?

So stellt uns die neue aperspektivische Welt die neue Aufgabe, gibt uns die
neuen Mittel, kann also aus alter und neuer Not auch retten.

Aber wer ist es zuletzt, der am «Richtstrahler» unserer Wirklichkeit von Zeit
zu Zeit so geheimnisvoll riickt? Gebsers «Ursprung und Gegenwarts» hat dieses
Problem erkannt und gestellt. Vielleicht ist es die Begegnungsforschung, die es
zu losen vermaochte.

DAS SONETT

Als der Heidelberger Romanist Walter Ménch vor Jahren das schone Buch
«Das Gastmahl» veroffentlichte, deutete dessen Untertitel «Begegnungen
abendlandischer Dichter und Philosophens auf das besondere Anliegen des
Verfassers hin: die geistige Einheit des Abendlandes an einigen exemplari-
schen Begegnungen sichtbar zu machen. Walter Monchs Bemiihungen waren
und blieben darauf gerichtet, die grollen geistigen Zusammenhinge aus den
geistigen Begegnungen der Menschen, die Trager geistiger Krafte waren, auf-
zuzeigen. Thm schwebte als Ziel seiner Arbeit die Schaffung einer echten
europiischen Geistesgeschichte als selbstindige Disziplin vor. Das neueste
Werk Walter Ménchs: Das Sonett / Gestalt und Geschichte (F. H. Kerle-Verlag,
Heidelberg, 341 Seiten, DM 25.80) dient in gewissem Sinne derselben Aufgabe.
Zunichst gibt Monch eine eingehende, philologisch fundierte Darstellung von
Gestalt und Wesen des Sonetts, dieser einzigartigen Form dichterischer Ge-
staltung, deren Bewiltigung sich die Dichter aller européischer Volker immer
wieder zur Aufgabe gemacht haben; ja es scheint, als ziehe diese Form gewisse
Dichter wie eine Art Magnet an. Dabei bleibt es erstaunlich und reizvoll zu-
gleich, zu heobachten, wie vielfidltige, ja unerschopfliche Wandlungen die
vierzehn Verse dieser Form fihig sind. Fiir den Laien bleiben diese vierzehn
Verse immer ein Sonett; der Kenner aber weill, dal diese Sonette, wenn sie
wirkliche, echte Dichtungen sind, alle ein sehr eigenes Leben fiithren, ja, daf
die Echtheit des Sonettes davon abhingt, wie weit dieses Eigenleben zutage
tritt. Es bleibt aber auch wunderbar, zu sehen, wie sich in dieser auf den
ersten Blick fast starr erscheinenden Form nicht nur das Wesen der einzelnen
Dichter, sondern auch das Wesen der Volker auszudriicken vermag. Mit gutem
Recht deutet Monch an einer Stelle seines Buches darauf hin, wie viele Para-
doxien in dieser Form stecken. Er zeigt auch aus Bekenntnissen der Dichter,
wie die einen das Sonett als die hochste aller Formen bezeichnen und gleich-
zeitig von der Leichtigkeit sprechen, mit der diese Form zu meistern sei, wiah-
rend andere wieder sie als die schwierigste aller Gattungen erkennen, so dal
Boileau-Despréaux meinen, es konne nur alle hundert Jahre ein gutes Sonett
zustande kommen, das dann aber allein ein langes Gedicht aufwiege.

Die Geschichte des Sonetts, die im groBleren, zweiten Teil des Werkes dar-
gestellt wird, zeigt denn auch ein erregendes Auf und Ab von Blithen und
Welken dieser aus der abendlindischen Literatur nicht wegzudenkenden Form.
Diese Geschichte reicht von den ersten Urspriingen im Heimatland des So-
netts, in Italien, bis zur Sonettendichtung unserer Gegenwart in den euro-
pdischen Volkern. Der geschichtlichen Darstellung liegt eine sorgfiltige, bis
in die verborgensten Einzelheiten gehende Quellenarbeit zugrunde, fiir die

755



der Verfasser Bewunderung und Dank verdient. Er hat eine Fiille von Stoff
durchforscht, dargestellt und gedeutet; aber es ist ihm dabei gelungen, iiber
all den Einzelheiten den Blick fiir das Ganze nicht zu verlieren; dadurch ist
sein Buch lesbar geworden. Ihm sind die Grundkrifte vertraut, und er sucht,
wo immer er den Spuren der Sonettdichtung folgt, nach ihnen. Er trachtet
aber auch immer danach, hinter der abendldandischen Entwicklung des Sonetts
die geistigen Begegnungen der Volker, das Verbindende und Komprehensive
neben den volkischen Einzelziigen sichtbar zu machen. Wir begleiten so den
Verfasser vom Italien Petrarcas, Michelangelos, Brunos, Tassos und Marinos
nach Spanien und Portugal, wo Luiz de Camoes, Lope de Vega und Gongora
dem Sonett eine eigene Gestalt verliehen, in der Monch leitende Wesensziige
der Volker wieder entdeckt. Einen revolutioniaren Bruch mit der italienischen
Tradition erkennt der Verfasser in der Sonettendichtung Frankreichs und
Englands. Hier werden vor allem die Dichter Du Bellay, Spencer, Sidney und
Shakespeare eingehend gedeutet und gewirdigt. Die Niederlinder und die
Deutschen fithren die Sonettendichtung von der Renaissance zum Barock.
Opitz, Fleming, Gryphius haben zur abendlandischen Sonettendichtung giiltige
Beitridge geliefert. Im ausgehenden 17. und den beiden ersten Dritteln des
18. Jahrhunderts stellt der Historiker einen allgemeinen Niedergang der euro-
paischen Sonettendichtung fest, die erst im 19. und 20. Jahrhundert wieder zu
neuer Entfaltung und teilweise auch zur Bliite gelangt, so dal der Verfasser
den Sonetten des 19. und 20.Jahrhunderts eine Sonderdarstellung widmen
durfte.

Es ist fiir den Freund und Kenner der Literatur erregend, Walter Maonch
auf seinem Weg durch die Jahrhunderte und die Volker zu begleiten; denn er
geht dabei nicht nur den Spuren einer Dichtungsgattung nach, er nimmt auch
teil an einer hochst eigentiimlichen schopferischen Kraft, deren Bemiihen es
ist, einer festen Form immer neues Leben zu verleihen. Walter Monch sagt:
«Das Sonett ist die Idee einer Form schlechthin, unabhéngig von Ton, Far-
bung, Inhalt.» Er weill aber auch genau, dall die Aktualisierung des Sonetts
— er nennt es das Sonettieren — sich immer zwischen der hohen Kunst der
Erfullung der vorgegebenen Form mit dem ihr wiirdigen Gehalt und dem oft
leeren Formenspiel bewegt. «Aber das Spiel bleibt eitel und fiir ein Wort-
kunstwerk unpassend, so lange es sich nur in Wortklangfiguren verschwendet.
Wenn jedoch in der ersten Empfangnis des Gedichts Seele und Leib, das heif3t
Gehalt und Form unzertrennlich werden, und wenn die Aussage des Dichters
sich notwendig in die Sonettenform schmiegt und dadurch zur héchsten Wir-
kung gelangt, dann erkennen wir das Wesen des Sonetts und die Bedeutung
seiner Form.»

Walter Monchs Werk verdient als ein wichtiger und wesentlicher Beitrag zur
Geschichte der europiischen Literatur und zur Formengeschichte im beson-
deren Beachtung und Dank. Dies um so mehr, als die sehr umfassenden An-
merkungen der Wissenschaft nicht nur fruchtbare Hinweise liefern, sondern
viele schwer zugingliche Quellen sichtbar machen.

Nicht in gleicher Weise gliicklich ist die Anthologie, die unabhingig von
diesem Werk erschienen ist: Sonette der Vélker / 700 Sonette aus sieben
Jahrhunderten / Ausgewihlt und ins Deutsche libertragen von Karl Theodor
Busch (Drei-Briicken-Verlag, Heidelberg, 486 Seiten, DM 14.80). Die ausge-
wihlten Sonette von vierhundert Dichtern und Dichterinnen fast aller Spra-
chen, in denen Sonette geschrieben wurden, zwingen uns wohl Achtung ab
fiir den Fleill und die Hingabebereitschaft, mit denen hier ein Autor eine fast
unlosbare Aufgabe mit Leidenschaft und Liebe unternommen hat. Gewif3 {iber-

756



mitteln uns diese Uebertragungen den Stoff, besser gesagt den Inhalt und die
Form des Sonettes; aber nur in ganz wenigen Ausnahmen lassen sie uns das
Dichterische im hoheren Sinne, also eben das, was ein Sonett zu einem Sonett
und ein Gedicht zu einem Gedicht macht, ahnen. Das Pneuma, das kaum zu
ubersetzen ist, fehlt. Ein Werk, wie es der Verlag wagte — auch dieses Wagnis
verdient Bewunderung — 146t sich wahrscheinlich niemals von einem einzelnen,
sondern nur von einer Schar sehr wohl aufeinander abgestimmter dichterischer
Menschen wagen und einigermaflen befriedigend losen. Otto Heuschele

WALLACE STEVENS’' GESAMMELTE GEDICHTE

Von Peter Spycher

Als der amerikanische Dichter Wallace Stevens am 2. Oktober 1954 75jihrig
wurde, gab der Verlag Alfred Knopf (New York) zur Feier dieses Tages seine
Gesammelten Gedichte heraus.' Stevens gehort zu den besten zeitgenossischen
Dichtern Amerikas, aber als vornehmer Nachfahre und eigenstindiger Fort-
setzer der franzosischen Parnassiens und Symbolisten und stiller Schiiler
Eliots, der anderseits auch die Dichter der englischen sogenannten metaphy-
sischen Schule und Coleridge und Wordsworth zu seinen Ahnen zihlen darf,
ist er von jeher ein Dichter der Kritiker, nicht einer des Volkes, gewesen. Und
auch personlich hat er sich immer im Hintergund gehalten.

Der grofle, ziemlich schwer gebaute Mann mit kurzgeschnittenem grauem
Haar, scharfblickenden Augen, weicher Stimme, die gern in herzhaftes Lachen
ausbricht, mit tadelloser Haltung und Kleidung versieht auch heute noch den
Posten eines Vizeprasidenten der Unfall- und Schadenversicherungsgesell-
schaft in Hartford, Connecticut. Auf dem Weg von seinem Haus zum Geschift,
den er zu Full geht, formen sich ihm manche seiner Gedichte. Ist er wirklich
ein Mann, der — wie er sagt — «sein Leben nicht teilt, sondern einfach weiter-
lebt»? In seinem Werk gibt es jedenfalls keine Hinweise auf seine Erfahrungen
als Versicherungsjurist.

Weniges aus seinem Leben ist bis dahin bekannt. Seine Schriften enthalten
fast nichts Selbstbiographisches, und mit miindlichen Mitteilungen ist er karg
gewesen; auch hat er nie am Literaturbetrieb teilgenommen.

Im Jahre 1914, 35jahrig, wurde er von Marriet Monroe, der Herausgeberin
der Zeitschrift «Poetrys, als scheinbar wie iiber Nacht ausgereifter genialer
Dichter entdeckt, wihrend er in Wahrheit schon lange dem «geheimen Laster»
des Schreibens gefront hatte. Acht Jahre nach dieser Entdeckung, nachdem er
an die hundert Gedichte in Zeitschriften veroffentlicht hatte, gab er endlich
1923 sein erstes Buch, unter dem Titel «<Harmoniums, heraus. Nur wenige
Exemplare wurden verkauft, doch befestigte es Stevens’ Ansehen bei den Ein-
geweihten. Mit ganz vereinzelten Ausnahmen folgte darauf ein siebenjdhriges
Schweigen. Wihrend dieser Zeit konzentrierte er sich auf seine Geschiftslauf-
bahn als Versicherungsfachmann. Indessen lie} sich das Dichten auf die Dauer
nicht unterdriicken. 1931 kam eine zweite, etwas verdnderte und erweiterte
Auflage von «Harmoniums heraus. Und nun reihten sich an: «Ideas of Order»
(1935), «Owl’s Clovers (1936), «The Man with the Blue Guitar an Other
Poemss (1937), «Parts of a World» (1942), «Notes toward a Supreme Fiction»
(1942), «Esthétique du Mals (1944), «Transport to Summers (1947), «Three
Academic Pieces» (1947), «A Primitive like an Orb» (1948), «The Auroras of

1 Wallace Stevens, The collected Poems, Alfred A. Knopf, New York 1954.

757



Autumny (1950), Sammelbecken eines nicht mehr versiegenden Schaffens-
stroms. Hohe kritische Anerkennung und Preise gingen damit Hand in Hand.
1951 veroffentlichte er als Beitrag zu einer Theorie der Poesie einen Prosa-
band mit dem Titel «The Necessary Angel». Und jetzt umfassen sogar die ge-
sammelten Gedichte nicht nur Friiheres, sondern dazu noch 25 vorher nicht
in Buchform gedruckte Gedichte.

Stevens hatte einst darauf verzichtet, die Poes:e zu seinem einzigen Beruf
zu machen, weil er «materiellen Erfolg, eine Gattin, ein Heim, Komfort
wolltes; spdter wiinschte er mehr und mehr, er konnte alle seine Zeit dem
Studium und dem Schreiben von Poesie zuwenden; denn fiir ihn «ist die
Poesie eine der Rechtfertigungen des Lebens, und ich schreibe sie, weil sie
mir meine Erlebnisse anzunehmen und giiltig zu machen hilft.»

In einem gewissen Sinne kann man sagen, Stevens habe sein Leben lang an
einem bestimmten Gesichtspunkt festgehalten. Seine Kernfrage namlich ist
stets die Frage des Verhaltnisses zwischen der Einbildungskraft und der Wirk-
lichkeit, die Rolle der Einbildungskraft, des Dichters und des Gedichts ge-
wesen, Sozusagen jedes seiner Gedichte ist von dieser Frage entziindet oder
doch beriihrt, und alle seine Aeullerungen in Prosa handeln sie ab. Er schreibt
einmal: «Es scheint, dal poetische Ordnung potentiell ebenso bedeutsam ist
wie philosophische Ordnung. Dementsprechend ist es natiirlich, die Idee einer
Theorie der Poesie zu entwerfen, die so ziemlich dasselbe sein wiirde wie eine
Theorie der Welt, gegriindet auf eine Koordinierung der poetischen Aspekte
der Welt. Eine solche Idee dndert die Bedeutung der Poesie vollkommen. Sie
bewirkt, was Poesie selber bewirkt, das heillt sie fiihrt zu einer frischen Auf-
fassung der Welt.» Die Poesie und die sie schaffende Einbildungskraft diirfen
der Philosophie und der sie aufbauenden Vernunft gegeniiber nicht als unter-
legen angesehen werden; eher als iiberlegen, schon deshalb, weil «wir in Kon-
zepten der Einbildungskraft leben, bevor die Vernunft sie festgelegt hat. Trifft
das zu, dann ist die Vernunft einfach die Organisatorin der Einbildungskraft.»

Was ist nun das nach Stevens ideale Verhailtnis zwischen der Einbildungs-
kraft und der Welt, oder — wie er hiufiger sagt — der Wirklichkeit? Sehen
wir uns daraufhin den ersten Teil von «The Man with the Blue Guitar» an:

«They said, ,You have a blue guitar,
You do not play things as they are.
The man replied, ,Things as they are
Are changed upon the blue guitar.
And they said then, ,But play, you must,
A tune beyond us, yet ourselves,

A tune upon the blue guitar
Of things exactly as they are.»

«Sie sagten: ,Du hast eine blaue Gitarre,
Du spielst die Dinge nicht, wie sie sind.’
Der Mann antwortete: ,Die Dinge, wie sie sind,
Sind geindert auf der blauen Gitarre.’
Und sie sagten darauf: ,Aber spielen mulit du
Eine Melodie, die auBlerhalb unser ist

und doch uns selbst darstellt,

Eine Melodie auf der blauen Gitarre
Von Dingen, genau wie sie sind.‘»

758



Die blaue Gitarre ist die Einbildungskraft, die darauf gespielte Melodie das
Gedicht, der Spieler der Dichter. «Sies sind die Gesellschaft, der das Gedicht
zugedacht ist. Die «Dinge wie sie sind» sind die Wirklichkeit. Zun#chst ist es
wahr, dal} die «Dinge» auf der Gitarre anders wiedergegeben zu sein scheinen,
als sie sind. In einem andern Gedicht, <Poem with Rhythmss», hei3it es:

«The hand between the candle and the wall
Grows large on the wall.
The mind between this light or that and space,

------

It must be that the hand

Has a will to grow larger on the wall,

To grow larger and heavier and stronger than
The wall; and that the mind

Turns to its own figurations. . .»

«Die Hand zwischen der Kerze und der Wand

Wird grofl an der Wand.
Der Geist zwischen dem oder jenem Licht und dem Raum

------

Es mul} so sein: die Hand
Hat den Willen, grofler zu werden an der Wand,
GroBer und schwerer und stirker zu werden als
Die Wand; und der Geist
Wendet sich seinen eigenen Gestaltungen zu...»

Die Kerze stellt das Licht der Einbildungskraft dar, die Hand das von der
Einbildungskraft erfafite «Dings, der grofle Schatten an der Wand das Gedicht.
Die Einbildungskraft hat die Neigung, die «Dinge» zu verwandeln. Und doch
haben, um wieder zum «Mann mit der blauen Gitarre» zuriickzukehren, die
Leute recht, wenn sie verlangen, daBl die «Melodie> nicht nur <«aullerhalb
ihrer» sei, sondern zugleich auch wieder «sie selbst> und «von Dingen, genau
wie sie sind». In «Credences of Summers» ist gesagt:

«Let’s see the very thing and nothing else.
Let’s see it with the hottest fire of sight.
Burn everything not part of it to ash.»

«Wir wollen das Ding selbst und nichts anderes sehen.
Wir wollen es sehen mit dem heiflesten Feuer unserer Sicht.
Wir wollen alles, was nicht dazu gehort, zu Asche verbrennen.»

Stevens bewegt sich in seinen Gedichten unablissig zwischen den beiden
Polen: der Hingabe an die verwandelnde Einbildungskraft, die dem mensch-
lichen Geist entspringt, und der an die Wirklichkeit der «Dinge wie sie sind».
Manchmal ist ein Ausgleich erreicht, der uns an die Zeilen von Coleridges Ode
«Dejections erinnert, wo es von der Einbildungskraft heiit, sie sei

759



. ..the spirit and the power

Which, wedding Nature to us, gives in dower
A new Eearth and new Heaven,

Undreamt of by the sensual and the proud:
Joy is the sweet voice, Joy the luminous cloud:
We ourselves rejoicels

So etwa in «The House Was Quiet and the World Was Calmsy:

«The house was quiet and the world was calm.
The reader became the book; and summer night
Was like the conscious being of the book.

The house was quiet and the world was calm.
The words were spoken as if there was no book,
Except that the reader leaned above the page,
Wanted to lean, wanted much most to be

The scholar to whom his book is true, to whom
The summer night is like a perfection of thought.
The house was quiet because it had to be.

The quiet part of the meaning, part of the mind:
The access of perfection to the page.

And the world was calm. The truth in a calm world,
In which there is no other meaning, itself

Is calm, itself is summer and night, itself

Is the reader leaning late and reading there.»

«Das Haus war still und die Welt war ruhig.

Der Lesende wurde zum Buch; und die Sommernacht

War wie das bewullte Sein des Buches.

Das Haus war still und die Welt war ruhig.

Die Worte wurden gesprochen, wie wenn kein Buch da wire,
Auller daf} der Lesende iiber der Seite lehnte,

Lehnen wollte, unendlich danach verlangte,

Der Gelehrte zu sein, dem gegeniiber sein Buch wahr ist, dem
Die Sommernacht wie eine Vervollkommnung der Gedanken ist.
Das Haus war still, weil es so sein mufite.

Der stille Teil der Bedeutung, Teil des Geistes:

Die sich auf die Buchseite senkende Vollkommenheit.

Und die Welt war ruhig. Die Wahrheit in einer ruhigen Welt,
Worin es keine andere Bedeutung gibt, ist selber

Ruhig, ist selber Sommer und Nacht, ist selber
Der Lesende, der in spater Stunde dort lehnt und liest.»

An diesem stillen Abend ist alles vereint: der Leser und das Buch und die
Gedanken und Worte des Buches und die Nacht und der Sommer und die
Welt. Das einzig innig Bewegte ist des Lesers liebendes Lehnen iiber dem
Buch. Die Form des Gedichts ist die bei Stevens so beliebte Reihe von Blank-
vers-Zweizeilern, in denen genug Raum und Zeit fiir freie Meditation ist. Die
ganze oder teilweise Wiederholung der Zeile «The house was quiet and the

760



world was calms wiegt uns ein; die Wiederholung der Worter «quiet» und
«calm» legen sich sacht auf uns; die Wiederaufnahme von Wortern wie
«book», «<summer nights, «perfection», «meanings, «itselfs usw. und das ge-
legentliche Wiederauftauchen von Wortern wie «calms, «book», «page», <bes,
«itselfs am Ende der Zeilen und schlieBlich die Zeilenspriinge tragen uns
weich dahin; die Einfachheit der Sprache spiegelt die ruhige Harmonie des
Ganzen.

Was wir hier iiber das Verhiltnis zwischen Einbildungskraft und Wirklich-
keit ausgefiithrt haben, ist natiirlich sehr schematisch. Stevens hat sowohl in
seinem dichterischen Werk als auch in seinen Essays vieles und Mannigfaltiges
aus dieser Frage heraus gestaltet und dariiber abgehandelt. Um sich mit dem
bekanntzumachen, was er dariiber denkt, tut man wohl gut daran, in Erfah-
rung zu bringen, wogegen er sich wendet. Vornehmlich wendet er sich gegen
die Philosophie, besonders die rationalistische, da fiir diese die Welt statisch
und mager sei, und die metaphysische, da sie zu Unrecht iiber die Wirklichkeit
hinausgehe; gegen die Religion, wiederum da sie uns von der Welt wegfiihre
und da sie zudem in iiberalterten Vorstellungen erstarrt sei; gegen die iiber-
lieferte Romantik, da sie sentimental, unehrlich geworden sei; gegen die bar-
barische, verpolitisierte Massenzivilisation. Es ist ihm hingegen trotz aller Be-
mithungen nicht gelungen, einen klaren Begriff von dem zu geben, was er
unter Wirklichkeit versteht; es diinkt uns beinahe, als iibe das Wort «Wirk-
lichkeit» auf ihn einen solchen Zauber aus, daB} er es allem, was ihm irgend-
wie erstrebenswert erscheint, anhefte. Giiltigeres weifl er iber das Wesen und
Wirken der Einbildungskraft in der Poesie auszusagen. Sie ist «ein Verfahren
der Personlichkeit des Dichters», die Art, wie er die Wirklichkeit erfiihlt und
erfalit, «die Summe unserer Krifte»; sie erkennt die Welt, wie sie eigentlich
ist, sie schafft Mythen, sie ordnet das Chaos, sie spendet Freude. Es gibt eine
individuelle und eine kollektive Einbildungskraft, immer aber ist sie mensch-
lich, nicht gottlich. Sie «schafft die Welt, mit der wir uns unablissig und ohne
es zu wissen abgeben ... und gibt dem Leben die héchsten Erfindungen, ohne
die wir es uns nicht vorstellen konnen.» Diese <hochsten Erfindungens sind
aus uns herausgestellte Gestaltungen unserer tiefsten menschlichen Bediirf-
nisse, wie Heldentum, Vornehmheit, Liebe, Briiderlichkeit. Es sind Erfindun-
gen, doch wir konnen, ja wir miissen damit leben in einer Welt, die zwar
unglaublich schon, letzten Endes aber undurchdringlich und fremd ist und
der wir letzten Endes unterworfen sind. In «Asides on the Oboe» ist die Ver-
korperung der <hochsten Erfindungen» der «zentrale Mensch», der so be-
schrieben ist:

«The central man, the human globe, responsive
As a mirror with a voice, the man of glass,
Who in a million diamonds sums us up.»

«Der zentrale Mann, der menschliche Globus, antwortend
Wie ein Spiegel mit einer Stimme, der Mann aus Glas,
Der in einer Million Diamanten unser Wesen darstellt.»

Wiahrend Stevens’ erster Gedichtband, «<Harmoniums», uns vorwiegend den
Eindruck macht, den Harriet Monroe folgendermallen wiedergibt: «(Stevens)
ist es zufrieden, tief in der Schonheit eines Alls zu leben, dessen leichteste,
fliichtige Erscheinungen einem mit ihm iibereinstimmenden Geist geniigender
Beweis unendlich groBartiger Harmonien sind», zeigen die spiteren-Bénde
eine verstirkte Neigung, in der Auseinandersetzung mit den Entwicklungen

761



unserer Zeit nicht nur aus der Einbildungskraft heraus, sondern auch iiber sie
zu dichten. Manche in den von politischen, wirtschaftlichen und gesellschaft-
lichen Krisen erfiillten dreiliger Jahren und wihrend des Zweiten Weltkriegs
geschaffenen Gedichte sind eigentiimlich abstrakt, dunkel, sprunghaft, sprach-
lich und rhythmisch spréde. Doch finden sich daneben immer wieder wunder-
same Gebilde.

Stevens’ Gesamtwerk ist ausgesprochen geschlossen; nirgends 148t sich eine
wirklich scharfe Wendung entdecken. Die frithen Fragen, Antworten, Gesichte
begleiten den Dichter bis ans Ende; der leise Spott, die Ironie, die Selbstironie,
das Paradox; die eigenartigen, folgerichtig gebrauchten, den sinnlichen Denker
verratenden Bilder, Symbole, Metaphern; die vielen «preziosen» Worter; die
Wort- und Tonspiele; die Abneigung gegen das Offensichtliche, Eindeutige und
die Vorliebe fiir die Andeutung, die Mehrdeutigkeit; die Genauigkeit im ein-
zelnen; die manchmal trocken und knapp hingestellte These, die dann im
Fortgang des Gedichts «erprobts und «beleuchtet> wird; der meditative Auf-
bau besonders der lingeren Gedichte, deren Strophen oder Teile nicht aus-
einander hervorgehen, die vielmehr auf eine fiir alle geltende Mitte ausge-
richtet sind; die mehrheitlich einfache Metrik, der stark geziigelte Rhythmus,
die wenigen Reime; die Vorliebe fiir einerseits ganz kurze, anderseits erstaun-
lich lange, architektonisch streng ausgewogene Formen: alle diese Eigentiim-
lichkeiten trifft man iiberall in Stevens’ Werk an.

Es wiirde zu weit fiihren, auch nur die berithmtesten Gedichte aufzuzihlen;
viele davon gehoren schon jetzt zum eisernen Bestand angelsdchsischer Poesie,
und weitere wird man noch entdecken; unter den neuesten Gedichten werden
es etwa «To an Old Philosopher in Rome», «Two Illustrations that the World
Is What You Make It», «The Rock» sein.

In den «Gesammelten Gedichten» ist fast alles enthalten, was in den jeweils
letzten Ausgaben der Einzelbidnde steht; auffadllig ist, dall Stevens’ langstes
Gedicht, «Owl’s Clover», fehlt.

LUIGI PIRANDELLO: MEISTERNOVELLEN!

Dieses Biandchen enthilt zwolf aus den «Novelle per un anno» ausgewihlte
und von Percy Eckstein, der auch das aufschluflireiche Nachwort schrieb, vor-
ziiglich ins Deutsche iibertragene sizilianische Novellen des groflen, 1934 mit
dem Nobelpreis ausgezeichneten italienischen Dramatikers und Erzdhlers. Pi-
randello, 1867 in Agrigento geboren und 1936 nach einem bewegten Leben
gestorben, war Sizilianer. Sein Biihnenstiick «Sechs Personen suchen einen
Autor> (1921) hatte ihm Weltruhm eingebracht. Die Novellen, obgleich sie
an diesem Biithnenruhm urspriinglichen Anteil hatten — auch das genannte
Stiick geht auf eine Novelle zuriick —, blieben im Schatten; aber sie werden
womoglich den dramatischen Biihnenglanz iiberdauern und ihre Weltfahigkeit,
ihrer Art gemiB, erst in der Zukunft beweisen.

Diese Novellen, vor allem die sizilianischen, sind eine Art Urstoff, voll ge-
ballter und zu stets weiterer Entfaltung bereitliegender Kraft. Der Leser wird
in den bezwingenden Kraftstrom unwillkiirlich eingeschaltet. Es ist mehr als
die iibliche Spannungsgeladenheit oder Unterhaltsamkeit, was diesen zwolf
Stiicken ihren Reiz verleiht: es ist das Leben selbst in seiner Ganzheit und

1 Luigi Pirandello: Meisternovellen. Aus dem Italienischen tibersetzt von Percy
Eckstein. Manesse Bibliothek der Weltliteratur, Manesse Verlag, Ziirich.

762



abgriindigen Problematik. Ob Pirandello das Leben einer einsamen schénen
Frau (in «Die Reise») schildert, die zu Erfiillung und Tod gefiihrt wird; ob
er die unerbittliche Folge einer verspielten Jugend, die, spit wiedererwachend
und zu tragischen Verwicklungen fithrend, sich racht, in «<Das schwarze Kopf-
tuch», darstellt; oder ob er in der komischen Novelle «Der Sarg ist bereit»,
in dem Augenblick dem menschenfeindlichen Geizhals den aus Geiz ge-
hiiteten Totenbaum seiner verstorbenen Frau zutragen 14Bt, da das Mal3 voll
ist: immer sind Lebenswirklichkeiten, Schicksale in ihren letzten und héch-
sten Formen gestaltet. Immer kreisen Themen und Motive dieser Novellen
um die Lebensnote, die kleinen Freuden und doch so erhabenen Gliickselig-
keiten des geringen Menschen. Der Vagabund, der Schwérmer, der primitiv-
weise Lebenskiinstler ist Pirandellos Freund und Liebling: «Ah, du bist’s
Nazaro? Was treibst du da?» «Ich warte auf die Sterne.» «IBt du sie?» «Nein,
ich zahle sie.» — Das Sternenzihlen ist Nazaros Art, Gott zu dienen. Eine
Art Sternenzdhler und Gottdiener sind sie alle, diese Durstigen und Hung-
rigen in Pirandellos Geschichten. Sie alle, die verlassenen Miitter, verschla-
genen Matrosen, zu Unrecht Verurteilten, die Geschlagenen und durch Leid
Geheiligten, sind dem Herzen des Dichters nahe. Mit ihnen und in ihnen lebt
er. Nur ihre Existenz hat Wurzeln, die auf den Grund des Menschseins rei-
chen, und nur ihr Leben scheint ihm der Gestaltung wiirdig. Eines der er-
schiitterndsten Beispiele fiir Pirandellos Liebe zu den Abseitigen und Ver-
schupften ist seine «Donna Mimmas». Die alte steht gegen die neue Zeit; intui-
tives, naturgegebenes Wissen gegen die Banalitat der heraufkommenden, herz-
zerstorenden Wissenschaft. Und das Opfer ist der kleine Mensch, der, wie die
arme Donna Mimma das «Gesicht der Hande», die natiirlichen Lebensgaben,
seine Instinkte, und damit seine Orientierung verliert.

Pirandello, der Dichter und Moralist, steht nicht als Ankldger vor uns,
sondern als Liebender; als Erzihler von Geschichten, die der Liebe und der
Schonheit dienen. Otto Basler

«PRO MOZART>»

Betrichtliche Schweizer Beteiligung an der neuen Mozart-Gesamtausgabe

Die zweihundertste Wiederkehr von Mozarts Geburtstag (27. Januar 1956)
wird ein «tonendes Mozart-Jahr» einleiten, das an Zahl und Mannigfaltigkeit
der Darbietungen Mozartscher Werke alle bisherigen Mozart-Festivals weit
libertreffen wird. Dies zeigen schon die bis jetzt angemeldeten Veranstal-
tungen — so werden zum Beispiel die Salzburger Festspiele 1956 ganz im
Zeichen Mozarts stehen — in aller Deutlichkeit. Neben dieser praktischen
Mozart-Pflege machte sich aber auch das entschiedene Bediirfnis geltend,
die Grundlagen zu erneuern, auf denen jene Pflege fuflt, und ein Monumen-
talwerk zu gestalten, das das gesamte Wissen von Mozarts Schaffen zu-
sammenfallt und den spiteren Generationen fiir Forschung und Praxis zu-
gianglich macht. Vor genau siebzig Jahren ist die von Ludwig Ritter von
Kochel, dem Verfasser des berithmten «Kochel-Verzeichnisses» der Werke
Mozarts, ins Leben gerufene erste «kritisch durchgesehene Gesamtausgabe»
des Mozartschen Oeuvres zum Abschlufl gebracht worden. An ihr hatten
unter anderem auch Johannes Brahms und Joseph Joachim mitgearbeitet.
Die in relativ kleiner Auflage gedruckte Edition war bald vergriffen und ist
in den letzten Dezennien auch durch die Verheerungen der Kriege in ihren
Bestinden erheblich reduziert worden. Ueberdies haben neue Manuskript-

763



funde und Forschungsergebnisse so zahlreiche Verbesserungen und Ergin-
zungen notig gemacht, dafl eine vdllige Neugestaltung als einzig mogliche
Losung erscheint.

Zu einer solchen Neugestaltung, an der die ganze Kulturwelt mitarbeiten
soll, hat die «Internationale Stiftung Mozarteum», Salzburg, im Sommer 1954
nach langer Vorbereitungsarbeit die Initiative ergriffen. Die geplante «Neue
Mozart-Ausgabe», die gegen 120 Binde umfassen und in etwa 15 Jahren
vollendet sein wird, soll eine «Dankspende» der Kulturwelt an den «Licht-
und Liebesgenius Mozarty, wie Richard Wagner ihn einst nannte, darstellen.
Die gewaltigen Kosten dieser Ausgabe sollen in den einzelnen Lindern durch
eigene Komitees aufgebracht werden, die sich um Stifter und Subskribenten
bemiihen. Eines der ersten Lander, in dem sich ein solches Komitee bildete,
war die Schweiz. Prasident ist Carl J.Burckhardt, Vizeprasident Minister
Ernst Feil3t. Die {iibrigen Mitglieder sind: Ernest Ansermet, Hans-Urs von
Balthasar, Karl Barth, Friedrich T.Gubler, Jenny Hatt, Arthur Honegger,
Frank Martin, Ernst Mohr, Paul Sacher, J. R. von Salis, Paul Scherrer, Othmar
Schoeck, Willi Schuh und Tino Soldati. — Die Mitarbeit der Schweiz be-
schrankt sich aber nicht nur auf materielle Beihilfe; aus offentlichen und pri-
vaten Sammlungen wurden wichtige Manuskripte als Textvorlagen beigestellt,
und Schweizer Musikforscher haben an der Erarbeitung der endgiiltigen
Druckgestalt einen wesentlichen Anteil.

Durch zwei Delegierte (Ernst Mohr und Willi Schuh) war die Schweiz
auch neben zehn anderen Lindern an dem «Mozart-Festakty vertreten, der
am 26.Januar 1955 im Funkhaus in Koln stattfand, und der in Gegenwart
des deutschen Bundesprasidenten Theodor Heull ein von Hans Schmidt-
Isserstedt geleitetes Mozart-Konzert des Sinfonieorchesters und Chors des
Kolner Rundfunks und eine programmatische Rede des Leiters der «Neuen
Mozart-Ausgabes», des Augsburger Mozart-Forschers Ernst Fritz Schmid
brachte. Den Hohepunkt des Festaktes bildete die Ueberreichung des eben
fertiggestellten ersten Bandes des neuen groflen Werkes an die Delegierten
durch den Vertreter der Internationalen Stiftung Mozarteum, Salzburg. Die
graphische und wissenschaftliche Ausstattung, in der sich dieser erste Band
(Mozarts Werke fiir zwei Klaviere) und der dazugehorige Revisionsbericht
prasentierten, 146t fiir die weitere Entwicklung des die intensive Forderung
aller Musikfreunde verdienenden Monumentalwerkes das Schonste erhoffen.

Willi Reich

764



	Kleine Rundschau

