
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)

Heft: 12

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

WILHELM LEHMANN: «ÜBERLEBENDER TAG»

Gedichte aus den Jahren 1951 bis 1954'

Man müßte sich nicht einmal Lehmanns strenge Auffassungen und Theorien
von Dichtung und Gedicht zu eigen gemacht haben, um zu erkennen, zu erfahren,

daß es sich bei diesen 29 Gedichten um eigenständige, keiner Konvention
dienende, aber großen Traditionen verbundene, einzig der ganz individuellen
Form, dem persönlichen Maß und Erlebnis verpflichtete lyrische Schöpfungen
handelt. Lehmann prägte den Satz: «Dichten heißt ein rhythmisches Spiel mit
Vorstellungen. Phänomene und Empfindungen können in Sprache, Bezeichnetes
in sein Zeichen eingehen. Was Seufzer, Umarmung, Kuß leisten, leisten Worte;
das bleibt dichterischer Glaube. Hegte der Dichter ihn nicht, er schwiege lieber.
Um dieser unendlichen Mühe, um dieses Wagnisses willen besteht er immer
wieder die Daseinsprobe.» (Dieses und weitere Zitate sind dem sehr lesenswerten

Aufsatz «Dichterische Grundsituation und notwendige Besonderheit des
Gedichts», Verlag der Akademie der Wissenschaften und der Literatur in Mainz,
1953, entnommen.) Mühe und Wagnis hat der Dichter Wilhelm Lehmann auf sich
genommen und in seiner neuen Gedichtpublikation neunundzwanzigfach
bestanden.

Die Wortsparsamkeit in der homogenen Sprache dieser Verse macht die Lektüre

nicht leicht, bringt aber bei mehrfachem Lesen unvergleichlichen Gewinn
und Genuß. «Geht in einem Gedicht die Darstellung eines Inneren noch so
dialektisch vor sich, ohne Einbeziehung der äußeren Welt fällt es zusammen», sagt
Lehmann aus. Auf die Einbeziehung der äußeren Welt kommt es sehr an in
Lehmanns Gedichten. Aber sie muß wirklich Welt sein, reinste Substanz. Ein
Ungefähr von Welt, Mensch, Natur anerkennt der Dichter nicht. Er schaut,
durchschaut die Dinge und weiß sie zu benennen. Der Einbau geschieht so
unauffällig und organisch, daß von Wechselwirkung zwischen innen und außen
nicht mehr — sondern nur noch von geschlossener, in sich selbst ruhender Einheit

mit neuem Schwerpunkt die Rede sein kann. Auch das entspricht einer
weiteren Forderung des Dichters: «Das Streben nach möglichster Annäherung
an das Objekt läßt die Grenze zwischen Künstler und Naturforscher fast
verschwinden.» Hinzu kommt der Einsatz mythologischer Figuren und
Fabelwesen, nicht als Bildungs- und Stilelemente, sondern als innere Erlebniswirklichkeiten.

Sie verschmelzen zwanglos mit der äußern Realität, die von selbst
zur innern wird, genau so, wie es des Dichters allgemeine tiefe Erkenntnis ist:
«Schieden wir anfangs zwischen innen und außen, zuletzt zerbricht Dichtung
die Trennung. Meine Hand schneidet die Rose, es geschieht auch in mir, das

Betragen der Wolken beträgt sich auch in mir. Alles ist Gebärde des Seienden
durch uns hindurch. Element und Geist einigen sich.» Der Dichter wird zum
Mittel des Ausdruck suchenden, nach Form und Mitteilung verlangenden
«Seienden», dem er aufmerksamer, gründlich Bescheid wissender und
hingebungsvoller Diener ist. So wie er an sich selbst den Anspruch stellt: «Ohne
den liebend genauen Blick des frischen Auges, ohne die Phantasie für das Reale

1 Eugen Diederichs Verlag.

747



mißrät der Dichtung zarte Empirie.» Dem Dichter Lehmann geht es vor allem
auch darum, die Welt, die «dem jetzigen Menschen hinter der Zivilisation»
verschwindet, erstaunlich sichtbar zu machen.

Nach all diesen vielgestaltigen und doch einheitlich zielstrebigen Hinweisen
muß sich der Leser auf nicht alltägliche lyrische Gebilde gefaßt machen. Es
sind nicht von einem «Durchschnittsverseschreiber» verfaßte Gedichte, der sich
auf «Durchschnittshörer» verläßt, sondern Gedichte eines Autors, der, frei von
«übernommenen poetischen Allüren», strengen poetischen Gesetzen folgt. Es
werden keine Konzessionen weder an den Leser noch an den Stoff gemacht,
und es wird kein «Vokabular der Minute aufmontiert». Treue und Verpflichtung

dem Amt gegenüber sind die äußern Zeichen dieser nur scheinbar kühlen
dichterischen Schöpfungen. Die intensive Empfindung ist eben nicht frei und
flüchtig, sondern geformt, das Chaos ist durch die Form gebannt. Kristallene
Formung und Bindung aller hereinspielenden Faktoren zur Ganzheit des
Gesichtes, des Ereignisses, des erlebbar Seienden ist das hohe Ziel dieses
dichterischen Wollens und berechtigten Ehrgeizes. Die sparsame Anwendung des
Zeitwortes fällt auf. Das reine Sein zu verkünden ist dem Hauptwort überlassen.
Dadurch kommt eine wundervolle, vertrauenswürdige Statik zustande. Aber da,
wo Bewegung sich kundtun will, kommt das behutsam ausgewählte Tatwort
hervorragend zur Geltung und zu treffender Wirkung. Es entsteht eine unerhört
dramatische Spannung auf engstem Raum mit entsprechendem Ausgleich und
Ablauf — wie etwa in dem phantastischen Gedicht «Dame auf dem Einhorn»,
wo wir lesen «... leicht geht...», dann «trabte», «beeile dich», «schnellte», bis
zu «leicht gleitet» hinab. Die Technik des Ein- und Ausatmens, längst als vitaler
Rhythmus aller Wesen unbestreitbare Geltung beanspruchend, ist in Wilhelm
Lehmanns Gedichtkunst schöpferisches, ordnendes Prinzip.

Es wäre überflüssig und auch unstatthaft, von Gedicht zu Gedicht den Gehalt,
die Form zu analysieren. Man muß diese Gedichte nehmen als was und wie sie
sind: als Kernzellen einer dichterisch erlebten, ausgeschrittenen, in Maß und
Form gebrachten Ganzheit. Das dienende Wort erlangt dabei höchsten Zeugniswert.

Wie der letzte großartige Roman des Dichters, so trägt auch eines der
Gedichte den Titel «Ruhm des Daseins». Ein jedes, bis zum «Valet» bedeutet hiezu
einen kostbaren Beitrag. Der Augenblick wird Ewigkeit, und diese verkörpert
sich im Atemzug der stillestehenden Zeit:

«Den Atem freut erlaubte Frist.
Still rühmt das Dasein sich. Die Frucht weiß ihren Kern.
Mit seinem Rebhuhn spielt Johannes, der Evangelist.
Selbst Ahasver zieht seine Straßen gern.»

Otto Basler

EIN LEUCHTTURM DER WIRKLICHKEIT

Von Walther Tritsch

I.

Es gibt große Leistungen, die erst viele Jahre oder Jahrzehnte nach dem
Tode ihres Schöpfers bekannt und berühmt werden — anderen wird eine
augenblickliche Wirkung zuteil. Aber auch unter diesen letzteren muß unter-

748



schieden werden, ob das augenblickliche Wirken schon der Erkenntnis des
Wesens einer großen Leistung entspringt, oder ob nicht trotz allem die
Entdeckung der eigentlichen Großtat vielleicht noch bevorstünde?

Ich glaube, das außerordentliche Werk von Jean Gebser, «Ursprung und
Gegenwart», zu den noch lange nicht in ihrer ganzen Bedeutung ausgeschöpften

rechnen zu müssen.1 Es wurde schon ausführlich gelobt — und wohl auch
herzhaft angegriffen —, aber Lober und Angreifer scheinen mir (mit einigen
rühmlichen Ausnahmen, wie zum Beispiel Max Bense, Werner Bock, François
Bondy, F. W. Bürgi, Max Brod, E. W. Eschmann, Wilh. Szilasi, Fritz Usinger
u. a.) nicht immer vom Wesentlichen dieses Werkes ergriffen worden zu sein.
Anderes, vielleicht nur Zeitbedingtes, fiel ihnen darin noch stärker auf.

Als der erste Band im Jahre 1949 erschien («Die Fundamente der aperspektivischen

Sicht»), hieß es bald in großen Zeitungs- und Zeitschriftenartikeln,
es sei ein Werk, das an Wucht und Weite den bekannten «die Zeitalter
scheidenden neuen Kulturdeutungen» an die Seite zu stellen sei: Oswald Spenglers
«Untergang des Abendlandes» und H. St. Chamberlains «Grundlagen des XIX.
Jahrhunderts». Auch Jacob Burckhardts «Weltgeschichtliche Betrachtungen»
und Arnold Toynbees «Study of History» wurden genannt.

Alle die hier Genannten hatten aber immer nur nach Ursprung und Ablauf
oder nach Gestalt und Gesicht einzelner Zivilisationen gefragt, weil ihnen die
alte Auffassung vom unentwegten Fortschritt bereits als reichlich naiv erschienen

war. Dagegen hat sich Gebser nicht damit begnügt, nach den Gründen für
Geburt und Tod einzelner Zivilisationen zu forschen. Er wollte tiefer dringen
und hat eine ganz andere Frage gestellt: woher mag die Gleichzeitigkeit des
Auftauchens ähnlicher, aber anscheinend voneinander unabhängiger
Zivilisationen herrühren, und woher ihr gleichzeitiges Sich-Verwandeln, unabhängig
voneinander, in neue, neuartige «Hochkulturen»? Offenbart sich darin nicht
vielleicht etwas aus unserem Ursprung, was für die Not unserer Gegenwart
sinndeutend und für ihre Ueberwindung entscheidend und wegweisend sein
könnte?

Viele von Gebsers Kündern und Kritikern haben diese seine große Frage
sehr wohl gehört und bewundernd oder staunend weitergetragen — aber
manche unter ihnen haben seine Antwort mißverstanden. Sie glaubten, Gebser
habe die Entdeckung gemacht, daß die heutige Menschheit «mutiere», das heißt,
wie sie es auffaßten, daß wir drauf und dran sind, ganz neue Erbeigenschaften
und fortan angeborene Fähigkeiten zu erwerben. Und daß die Menschheit im
Verlauf unserer eigenen zivilisationenschaflfenden Weltgeschichte — also im
verhältnismäßig kurzen Zeitraum von etwa fünf Jahrtausenden — bereits viermal

mutiert habe!
Gebser selbst griff in Vorträgen, Essais, Rundfunkreden, Seminaren und

Vorlesungen ein: nein, so habe er es nicht gemeint. Die Menschheit mutiert natürlich

wie alle Lebewesen, doch bis eine neue Mutation sich in der Gesamtheit
einer Spezies durchsetzen kann — das dauert jedesmal etwa tausend Generationen,

so wie Bazillen nach etwa tausend Generationen gegen Antibiotika
immun werden. Nur daß tausend Generationen von Bazillen eine Frist von
vielleicht dreißig Monaten benötigen, tausend Menschengenerationen aber einem
Zeitraum von etwa dreißigtausend Jahren entsprechen. Biologische Mutationen
konnte Gebser ganz gewiß nicht gemeint haben, diese kommen für das
vergleichsweise viel raschere Auftreten und Sichverwandeln und Sterben von
Zivilisationen nicht in Betracht. Gebser spricht von Mutationen des Bewußtseins,

also des geistigen Erlebens und Deutens — und dieses ist weitgehend

1 Jean Gebser : Ursprung und Gegenwart, Deutsche Verlagsanstalt, Stuttgart.

749



davon abhängig, was zu bemerken, zu sehen, zu glauben, zu deuten, zu werten
jeweils den Menschen von einigen wenigen «Spannungsträgern» auferlegt wird:
dies ist es, das mutiert.

Gerade über das uns jeweils neu Auferlegte und Gegebene herrscht aber
unter den Männern der Wissenschaft heute noch immer ein wunderlicher Streit.
Die einen behaupten, es sei die Technik, die führt; andere meinen, es wären die
Ideen, der Glauben, die Riten und Sitten; oder sie halten die sozialen
Verfassungen, Institutionen, Ueberschichtungen oder Herrschaftsverhältnisse
innerhalb einer bestimmten Zivilisation für das Primäre, andere wollten
bekanntlich die Rassen dafür verantwortlich machen, und noch andere rufen sehr
laut (um so lauter, je offenkundiger die Tatsachen ihnen Unrecht geben), es
müsse sich um die materielle Verfügungsgewalt über die Produktions- und
Konsumtionsmittel handeln — und natürlich um den Unterrichtsapparat.

Der wunderliche Streit, «wer eigentlich die Zivilisationen macht», und die
wohl einzigartige Fragenstellung, durch welche sich Jean Gebser über diesen
Streit erhebt, möge hier durch ein Bild erläutert werden: wenn wir die gesamte
uns Menschen gegebene Wirklichkeit als einen Horizontkreis auffassen, so
innspannen unsere jeweils von unseren Zeitgenossen in uns ausgebildeten Fähigkeiten

des geistigen und seelischen und körperlichen Erlebens und Deutens stets
nur einen kleinen Teil unserer biologischen Möglichkeiten — nur einen kleinen
Teil dieses Horizontkreises der Wirklichkeit. Etwa so, als ob ein einziger Sektor
durch das Strahlenbündel eines Scheinwerferlichtes grell beleuchtet wäre und
alles andere im Dunkel bliebe. Nur, leider, kreist das Scheinwerferlicht nicht
etwa gleichmäßig und unablässig um den Horizont, wie in unseren See- und
Flughäfen, sondern bleibt starr auf einen einzelnen mehr oder minder schmalen
Ausschnitt gerichtet, auf einen Sektor nur, viele Menschengenerationen lang,
um dann plötzlich mit einem Ruck einen anderen Sektor grell zu beleuchten,
und alles, was den Vätern und Vorvätern einzig vertraut war, sinkt wieder ins
Dunkel zurück. Historiker fragen nach den Leuchtturmwärtern, die diesen
Scheinwerfer bedienen, oder nach den geheimnisvollen Leuten, die den
Leuchtturmwärtern befehlen. Soziologen beschreiben den Hohlspiegel, der das
Lichtstrahlenbündel versammelt. Psychologen untersuchen das Räderwerk, das den
Hohlspiegel in eine bestimmte Lage bringt. Die Theologen schauen nur auf die
Lichtquelle, auf die Flamme, die da brennt — während die Wirtschaftsforscher
behaupten, daß es nur auf den unentbehrlichen Brennstoff für diese Flamme
ankomme, und darum forschen sie nach dessen Zusammensetzung, Verbrauch,
Kosten, Zufuhr- und Erzeugungsmöglichkeiten.

Gewiß, Gebser fragt nach allem diesem auch. Aber er stellt die den meisten
verborgen gebliebene Hauptfrage nach den plötzlichen Aenderungen in der
Wahl des allein beleuchteten Sektors des menschlichen Bewußtseins und nennt
solche sprunghafte Aenderungen mit Recht: geistige Mutationen. Er forscht
nach den Gründen für die Richtungsveränderungen des Strahlenbündels, das
immer von göttlicher Flamme kommt, immer von irdischem Brennstoff gespeist
wird, immer in einem sozialen Spiegel von größerer oder kleinerer Brennweite
versammelt ist, immer von Menschen bedient und befohlen, immer durch
psychologisches Räderwerk übertragen werden muß: Wie und warum wechselt
der Richtstrahler seine Stellung und offenbart dadurch den Menschen einer
Zivilisation, einer Epoche, einer Gesellschafts- oder Glaubensschicht auf einmal
andere, ganz neue Möglichkeiten des Erlebens und Deutens und Meisterns der
Wirklichkeit, versagt ihnen alte Möglichkeiten, steht viele, viele Generationen
lang still, um sich dann auf einmal einem anderen Sektor der Wirklichkeit
zuzuwenden?

750



Wie kommt es, daß zum Beispiel die ganze Menschheit jahrtausendelang nur
für Trug hielt, was sie doch sehen, tasten, greifen konnte, und für einzig «wirklich»

nur den Willen geheimnisvoll unkontrollierbarer Dämonen, die noch
niemand gesehen hat? Wie kommt es, daß dann plötzlich diese magische
Auffassung der Wirklichkeit einer nicht mehr zaubernden, sondern symbolhaft und
mythisch deutenden Auslegung Platz machte? Und wie kommt es, daß wir auf
einmal von sachlicher Kontrolle uns so weit überzeugen lassen, bis manche von
uns hernach Mühe haben, überhaupt noch Wesentliches, Werteschaffendes hinter

den toten Sachen, hinter den wechselnden Beziehungen oder dialektischen
Prozessen zu entdecken und dabei den «Sinn der Welt» verlieren?

Jean Gebser bezeichnet diese sehr seltsamen, verhältnismäßig plötzlich in der
Geschichte der Menschheit auftauchenden Veränderungen des Richtstrahlers —
von denen die Art der durch Menschen wahrnehmbaren Wirklichkeit abhängt —
als Mutationen des Geistes, des Zuordnens aller unserer Bezüge zum Du, zum
Ich, zur erlebbaren Welt. Mutationen unserer Erlebnisfähigkeit. Denn tatsächlich,

solche Mutationen werden verhältnismäßig plötzlich offenbar, scheinen aus
dem Nichts aufzutauchen, und vererben sich dann weiter.

II.

Gebser ist zunächst als Künstler an diese seine Hauptfrage herangetreten und
hat dann den ganzen Umfang der Wissenschaften und der Forschung gewissenhaft

herangezogen, um zur sachlichen Bestätigung seiner inneren Schau zu
gelangen (vgl. sein schon in dritter Auflage verbreitetes Buch «Abendländische
Wandlung»), So spricht er auch hier — in den «Fundamenten der aperspektivischen

Welt» — anschaulich von «Ebenen des Bewußtseins». Er hätte auch
«Grundlagen des Bewußtseins» sagen können.

Er unterscheidet zunächst, welche Weltgegenden des Bewußtseins es sind, die
der Richtstrahler unserer Wirklichkeit in der Menschheitsgeschichte abwechselnd

je einmal beleuchtet hat: nämlich erstens die magische, durch Zauber
wirkende, sodann die mythische, durch Deuten lockende, drittens die mentale
Wirklichkeit, die rational perspektivisch durch Auseinanderfalten im Raum
und in der Zeit, durch Bedingungserforschung und Apparatebau sich erfüllt —
und viertens die neue, «aperspektivische Welt», die jetzt im Werden ist, um uns
jeweils die Gesamtheit von latent gegebenen Möglichkeiten innewerden zu
lassen, durch Ueberwindung aller perspektivisch in Raum und Zeit isolierten
Teilansichten, «integrierend und diaphan als Ganzheit».

Wenn Gebser hierbei von «Dimensionen» des Bewußtseins spricht, so
umschreibt er damit die besondere Eigentümlichkeit des Wunders: natürliche
Vorgänge innerhalb eines Raumes werden unerklärlich für den, der nur die Ebene
kennt; das in der Ebene Getrennte kann durch Projektion auf einer Linie
zusammenfallen und vereint erscheinen — und auf einer Kugeloberfläche ist
die geradeste und kürzeste Linie ein Hauptkreis; denn die Sehne verläuft
jenseits der Möglichkeiten einer Kugelfläche. Ebenso bedeutet die jeweils höhere
Dimension des Bewußtseins eine neue Unterscheidungsmöglichkeit von bisher
Nichtunterscheidbarem, eine Natürlichkeit von bisher Wunderbarem, eine neue
Fähigkeit also, aber auch einen neuen Glaubensverlust — eine neue «Aufgabe»
im tragischen, aber auch im schöpferischen Doppelsinn dieses Wortes. Darum
ist für Gebser die archaische, noch nicht ichbezogene Welt der nur ahnenden
Altsteinzeit «nulldimensional», die magische Welt der mittleren Steinzeit mit
ihrem Identifikationszauber «eindimensional», die mythische Deutungsebene des

751



Erlebens durch ihre Polarität «zweidimensional», die mentale Verstandesweit
durch ihre Perspektiven «dreidimensional», während die Ueberwindung von
Zeit und Raum unsere Welt vierdimensional mache. Gebser zeigt — und dies
ist sein Hauptanliegen — daß ohne Lösung dieser neuen Aufgabe, nämlich ohne
Gelingen solcher heute erst im Beginn begriffenen, aber bereits stürmisch
verlaufenden vierten Mutation unserer Bewältigungsart aller Wirklichkeit (unseres
Filters für alle Wirklichkeit, oder, wenn man so will, unserer Brille für alle
Wirklichkeit) nicht nur die abendländische Welt verloren sein würde, sondern
wahrscheinlich die gesamte, in ihrer neuen Vielzahl bereits auf die sehr
zweischneidigen Errungenschaften der abendländischen Welt unbedingt angewiesene
Menschheit dem Untergang preisgegeben wäre; im Gegenteil, durch die tatsächliche

Erfüllung dieser vierten Mutation des Bewußtseins (und daher des Be-
wältigenkönnens unserer Wirklichkeit) werden Ursprung und Gegenwart wieder

vereint für uns wirksam und ein neues «aperspektivisches» Zeitalter bricht
für uns heran.

Um dies glaubhaft zu machen, analysiert Gebser den Werdegang der mentalen

«dreidimensionalen» Denkstruktur, beschreibt die Entdeckung von Raum-
und Zeitperspektive, von Subjekt und Bedingtheit, und untersucht unsere
verschiedenen Paradiese für relative Teilerkenntnisse, deren erstes Auftauchen in
der griechischen Antike, deren Effizientwerden seit der Renaissance, deren
allmähliches Defizientwerden in unserem neunzehnten Jahrhundert. Hierauf
schildert er die ersten Aeußerungen und prüft die ersten Anzeichen des
neuauftauchenden «vierdimensionalen aperspektivischen Bewußtseins», das mit
dem Gewordenen zugleich auch das jeweils Mögliche sehen will, Ort- und
Zeitbedingtheit überwindet und dem Einzel-Ich die verlorene Lebensgemeinschaft
wiedergibt. Höchst aufschlußreich sind auch die Kapitel über die Geschichte
der Phänomena Seele und Geist, das Numinose, Todes- und Lebenspol der Seele,
Symbolik der Seele und des Geistes, Erleben und Erfahren, perspektivisches
und paradoxales Denken, die Befreiung aus der Zeit, das Gewahrwerden des

Diaphanen...
Der zweite Band, erschienen 1953, bringt dann die «Manifestation der

aperspektivischen Welt»: den «Versuch einer Konkretion des Geistigen». Hier
werden die neuen geistigen Strukturen und Möglichkeiten eines Erlebens der
neuen Wirklichkeit sachlich geschildert; nach einleitenden Kapiteln, die von
der Wandlung des Zeitbegriffs unseres Jahrhunderts und von der Ueberwindung

der Zeitangst handeln, wird die «neue Mutation» im einzelnen untersucht;
ihr Klima, ihr Thema, ihre neuen Aussageformen, das Wesen ihrer neuen
Konzepte, das neue Bewußtsein der neuen Möglichkeiten, die sie uns gibt, all dies
wird uns unmittelbar nahe gebracht. Und damit kommen wir auch zu neuen
Einsichten in das Wesen des Schöpferischen.

Es folgt dann eine Reihe von außerordentlich aufschlußreichen Kapiteln über
die einzelnen «Manifestationen der aperspektivischen Sicht», in Mathematik,
Physik, Biologie, in den Geisteswissenschaften, in den Sozialwissenschaften, in
den Künsten, Musik, Architektur, Malerei und Dichtung, und zum Abschluß
eine Untersuchung der Gefahren, welche die gegenwärtige Uebergangsepoche
bringt, bringen muß: der Umgang mit «reduzierten Geistern, reduzierten
Aufgaben, falschen Alternativen ..», und die Lösung: Das Wiederzusammenwachsen

des Geistigen mit unserem Bewußtsein, mit unserem aus den magischen,
mythischen, mentalen Teilbereichen erlösten und sie wieder umfassenden
Bewußtsein, als neue Ermöglichung unserer menschlichen Ganzheit, ohne Rückfälle

in primitive Vereinfachungen und künstliche Verarmung.
In diesem zweiten Bande erfährt der Leser viel über die neuen Formen, die

alle unsere Künste, Wissenschaften, Institutionen, Denk- und Urteils- und Tat-

752



Entscheidungen und Lebensaufgaben angenommen haben und noch annehmen
werden: hier bewährt sich Gebsers Weltschau, hier besteht sie ihre praktische
Probe. Da er selbst aus der künstlerischen Darstellungswelt kommt, nicht aus
der wissenschaftlichen Unterscheidungswelt, so meint er auch mit den
Ausdrücken «zeitfrei» und «aperspektivisch» dasjenige, was nicht unterhalb,
sondern oberhalb ist, was Zeit und Perspektive und andere Subjekt-Objekt-Beziehungen

transzendiert, was sie überwindet, weil es bereits jenseits liegt und
sie aus einer höheren Dimension einbegreift. Seine Ausführungen sind deshalb
auch da am Aufschlußreichsten, wo er sich mit den Künsten befaßt, und mit
den Wissenschaften vom Menschen. Nicht etwa, als ob sie in der Mathematik
weniger zuträfen, aber ein Mathematiker hätte vielleicht andere Beispiele
gewählt, hätte vor allem die Inversion herangezogen, das neue Spielen- und
Lösenkönnen durch Reduzieren von Dimensionen, die neuen offenen Funktionsnetze,

die Gruppenmathematik (auf die Gebser übrigens hingewiesen hat), vor
allem aber die neue Mathematik der «Familien und Regionen und Gebiete und
Kraftfelder von Lösungsmöglichkeiten».

Also nicht einen bloß historisierend deutenden Rückblick auf die Vergangenheit,
nicht eine bloß fordernde Analyse der gegenwärtigen Not, nicht eine bloß

warnende Prognose in drohende Zukunft, nicht eine bloß kündende Schau über
menschliche Möglichkeiten vermitteln uns diese beiden Bücher Jean Gebsers:
sie sind alles dieses zugleich und noch wesentlich mehr — sie bringen uns eine
Klärung von Ursprung und Gegenwart und wirken dadurch als Aufruf und
Wegweiser für heutiges Leben und Handeln und Urteilen, weil sie uns
innewerden lassen, was wirklich — und was möglich ist.

III.

Es dürfte nützlich sein, hier zum Schluß noch über die wichtigsten der bereits
lautgewordenen Mißverständnisse und Einwände wenigstens ein paar
aufklärende Worte zu sagen.

Daß Gebsers Werk nicht bloß Geschichte oder Deutung oder Prognose ist,
sondern ein Wegweiser aus unserem Ursprung in unsere Gegenwart — gerade
weil die von ihm evident gemachte «Mutation des Geistes» keine Mutation des
menschlichen Gehirns sein kann —, daß seine Nomenklatur und Ausdrucksweise

mehr aus dem künstlerisch-anschaulichen Bereich stammt als aus dem
begrifflich-abstrahierenden der «gerade zu überwindenden nur mentalen
Sphäre» — das muß den Spezialisten manchmal ärgern, ist aber für den Leser
oft ein Vorteil: Gebsers Bücher werden dadurch leichter verständlich, werden
dadurch um so aufschlußreicher, ohne an wissenschaftlicher Präzision
einzubüßen.

Hier noch zwei Einwände anderer Art. Die vier großen Weltgegenden oder
«Dimensionen» des menschlichen Erlebens sind offensichtlich nicht untereinander

vertauschbar. Die Aufeinanderfolge ihres Auftauchens ist nicht umkehrbar
in der Zeit, sie sind nicht gleichwertig: auf die magische Wirklichkeit folgt

die mythische, nicht umgekehrt, auf diese die mentale, nicht umgekehrt, und
auf diese erst die integrale Darlebensmöglichkeit — jede ist um eine ganze
Dimension reicher als die ihr unmittelbar vorangehende. Fällt Gebser dadurch
etwa dem längst überwundenen Fortschrittsgedanken des neunzehnten
Jahrhunderts zum Opfer, wonach wir es so herrlich weit gebracht hätten? Ordnet
er am Ende gar das gesamte Menschheitsgeschehen auf sich selbst — und auf
Picasso — als höchste Spitze zu? Wenn dies wahr wäre, dann lohnte es nicht,
über seine Bücher auch nur ein Wort zu verlieren.

4s 753



Gebser zeigt im Gegenteil — und gerade dies gehört zum Aufschlußreichsten
seiner Darlegungen — wie jede dieser Bewußtseins-Strukturen in der Praxis
«defizient» wird, unvollständig wird, untauglich wird und verarmt. Und wie es
uns aufgegeben bleibt, das unersetzlich Schöpferische und Rettende auch ihres
Bereichs, gerade ihres Bereichs, in uns durch Reichtum seltsam Verarmten
wiederzugewinnen — und das Ueberwundene, Defiziente, Blinde ihrer
Alleinherrschaft künftig zu meiden. Er hat stets den ganzen Menschen und die ganze
Menschheit vor Augen und nicht die naive Fortschrittsidee der fröhlich-unentwegten

Allesschlucker, oder die auch nicht gescheitere Umkehr-Idee der
Romantiker, «zurück zu heilsamer Primitivität». Er ist wohl der letzte, der die
Zivilisation des Abendlandes mit dem Heil der Menschheit identifizieren würde
— aber er vergißt auch nicht, daß durch die Zivilisation des Abendlandes
gewisse Gegebenheiten neu in die Welt gesetzt worden sind, ohne welche die
nunmehr zweieinhalb Milliarden Menschen nicht mehr weiterleben können.
Weil der Ertrag der Tagesarbeit eines Menschen nirgends mehr ungestraft auf
dem Niveau eines Viertels der Arbeitskraft eines grasfressenden Ochsen
verbleiben kann, auch wenn dadurch für romantische Prinzen das Leben schöner
war als jetzt. Und er vergißt auch nicht — was unsere Neutralisten so gern
vergessen —, daß es zwischen dem Prinzipium Individuationis — dem Prinzip der
abendländischen Menschheit schon seit der Jungsteinzeit — und dem
Prinzipium Assimilationis — dem Prinzip der gesamten übrigen Menschheit seit der
Altsteinzeit — jetzt keine «Koexistenz» mehr geben kann ohne daß dieser
Gegensatz erst durch eine neue «Integration» überwunden werde. Ueberwun-
den werden muß, wenn die Menschheit überhaupt weiterleben will.

Dies führt uns zum letzten der grundsätzlichen Mißverständnisse, die zu
Einwänden gegen Gebser geführt haben. Historiker und Prähistoriker entsetzten
sich nämlich über seine angebliche «Menschheitsgeschichte als Eintopfgericht».
Wie? Die ganze Menschheit — die verschiedensten voneinander unabhängigen
Zivilisationen — wären einem gleichzeitigen Wechsel von Erlebensformen und
«Dimensionen» unterworfen?

Gebser hat aber nie die Verschiedenheit der Zivilisationen vergessen und
widmet immer wieder dieser Verschiedenheit einen sehr wesentlichen Teil
seiner Darlegungen. Er ist sich zum Beispiel bewußt, daß der Uebergang von
altsteinzeitlicher Unmittelbarkeit des Erlebens zur magischen Erlebnisform der
höheren Jäger und der Züchter in mittlerer Steinzeit nur durch sehr markante
Ueberschichtungen und Ueberlagerungen in tiefgreifend veränderter Umwelt
entstanden sein kann, sehr ortsgebunden also, wie die neuere Archäologie dies
bereits festgestellt hat — und also keineswegs als «menschliches Eintopfgericht».

Im Gegenteil, Gebser isoliert ganz neu eine alte, aber für neue Einsicht nun
erstmalig lösbar gewordene Frage: wie kommt es, daß gewisse magische
Erlebnisformen des Zauberns nach jahrzehntausendelanger «Unmittelbarkeit» des
altsteinzeitlichen Menschen an so vielen Punkten der Erde fast gleichzeitig
auftauchen? Wie kommt es, daß dann am Nil, im Zweistromland, am Indus, am
Ganges, am Yang-Tse, die neuen «mythischen» Erlebnisformen wiederum fast
gleichzeitig sich durchsetzen? Und warum blieb Europa gegen diese Entfaltungen

erst um Jahrtausende zurück, um dann, nach dem Aufholen dieses
rätselhaften Abstandes, plötzlich allein die «mentale» Erlebnis- und Tätigkeitsform

und dadurch für ein paar Jahrhunderte eine seltsame, aber sehr wirkliche
Weltherrschaft zu erringen — und wieder zu verlieren?

Das ist gerade die Frage, die Gebser so klar gestellt hat: wie überwindet die
heutige Menschheit, diese Zusammenballung nunmehr lebensnotwendig
aufeinander angewiesener Völker und Ueberschichtungen, solchen ganz neuartigen
Anachronismus, der ihr tödlich werden könnte? Und inwiefern kann die

754



«Ueberwindung des nur-perspektivischen Sehens von jeweils zeitgebunden
Gewordenem, Fertigem, Welkendem» uns der Lösung dieser Frage — und einer
Lösung aus unserer Not — durch «integrales Erfassen des Möglichen»
näherbringen?

So stellt uns die neue aperspektivische Welt die neue Aufgabe, gibt uns die
neuen Mittel, kann also aus alter und neuer Not auch retten.

Aber wer ist es zuletzt, der am «Richtstrahler» unserer Wirklichkeit von Zeit
zu Zeit so geheimnisvoll rückt? Gebsers «Ursprung und Gegenwart» hat dieses
Problem erkannt und gestellt. Vielleicht ist es die Begegnungsforschung, die es

zu lösen vermöchte.

DAS SONETT

Als der Heidelberger Romanist Walter Mönch vor Jahren das schöne Buch
«Das Gastmahl» veröffentlichte, deutete dessen Untertitel «Begegnungen
abendländischer Dichter und Philosophen» auf das besondere Anliegen des
Verfassers hin: die geistige Einheit des Abendlandes an einigen exemplarischen

Begegnungen sichtbar zu machen. Walter Mönchs Bemühungen waren
und blieben darauf gerichtet, die großen geistigen Zusammenhänge aus den
geistigen Begegnungen der Menschen, die Träger geistiger Kräfte waren,
aufzuzeigen. Ihm schwebte als Ziel seiner Arbeit die Schaffung einer echten
europäischen Geistesgeschichte als selbständige Disziplin vor. Das neueste
Werk Walter Mönchs: Das Sonett / Gestalt und Geschichte (F. H. Kerle-Verlag,
Heidelberg, 341 Seiten, DM 25.80) dient in gewissem Sinne derselben Aufgabe.
Zunächst gibt Mönch eine eingehende, philologisch fundierte Darstellung von
Gestalt und Wesen des Sonetts, dieser einzigartigen Form dichterischer
Gestaltung, deren Bewältigung sich die Dichter aller europäischer Völker immer
wieder zur Aufgabe gemacht haben; ja es scheint, als ziehe diese Form gewisse
Dichter wie eine Art Magnet an. Dabei bleibt es erstaunlich und reizvoll
zugleich, zu beobachten, wie vielfältige, ja unerschöpfliche Wandlungen die
vierzehn Verse dieser Form fähig sind. Für den Laien bleiben diese vierzehn
Verse immer ein Sonett; der Kenner aber weiß, daß diese Sonette, wenn sie
wirkliche, echte Dichtungen sind, alle ein sehr eigenes Leben führen, ja, daß
die Echtheit des Sonettes davon abhängt, wie weit dieses Eigenleben zutage
tritt. Es bleibt aber auch wunderbar, zu sehen, wie sich in dieser auf den
ersten Blick fast starr erscheinenden Form nicht nur das Wesen der einzelnen
Dichter, sondern auch das Wesen der Völker auszudrücken vermag. Mit gutem
Recht deutet Mönch an einer Stelle seines Buches darauf hin, wie viele Para-
doxien in dieser Form stecken. Er zeigt auch aus Bekenntnissen der Dichter,
wie die einen das Sonett als die höchste aller Formen bezeichnen und gleichzeitig

von der Leichtigkeit sprechen, mit der diese Form zu meistern sei, während

andere wieder sie als die schwierigste aller Gattungen erkennen, so daß
Boileau-Despréaux meinen, es könne nur alle hundert Jahre ein gutes Sonett
zustande kommen, das dann aber allein ein langes Gedicht aufwiege.

Die Geschichte des Sonetts, die im größeren, zweiten Teil des Werkes
dargestellt wird, zeigt denn auch ein erregendes Auf und Ab von Blühen und
Welken dieser aus der abendländischen Literatur nicht wegzudenkenden Form.
Diese Geschichte reicht von den ersten Ursprüngen im Heimatland des
Sonetts, in Italien, bis zur Sonettendichtung unserer Gegenwart in den
europäischen Völkern. Der geschichtlichen Darstellung liegt eine sorgfältige, bis
in die verborgensten Einzelheiten gehende Quellenarbeit zugrunde, für die

755



der Verfasser Bewunderung und Dank verdient. Er hat eine Fülle von Stoff
durchforscht, dargestellt und gedeutet; aber es ist ihm dabei gelungen, über
all den Einzelheiten den Blick für das Ganze nicht zu verlieren; dadurch ist
sein Buch lesbar geworden. Ihm sind die Grundkräfte vertraut, und er sucht,
wo immer er den Spuren der Sonettdichtung folgt, nach ihnen. Er trachtet
aber auch immer danach, hinter der abendländischen Entwicklung des Sonetts
die geistigen Begegnungen der Völker, das Verbindende und Komprehensive
neben den völkischen Einzelzügen sichtbar zu machen. Wir begleiten so den
Verfasser vom Italien Petrarcas, Michelangelos, Brunos, Tassos und Marinos
nach Spanien und Portugal, wo Luiz de Camöes, Lope de Vega und Gongora
dem Sonett eine eigene Gestalt verliehen, in der Mönch leitende Wesenszüge
der Völker wieder entdeckt. Einen revolutionären Bruch mit der italienischen
Tradition erkennt der Verfasser in der Sonettendichtung Frankreichs und
Englands. Hier werden vor allem die Dichter Du Beilay, Spencer, Sidney und
Shakespeare eingehend gedeutet und gewürdigt. Die Niederländer und die
Deutschen führen die Sonettendichtung von der Renaissance zum Barock.
Opitz, Fleming, Gryphius haben zur abendländischen Sonettendichtung gültige
Beiträge geliefert. Im ausgehenden 17. und den beiden ersten Dritteln des
18. Jahrhunderts stellt der Historiker einen allgemeinen Niedergang der
europäischen Sonettendichtung fest, die erst im 19. und 20. Jahrhundert wieder zu
neuer Entfaltung und teilweise auch zur Blüte gelangt, so daß der Verfasser
den Sonetten des 19. und 20. Jahrhunderts eine Sonderdarstellung widmen
durfte.

Es ist für den Freund und Kenner der Literatur erregend, Walter Mönch
auf seinem Weg durch die Jahrhunderte und die Völker zu begleiten; denn er
geht dabei nicht nur den Spuren einer Dichtungsgattung nach, er nimmt auch
teil an einer höchst eigentümlichen schöpferischen Kraft, deren Bemühen es
ist, einer festen Form immer neues Leben zu verleihen. Walter Mönch sagt:
«Das Sonett ist die Idee einer Form schlechthin, unabhängig von Ton,
Färbung, Inhalt.» Er weiß aber auch genau, daß die Aktualisierung des Sonetts
— er nennt es das Sonettieren — sich immer zwischen der hohen Kunst der
Erfüllung der vorgegebenen Form mit dem ihr würdigen Gehalt und dem oft
leeren Formenspiel bewegt. «Aber das Spiel bleibt eitel und für ein
Wortkunstwerk unpassend, so lange es sich nur in Wortklangfiguren verschwendet.
Wenn jedoch in der ersten Empfängnis des Gedichts Seele und Leib, das heißt
Gehalt und Form unzertrennlich werden, und wenn die Aussage des Dichters
sich notwendig in die Sonettenform schmiegt und dadurch zur höchsten
Wirkung gelangt, dann erkennen wir das Wesen des Sonetts und die Bedeutung
seiner Form.»

Walter Mönchs Werk verdient als ein wichtiger und wesentlicher Beitrag zur
Geschichte der europäischen Literatur und zur Formengeschichte im besonderen

Beachtung und Dank. Dies um so mehr, als die sehr umfassenden
Anmerkungen der Wissenschaft nicht nur fruchtbare Hinweise hefern, sondern
viele schwer zugängliche Quellen sichtbar machen.

Nicht in gleicher Weise glücklich ist die Anthologie, die unabhängig von
diesem Werk erschienen ist: Sonette der Völker / 700 Sonette aus sieben
Jahrhunderten / Ausgewählt und ins Deutsche übertragen von Karl Theodor
Busch (Drei-Brücken-Verlag, Heidelberg, 486 Seiten, DM 14.80). Die
ausgewählten Sonette von vierhundert Dichtern und Dichterinnen fast aller Sprachen,

in denen Sonette geschrieben wurden, zwingen uns wohl Achtung ab
für den Fleiß und die Hingabebereitschaft, mit denen hier ein Autor eine fast
unlösbare Aufgabe mit Leidenschaft und Liebe unternommen hat. Gewiß über-

756



mittein uns diese Uebertragungen den Stoff, besser gesagt den Inhalt und die
Form des Sonettes; aber nur in ganz wenigen Ausnahmen lassen sie uns das
Dichterische im höheren Sinne, also eben das, was ein Sonett zu einem Sonett
und ein Gedicht zu einem Gedicht macht, ahnen. Das Pneuma, das kaum zu
übersetzen ist, fehlt. Ein Werk, wie es der Verlag wagte — auch dieses Wagnis
verdient Bewunderung — läßt sich wahrscheinlich niemals von einem einzelnen,
sondern nur von einer Schar sehr wohl aufeinander abgestimmter dichterischer
Menschen wagen und einigermaßen befriedigend lösen. Otto Heuscheie

WALLACE STEVENS' GESAMMELTE GEDICHTE

Von Peter Spycker

Als der amerikanische Dichter Wallace Stevens am 2. Oktober 1954 75jährig
wurde, gab der Verlag Alfred Knopf (New York) zur Feier dieses Tages seine
Gesammelten Gedichte heraus.1 Stevens gehört zu den besten zeitgenössischen
Dichtern Amerikas, aber als vornehmer Nachfahre und eigenständiger
Fortsetzer der französischen Parnassiens und Symbolisten und stiller Schüler
Eliots, der anderseits auch die Dichter der englischen sogenannten metaphysischen

Schule und Coleridge und Wordsworth zu seinen Ahnen zählen darf,
ist er von jeher ein Dichter der Kritiker, nicht einer des Volkes, gewesen. Und
auch persönlich hat er sich immer im Hintergund gehalten.

Der große, ziemlich schwer gebaute Mann mit kurzgeschnittenem grauem
Haar, scharfblickenden Augen, weicher Stimme, die gern in herzhaftes Lachen
ausbricht, mit tadelloser Haltung und Kleidung versieht auch heute noch den
Posten eines Vizepräsidenten der Unfall- und Schadenversicherungsgesellschaft

in Hartford, Connecticut. Auf dem Weg von seinem Haus zum Geschäft,
den er zu Fuß geht, formen sich ihm manche seiner Gedichte. Ist er wirklich
ein Mann, der — wie er sagt —- «sein Leben nicht teilt, sondern einfach weiterlebt»?

In seinem Werk gibt es jedenfalls keine Hinweise auf seine Erfahrungen
als Versicherungsjurist.

Weniges aus seinem Leben ist bis dahin bekannt. Seine Schriften enthalten
fast nichts Selbstbiographisches, und mit mündlichen Mitteilungen ist er karg
gewesen; auch hat er nie am Literaturbetrieb teilgenommen.

Im Jahre 1914, 35jährig, wurde er von Marriet Monroe, der Herausgeberin
der Zeitschrift «Poetry», als scheinbar wie über Nacht ausgereifter genialer
Dichter entdeckt, während er in Wahrheit schon lange dem «geheimen Laster»
des Schreibens gefrönt hatte. Acht Jahre nach dieser Entdeckung, nachdem er
an die hundert Gedichte in Zeitschriften veröffentlicht hatte, gab er endlich
1923 sein erstes Buch, unter dem Titel «Harmonium», heraus. Nur wenige
Exemplare wurden verkauft, doch befestigte es Stevens' Ansehen bei den
Eingeweihten. Mit ganz vereinzelten Ausnahmen folgte darauf ein siebenjähriges
Schweigen. Während dieser Zeit konzentrierte er sich auf seine Geschäftslaufbahn

als Versicherungsfachmann. Indessen ließ sich das Dichten auf die Dauer
nicht unterdrücken. 1931 kam eine zweite, etwas veränderte und erweiterte
Auflage von «Harmonium» heraus. Und nun reihten sich an: «Ideas of Order»
(1935), «Owl's Clover» (1936), «The Man with the Blue Guitar an Other
Poems» (1937), «Parts of a World» (1942), «Notes toward a Supreme Fiction»
(1942), «Esthétique du Mal» (1944), «Transport to Summer» (1947), «Three
Academic Pieces» (1947), «A Primitive like an Orb» (1948), «The Auroras of

1 Wallace Stevens, The collected Poems, Alfred A. Knopf, New York 1954.

757



Autumn» (1950), Sammelbecken eines nicht mehr versiegenden Schaffensstroms.

Hohe kritische Anerkennung und Preise gingen damit Hand in Hand.
1951 veröffentlichte er als Beitrag zu einer Theorie der Poesie einen Prosaband

mit dem Titel «The Necessary Angel». Und jetzt umfassen sogar die
gesammelten Gedichte nicht nur Früheres, sondern dazu noch 25 vorher nicht
in Buchform gedruckte Gedichte.

Stevens hatte einst darauf verzichtet, die Poesie zu seinem einzigen Beruf
zu machen, weil er «materiellen Erfolg, eine Gattin, ein Heim, Komfort
wollte»; später wünschte er mehr und mehr, er könnte alle seine Zeit dem
Studium und dem Schreiben von Poesie zuwenden; denn für ihn «ist die
Poesie eine der Rechtfertigungen des Lebens, und ich schreibe sie, weil sie
mir meine Erlebnisse anzunehmen und gültig zu machen hilft.»

In einem gewissen Sinne kann man sagen, Stevens habe sein Leben lang an
einem bestimmten Gesichtspunkt festgehalten. Seine Kernfrage nämlich ist
stets die Frage des Verhältnisses zwischen der Einbildungskraft und der
Wirklichkeit, die Rolle der Einbildungskraft, des Dichters und des Gedichts
gewesen. Sozusagen jedes seiner Gedichte ist von dieser Frage entzündet oder
doch berührt, und alle seine Aeußerungen in Prosa handeln sie ab. Er schreibt
einmal: «Es scheint, daß poetische Ordnung potentiell ebenso bedeutsam ist
wie philosophische Ordnung. Dementsprechend ist es natürlich, die Idee einer
Theorie der Poesie zu entwerfen, die so ziemlich dasselbe sein würde wie eine
Theorie der Welt, gegründet auf eine Koordinierung der poetischen Aspekte
der Welt. Eine solche Idee ändert die Bedeutung der Poesie vollkommen. Sie
bewirkt, was Poesie selber bewirkt, das heißt sie führt zu einer frischen
Auffassung der Welt.» Die Poesie und die sie schaffende Einbildungskraft dürfen
der Philosophie und der sie aufbauenden Vernunft gegenüber nicht als unterlegen

angesehen werden; eher als überlegen, schon deshalb, weil «wir in
Konzepten der Einbildungskraft leben, bevor die Vernunft sie festgelegt hat. Trifft
das zu, dann ist die Vernunft einfach die Organisatorin der Einbildungskraft.»

Was ist nun das nach Stevens ideale Verhältnis zwischen der Einbildungskraft
und der Welt, oder — wie er häufiger sagt — der Wirklichkeit? Sehen

wir uns daraufhin den ersten Teil von «The Man with the Blue Guitar» an:

«They said, ,You have a blue guitar,
You do not play things as they are.'

The man replied, ,Things as they are
Are changed upon the blue guitar.'
And they said then, ,But play, you must,
A tune beyond us, yet ourselves,
A tune upon the blue guitar
Of things exactly as they are.'»

«Sie sagten: ,Du hast eine blaue Gitarre,
Du spielst die Dinge nicht, wie sie sind.'

Der Mann antwortete: ,Die Dinge, wie sie sind,
Sind geändert auf der blauen Gitarre.'
Und sie sagten darauf: ,Aber spielen mußt du
Eine Melodie, die außerhalb unser ist

und doch uns selbst darstellt,
Eine Melodie auf der blauen Gitarre
Von Dingen, genau wie sie sind.'»

758



Die blaue Gitarre ist die Einbildungskraft, die darauf gespielte Melodie das
Gedicht, der Spieler der Dichter. «Sie» sind die Gesellschaft, der das Gedicht
zugedacht ist. Die «Dinge wie sie sind» sind die Wirklichkeit. Zunächst ist es
wahr, daß die «Dinge» auf der Gitarre anders wiedergegeben zu sein scheinen,
als sie sind. In einem andern Gedicht, «Poem with Rhythms», heißt es:

«The hand between the candle and the wall
Grows large on the wall.
The mind between this light or that and space,

Grows large against space.

It must be that the hand
Has a will to grow larger on the wall,
To grow larger and heavier and stronger than
The wall; and that the mind
Turns to its own figurations ...»

«Die Hand zwischen der Kerze und der Wand
Wird groß an der Wand.
Der Geist zwischen dem oder jenem Licht und dem Raum

Wird groß vor dem Raum.

Es muß so sein: die Hand
Hat den Willen, größer zu werden an der Wand,
Größer und schwerer und stärker zu werden als
Die Wand; und der Geist
Wendet sich seinen eigenen Gestaltungen zu »

Die Kerze stellt das Licht der Einbildungskraft dar, die Hand das von der
Einbildungskraft erfaßte «Ding», der große Schatten an der Wand das Gedicht.
Die Einbildungskraft hat die Neigung, die «Dinge» zu verwandeln. Und doch
haben, um wieder zum «Mann mit der blauen Gitarre» zurückzukehren, die
Leute recht, wenn sie verlangen, daß die «Melodie» nicht nur «außerhalb
ihrer» sei, sondern zugleich auch wieder «sie selbst» und «von Dingen, genau
wie sie sind». In «Credences of Summer» ist gesagt:

«Let's see the very thing and nothing else.

Let's see it with the hottest fire of sight.
Burn everything not part of it to ash.»

«Wir wollen das Ding selbst und nichts anderes sehen.
Wir wollen es sehen mit dem heißesten Feuer unserer Sicht.
Wir wollen alles, was nicht dazu gehört, zu Asche verbrennen.»

Stevens bewegt sich in seinen Gedichten unablässig zwischen den beiden
Polen: der Hingabe an die verwandelnde Einbildungskraft, die dem menschlichen

Geist entspringt, und der an die Wirklichkeit der «Dinge wie sie sind».
Manchmal ist ein Ausgleich erreicht, der uns an die Zeilen von Coleridges Ode
«Dejection» erinnert, wo es von der Einbildungskraft heißt, sie sei

759



«... the spirit and the power
Which, wedding Nature to us, gives in dower
A new Eearth and new Heaven,
Undreamt of by the sensual and the proud:
Joy is the sweet voice, Joy the luminous cloud:
We ourselves rejoice!»

So etwa in «The House Was Quiet and the World Was Calm»:

«The house was quiet and the world was calm.
The reader became the book; and summer night
Was like the conscious being of the book.
The house was quiet and the world was calm.
The words were spoken as if there was no book,
Except that the reader leaned above the page,
Wanted to lean, wanted much most to be
The scholar to whom his book is true, to whom
The summer night is like a perfection of thought.
The house was quiet because it had to be.

The quiet part of the meaning, part of the mind:
The access of perfection to the page.
And the world was calm. The truth in a calm world,
In which there is no other meaning, itself
Is calm, itself is summer and night, itself
Is the reader leaning late and reading there.»

«Das Haus war still und die Welt war ruhig.
Der Lesende wurde zum Buch; und die Sommernacht
War wie das bewußte Sein des Buches.
Das Haus war still und die Welt war ruhig.
Die Worte wurden gesprochen, wie wenn kein Buch da wäre,
Außer daß der Lesende über der Seite lehnte,
Lehnen wollte, unendlich danach verlangte,
Der Gelehrte zu sein, dem gegenüber sein Buch wahr ist, dem

Die Sommernacht wie eine Vervollkommnung der Gedanken ist.
Das Haus war still, weil es so sein mußte.
Der stille Teil der Bedeutung, Teil des Geistes:
Die sich auf die Buchseite senkende Vollkommenheit.
Und die Welt war ruhig. Die Wahrheit in einer ruhigen Welt,
Worin es keine andere Bedeutung gibt, ist selber

Ruhig, ist selber Sommer und Nacht, ist selber
Der Lesende, der in später Stunde dort lehnt und liest.»

An diesem stillen Abend ist alles vereint: der Leser und das Buch und die
Gedanken und Worte des Buches und die Nacht und der Sommer und die
Welt. Das einzig innig Bewegte ist des Lesers liebendes Lehnen über dem
Buch. Die Form des Gedichts ist die bei Stevens so beliebte Reihe von
Blankvers-Zweizeilern, in denen genug Raum und Zeit für freie Meditation ist. Die
ganze oder teilweise Wiederholung der Zeile «The house was quiet and the

760



world was calm» wiegt uns ein; die Wiederholung der Wörter «quiet» und
«calm» legen sich sacht auf uns; die Wiederaufnahme von Wörtern wie
«book», «summer night», «perfection», «meaning», «itself» usw. und das
gelegentliche Wiederauftauchen von Wörtern wie «calm», «book», «page», «be»,
«itself» am Ende der Zeilen und schließlich die Zeilensprünge tragen uns
weich dahin; die Einfachheit der Sprache spiegelt die ruhige Harmonie des
Ganzen.

Was wir hier über das Verhältnis zwischen Einbildungskraft und Wirklichkeit
ausgeführt haben, ist natürlich sehr schematisch. Stevens hat sowohl in

seinem dichterischen Werk als auch in seinen Essays vieles und Mannigfaltiges
aus dieser Frage heraus gestaltet und darüber abgehandelt. Um sich mit dem
bekanntzumachen, was er darüber denkt, tut man wohl gut daran, in Erfahrung

zu bringen, wogegen er sich wendet. Vornehmlich wendet er sich gegen
die Philosophie, besonders die rationalistische, da für diese die Welt statisch
und mager sei, und die metaphysische, da sie zu Unrecht über die Wirklichkeit
hinausgehe; gegen die Religion, wiederum da sie uns von der Welt wegführe
und da sie zudem in überalterten Vorstellungen erstarrt sei; gegen die
überlieferte Romantik, da sie sentimental, unehrlich geworden sei; gegen die
barbarische, verpolitisierte Massenzivilisation. Es ist ihm hingegen trotz aller
Bemühungen nicht gelungen, einen klaren Begriff von dem zu geben, was er
unter Wirklichkeit versteht; es dünkt uns beinahe, als übe das Wort
«Wirklichkeit» auf ihn einen solchen Zauber aus, daß er es allem, was ihm irgendwie

erstrebenswert erscheint, anhefte. Gültigeres weiß er über das Wesen und
Wirken der Einbildungskraft in der Poesie auszusagen. Sie ist «ein Verfahren
der Persönlichkeit des Dichters», die Art, wie er die Wirklichkeit erfühlt und
erfaßt, «die Summe unserer Kräfte»; sie erkennt die Welt, wie sie eigentlich
ist, sie schafft Mythen, sie ordnet das Chaos, sie spendet Freude. Es gibt eine
individuelle und eine kollektive Einbildungskraft, immer aber ist sie menschlich,

nicht göttlich. Sie «schafft die Welt, mit der wir uns unablässig und ohne
es zu wissen abgeben... und gibt dem Leben die höchsten Erfindungen, ohne
die wir es uns nicht vorstellen können.» Diese «höchsten Erfindungen» sind
aus uns herausgestellte Gestaltungen unserer tiefsten menschlichen Bedürfnisse,

wie Heldentum, Vornehmheit, Liebe, Brüderlichkeit. Es sind Erfindungen,

doch wir können, ja wir müssen damit leben in einer Welt, die zwar
unglaublich schön, letzten Endes aber undurchdringlich und fremd ist und
der wir letzten Endes unterworfen sind. In «Asides on the Oboe» ist die
Verkörperung der «höchsten Erfindungen» der «zentrale Mensch», der so
beschrieben ist:

«The central man, the human globe, responsive
As a mirror with a voice, the man of glass,
Who in a million diamonds sums us up.»

«Der zentrale Mann, der menschliche Globus, antwortend
Wie ein Spiegel mit einer Stimme, der Mann aus Glas,
Der in einer Million Diamanten unser Wesen darstellt.»

Während Stevens' erster Gedichtband, «Harmonium», uns vorwiegend den
Eindruck macht, den Harriet Monroe folgendermaßen wiedergibt: «(Stevens)
ist es zufrieden, tief in der Schönheit eines Alls zu leben, dessen leichteste,
flüchtige Erscheinungen einem mit ihm übereinstimmenden Geist genügender
Beweis unendlich großartiger Harmonien sind», zeigen die späteren Bände
eine verstärkte Neigung, in der Auseinandersetzung mit den Entwicklungen

761



unserer Zeit nicht nur aus der Einbildungskraft heraus, sondern auch über sie
zu dichten. Manche in den von politischen, wirtschaftlichen und gesellschaftlichen

Krisen erfüllten dreißiger Jahren und während des Zweiten Weltkriegs
geschaffenen Gedichte sind eigentümlich abstrakt, dunkel, sprunghaft, sprachlich

und rhythmisch spröde. Doch finden sich daneben immer wieder wundersame

Gebilde.
Stevens' Gesamtwerk ist ausgesprochen geschlossen; nirgends läßt sich eine

wirklich scharfe Wendung entdecken. Die frühen Fragen, Antworten, Gesichte
begleiten den Dichter bis ans Ende; der leise Spott, die Ironie, die Selbstironie,
das Paradox; die eigenartigen, folgerichtig gebrauchten, den sinnlichen Denker
verratenden Bilder, Symbole, Metaphern; die vielen «preziösen» Wörter; die
Wort- und Tonspiele; die Abneigung gegen das Offensichtliche, Eindeutige und
die Vorliebe für die Andeutung, die Mehrdeutigkeit; die Genauigkeit im
einzelnen; die manchmal trocken und knapp hingestellte These, die dann im
Fortgang des Gedichts «erprobt» und «beleuchtet» wird; der meditative Aufbau

besonders der längeren Gedichte, deren Strophen oder Teile nicht
auseinander hervorgehen, die vielmehr auf eine für alle geltende Mitte
ausgerichtet sind; die mehrheitlich einfache Metrik, der stark gezügelte Rhythmus,
die wenigen Reime; die Vorliebe für einerseits ganz kurze, anderseits erstaunlich

lange, architektonisch streng ausgewogene Formen: alle diese Eigentümlichkeiten

trifft man überall in Stevens' Werk an.
Es würde zu weit führen, auch nur die berühmtesten Gedichte aufzuzählen;

viele davon gehören schon jetzt zum eisernen Bestand angelsächsischer Poesie,
und weitere wird man noch entdecken; unter den neuesten Gedichten werden
es etwa «To an Old Philosopher in Rome», «Two Illustrations that the World
Is What You Make It», «The Rock» sein.

In den «Gesammelten Gedichten» ist fast alles enthalten, was in den jeweils
letzten Ausgaben der Einzelbände steht; auffällig ist, daß Stevens' längstes
Gedicht, «Owl's Clover», fehlt.

LUIGI PIRANDELLO: MEISTERNOVELLEN1

Dieses Bändchen enthält zwölf aus den «Novelle per un anno« ausgewählte
und von Percy Eckstein, der auch das aufschlußreiche Nachwort schrieb,
vorzüglich ins Deutsche übertragene sizilianische Novellen des großen, 1934 mit
dem Nobelpreis ausgezeichneten italienischen Dramatikers und Erzählers.
Pirandello, 1867 in Agrigento geboren und 1936 nach einem bewegten Leben
gestorben, war Sizilianer. Sein Bühnenstück «Sechs Personen suchen einen
Autor» (1921) hatte ihm Weltruhm eingebracht. Die Novellen, obgleich sie

an diesem Bühnenruhm ursprünglichen Anteil hatten — auch das genannte
Stück geht auf eine Novelle zurück —, blieben im Schatten; aber sie werden
womöglich den dramatischen Bühnenglanz überdauern und ihre Weltfähigkeit,
ihrer Art gemäß, erst in der Zukunft beweisen.

Diese Novellen, vor allem die sizilianischen, sind eine Art Urstoff, voll
geballter und zu stets weiterer Entfaltung bereitliegender Kraft. Der Leser wird
in den bezwingenden Kraftstrom unwillkürlich eingeschaltet. Es ist mehr als
die übliche Spannungsgeladenheit oder Unterhaltsamkeit, was diesen zwölf
Stücken ihren Reiz verleiht: es ist das Leben selbst in seiner Ganzheit und

1 Luigi Pirandello: Meisternovellen. Aus dem Italienischen übersetzt von Percy
Eckstein. Manesse Bibliothek der Weltliteratur, Manesse Verlag, Zürich.

762



abgründigen Problematik. Ob Pirandello das Leben einer einsamen schönen
Frau (in «Die Reise») schildert, die zu Erfüllung und Tod geführt wird; ob
er die unerbittliche Folge einer verspielten Jugend, die, spät wiedererwachend
und zu tragischen Verwicklungen führend, sich rächt, in «Das schwarze Kopftuch»,

darstellt; oder ob er in der komischen Novelle «Der Sarg ist bereit»,
in dem Augenblick dem menschenfeindlichen Geizhals den aus Geiz
gehüteten Totenbaum seiner verstorbenen Frau zutragen läßt, da das Maß voll
ist: immer sind Lebenswirklichkeiten, Schicksale in ihren letzten und höchsten

Formen gestaltet. Immer kreisen Themen und Motive dieser Novellen
um die Lebensnöte, die kleinen Freuden und doch so erhabenen Glückseligkeiten

des geringen Menschen. Der Vagabund, der Schwärmer, der primitivweise

Lebenskünstler ist Pirandellos Freund und Liebling: «Ah, du bist's
Nazaro? Was treibst du da?» «Ich warte auf die Sterne.» «Ißt du sie?» «Nein,
ich zähle sie.» — Das Sternenzählen ist Nazaros Art, Gott zu dienen. Eine
Art Sternenzähler und Gottdiener sind sie alle, diese Durstigen und Hungrigen

in Pirandellos Geschichten. Sie alle, die verlassenen Mütter, verschlagenen

Matrosen, zu Unrecht Verurteilten, die Geschlagenen und durch Leid
Geheiligten, sind dem Herzen des Dichters nahe. Mit ihnen und in ihnen lebt
er. Nur ihre Existenz hat Wurzeln, die auf den Grund des Menschseins
reichen, und nur ihr Leben scheint ihm der Gestaltung würdig. Eines der
erschütterndsten Beispiele für Pirandellos Liebe zu den Abseitigen und
Verschupften ist seine «Donna Mimma». Die alte steht gegen die neue Zeit; intuitives,

naturgegebenes Wissen gegen die Banalität der heraufkommenden,
herzzerstörenden Wissenschaft. Und das Opfer ist der kleine Mensch, der, wie die
arme Donna Mimma das «Gesicht der Hände», die natürlichen Lebensgaben,
seine Instinkte, und damit seine Orientierung verliert.

Pirandello, der Dichter und Moralist, steht nicht als Ankläger vor uns,
sondern als Liebender; als Erzähler von Geschichten, die der Liebe und der
Schönheit dienen. Otto Basler

«PRO MOZART»

Beträchtliche Schweizer Beteiligung an der neuen Mozart-Gesamtausgahe

Die zweihundertste Wiederkehr von Mozarts Geburtstag (27. Januar 1956)
wird ein «tönendes Mozart-Jahr» einleiten, das an Zahl und Mannigfaltigkeit
der Darbietungen Mozartscher Werke alle bisherigen Mozart-Festivals weit
übertreffen wird. Dies zeigen schon die bis jetzt angemeldeten Veranstaltungen

— so werden zum Beispiel die Salzburger Festspiele 1956 ganz im
Zeichen Mozarts stehen — in aller Deutlichkeit. Neben dieser praktischen
Mozart-Pflege machte sich aber auch das entschiedene Bedürfnis geltend,
die Grundlagen zu erneuern, auf denen jene Pflege fußt, und ein Monumentalwerk

zu gestalten, das das gesamte Wissen von Mozarts Schaffen
zusammenfaßt und den späteren Generationen für Forschung und Praxis
zugänglich macht. Vor genau siebzig Jahren ist die von Ludwig Ritter von
Kochel, dem Verfasser des berühmten «Kochel-Verzeichnisses» der Werke
Mozarts, ins Leben gerufene erste «kritisch durchgesehene Gesamtausgabe»
des Mozartschen Oeuvres zum Abschluß gebracht worden. An ihr hatten
unter anderem auch Johannes Brahms und Joseph Joachim mitgearbeitet.
Die in relativ kleiner Auflage gedruckte Edition war bald vergriffen und ist
in den letzten Dezennien auch durch die Verheerungen der Kriege in ihren
Beständen erheblich reduziert worden. Ueberdies haben neue Manuskript-

763



funde und Forschungsergebnisse so zahlreiche Verbesserungen und
Ergänzungen nötig gemacht, daß eine völlige Neugestaltung als einzig mögliche
Lösung erscheint.

Zu einer solchen Neugestaltung, an der die ganze Kulturwelt mitarbeiten
soll, hat die «Internationale Stiftung Mozarteum», Salzburg, im Sommer 1954
nach langer Vorbereitungsarbeit die Initiative ergriffen. Die geplante «Neue
Mozart-Ausgabe», die gegen 120 Bände umfassen und in etwa 15 Jahren
vollendet sein wird, soll eine «Dankspende» der Kulturwelt an den «Licht-
und Liebesgenius Mozart», wie Richard Wagner ihn einst nannte, darstellen.
Die gewaltigen Kosten dieser Ausgabe sollen in den einzelnen Ländern durch
eigene Komitees aufgebracht werden, die sich um Stifter und Subskribenten
bemühen. Eines der ersten Länder, in dem sich ein solches Komitee bildete,
war die Schweiz. Präsident ist Carl J. Burckhardt, Vizepräsident Minister
Ernst Feißt. Die übrigen Mitglieder sind: Ernest Ansermet, Hans-Urs von
Balthasar, Karl Barth, Friedrich T. Gubler, Jenny Hatt, Arthur Honegger,
Frank Martin, Ernst Mohr, Paul Sacher, J. R. von Salis, Paul Scherrer, Othmar
Schoeck, Willi Schuh und Tino Soldati. — Die Mitarbeit der Schweiz
beschränkt sich aber nicht nur auf materielle Beihilfe; aus öffentlichen und
privaten Sammlungen wurden wichtige Manuskripte als Textvorlagen beigestellt,
und Schweizer Musikforscher haben an der Erarbeitung der endgültigen
Druckgestalt einen wesentlichen Anteil.

Durch zwei Delegierte (Ernst Mohr und Willi Schuh) war die Schweiz
auch neben zehn anderen Ländern an dem «Mozart-Festakt» vertreten, der
am 26. Januar 1955 im Funkhaus in Köln stattfand, und der in Gegenwart
des deutschen Bundespräsidenten Theodor Heuß ein von Hans Schmidt-
Isserstedt geleitetes Mozart-Konzert des Sinfonieorchesters und Chors des
Kölner Rundfunks und eine programmatische Rede des Leiters der «Neuen
Mozart-Ausgabe», des Augsburger Mozart-Forschers Ernst Fritz Schmid
brachte. Den Höhepunkt des Festaktes bildete die Ueberreichung des eben
fertiggestellten ersten Bandes des neuen großen Werkes an die Delegierten
durch den Vertreter der Internationalen Stiftung Mozarteum, Salzburg. Die
graphische und wissenschaftliche Ausstattung, in der sich dieser erste Band
(Mozarts Werke für zwei Klaviere) und der dazugehörige Revisionsbericht
präsentierten, läßt für die weitere Entwicklung des die intensive Förderung
aller Musikfreunde verdienenden Monumentalwerkes das Schönste erhoffen.

Willi Reich

764


	Kleine Rundschau

