
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)

Heft: 12

Artikel: Was ist Aufklärung?

Autor: Marcuse, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758625

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WAS IST AUFKLÄRUNG?

Von Ludwig Marcuse

Das Wort «Aufklärung» gehört zu jenem wichtigen Vokabular,
das ein Zeitalter charakterisiert. Bezeichnend ist, wie häufig solch
ein Wort gebraucht, welcher Inhalt ihm gegeben, welcher Ton ihm
beigemischt wird.

Heute erscheint es vor allem in zwei Zusammenhängen: als
historische Kategorie (sie bezeichnet, für Deutschland gesprochen, die
sieben Jahrzehnte zwischen 1720 und 1790); und es erscheint innerhalb

des Systems der Unwerte: Aufklärung gleich Aufkläricht. Es
ist ein Merkmal unserer Jahrzehnte, daß «Aufklärung» im
erhabenen Sinne des Wortes nur noch in geschichtlichen Hinweisen
gebraucht wird. Obwohl auch das zwanzigste Jahrhundert seine
Voltaires hatte: Nietzsche vor allem, Sigmund Freud und Bertrand
Russell. Die meisten Zeitgenossen hingegen glauben, immer noch
einmal entdecken zu müssen, daß die Aufklärer nicht genug das
Dunkel ins Licht setzen — was zwar auch richtig ist, aber zu oft
nur ein Vorwand. Der Mythos (zum Beispiel) ist kein Einwand
gegen die Aufklärer — nur gegen ihre zu enge Interpretation, die
keineswegs korrigiert wird durch die zu weitherzigen Verklärer,
welche ihnen folgten.

Kann man dieser zeitgenössischen und sehr gefährlichen Un-
schärfe des Begriffs «Aufklärung» abhelfen mit einer blanken
Definition? In der deutschen Monatsschrift des Jahres 1790 klagte
einer: «Man kann sagen, daß das Wort Aufklärung einem
willkommenen Gaste gleicht, der in der deutschen Sprachrepublik mit
Freuden aufgenommen ward, von vielen Leuten geschätzt wird,
aber doch bis jetzt noch keinen bestimmten Charakter erhalten
hat.» Das wurde gedruckt ein Jahr nach Beginn der Französischen
Revolution; die Enzyklopädisten waren der Redaktion im
idyllischeren Nachbarland noch nicht bekannt — hatten aber bereits
sehr klar gemacht, was ihnen sehr trübe schien. Eins der jüngsten
Konversations-Lexika klagt, ebenso beweglich: «Eine genaue
Begriffsbestimmung gibt auch Kant nicht» — obwohl er sich in einer
seiner berühmtesten kleinen Arbeiten, die 1784 im Dezember-Heft
der Berlinischen Monatsschrift erschien, «Die Beantwortung der
Frage: Was ist Aufklärung?» zum Ziel gesetzt hatte. Definitionen

730



sind entweder künstlich-technisch oder die Geschichte eines
Begriffs oder Konfessionen. Kant legte ein Bekenntnis ab. Außerdem
beantwortete er nicht so sehr die Frage: «Was ist Aufklärung?»
wie die andere: welche widermoralischen Hemmungen hat einer,
der aufklärt, und einer, der sich aufklären lassen will, zu
überwinden?

So schrieb er (drei Jahre nach Erscheinen der «Kritik») nicht
den welthistorischen Beitrag hinein, den sein Werk geliefert hatte:
und der bestand nicht so sehr in der sensationellen Reduzierung
der Religion auf ihre ethischen Inhalte (diese Leistung hatte er
mit vielen andern gemein), als in jener Kritik, die (wie er sagte)
«dem Dogmatismus gänzlich die Flügel in Ansehung der Erkenntnis
übersinnlicher Gegenstände» beschnitt. Sein nüchternes Verdikt
gegen den Rationalismus schuf die spezifisch Kantische Aufklärung.
Von alldem ist nichts in den Definitionen, die er der Aufklärung
gab.

Seine Begriffsbestimmung im ersten Satz des Essays von 1784
lautet: «Aufklärung ist der Ausgang des Menschen aus seiner
selbstverschuldeten Unmündigkeit.» Die Variation im Aufsatz «Was
heißt: Sich im Denken orientieren?», der zwei Jahre später
erschien, hat diese Fassung: «Die Maxime, jederzeit selbst zu denken,
ist die Aufklärung.» Sie war also für ihn nicht ein Haufen
verbrannter Götter, ein Haufen neuer Götter; sie war für ihn keine
Lehre. Auch keine Organisation. In der Aera des Aberglaubens
an die Zauberkraft von Akademien (heute haben wir ihn nicht
mehr, tun nur noch so!), im Zeitalter der Vergötzung der
Institutionen forderte der Aufklärer Kant nicht mehr Schulen und
mehr Abstimmungslokale — sondern weniger Feigheit und weniger
Faulheit. Das waren die beiden zentralen Themen.

Er faßte also das Wort «Aufklärung» als transitives Substantiv.
Er versuchte eine moralische Ortsbestimmung des Aufklärers —
nicht ein Inventar aufgeklärter Meinungen. Er stabilisierte nicht
aufgeklärte Dogmen, sondern eine klärende Tendenz. Seine Gegner
waren nicht Ansichten — sondern Feigheit und Faulheit.

Kant gab hier keine Bestimmung der Feigheit, die man vielleicht
dreifach differenzieren kann: als Mangel an Mut, (erstens) eine
eigene Einsicht zu haben, (zweitens) sich zu ihr zu bekennen,
(drittens) ihr gemäß zu handeln. Aber in seiner «Anthropologie»
unterschied er sehr klar zwischen dem Mut als «Affekt» (Säure
im Magen könne einen General kleinmütig und schüchtern machen)
— und dem Mut, «durch Vernunft erweckt». In dem durch Ver-

731



nunft erweckten Mut sah er das eine der konstituierenden
Elemente des Aufklärers.

Da Kant kein pompöses Megaphon war, eher ein sehr skrupelhafter

Mitbürger, kam er sofort mit den Schwierigkeiten heraus.
An einer andern Stelle, im berühmten Brief an Moses Mendelssohn
vom 8. April 1766, hatte er geschrieben: «Zwar denke ich vieles
mit der allerklarsten Ueberzeugung und zu meiner großen
Zufriedenheit, was ich niemals den Mut haben werde, zu sagen; niemals
aber werde ich etwas sagen, was ich nicht denke.» Er hatte also
sehr genau angegeben, wieweit sein Aufklärerpathos ihn mit sich
reißen könne. Und diese Grenze (die er wohl als allgemeine Maxime
statuierte) war eine Doppelgrenze: einmal die Abneigung gegen
jedes Martyrium; und dann die Angst vor der Anarchie, die (in
seinem wie in manchem andern Fall) zu billig interpretiert wird
als das Zittern von Feudalen und Bürgern, denen das kommende
Gesellschaftsbeben schon in den Knochen liegt. Es gibt keine
existierende und keine utopische Ordnung, die nicht gegen das
Chaos sein muß; auch die Anarchisten sind dagegen — sie glauben
an eine ordentliche Unordnung. Kants Problem aber war: wie
bringt der «Aufklärer» die erste Bürgerpflicht: Ordnung, in
Harmonie mit der zweiten: «Aufklärung»?

Zur Lösung erfand er die Unterscheidung: «der öffentliche
Gebrauch» der Vernunft und der «Privatgebrauch». Der private,
meinte er, «darf öfters sehr enge eingeschränkt» werden. Zum
Beispiel: ein Geistlicher ist verbunden, «seinen Katechismusschülern
und seiner Gemeinde nach dem Symbol der Kirche, der er dient,
seinen Vortrag zu tun. Aber...» Und nun kommt «der öffentliche
Gebrauch» ins Spiel. Als «Gelehrter» habe er die uneingeschränkte
Freiheit, ja die Verpflichtung, seine «sorgfältig geprüfte und
wohlmeinende» Ablehnung dessen, was er als Geistlicher verkündete,
dem Publikum gedruckt mitzuteilen.

Wenn aber nun der Staat den «öffentlichen Gebrauch» der
Vernunft nicht erlaubt, weil er (vielleicht nicht ganz ohne Grund)
der Meinung ist, daß kritische Bücher nicht nur Leser, auch
Angestellte rebellisch machen? Kant, der das Zeitalter der Aufklärung

«das Jahrhundert Friedrichs» nannte, widerfuhr dies bald
nach dem Tod des Königs. Der aufklärende Gelehrte wurde
zensuriert. Als man ihn ermahnte, vorsichtiger über Religion zu
schreiben, kündigte er an: er werde gar nicht mehr schreiben.
Damit war es dann aus — sowohl mit dem «privaten Gebrauch»
der Vernunft als auch mit dem «öffentlichen».

Kants praktische Lösung war also schon zu seiner Zeit
unpraktisch. Er hatte das Problem mit berühmter Unerbittlichkeit

732



gestellt: keine Aufklärung ohne Aufklärer; keine Aufklärer ohne
die Gefahr, mehr Grundlagen zu zerstören, als die lebende
Generation ertragen kann. Da wollte er einen Pakt abschließen mit
den herrschenden Mächten. Dachte er an eine Art von Ersatz für
die mittelalterliche Lösimg: Aufklärung auf lateinisch für die
ruhigen Gebildeten, Zurückhaltung in der Volkssprache vor den
unruhigen Ungebildeten? Jedenfalls bewährte sich der Vorschlag
einer gesonderten Angestellten- und Gelehrtenvernunft nicht zur
Zeit der bürgerlichen Gesellschaft. Er bewährt sich erst recht heute
nicht, zur Zeit der Massengesellschaft — wenn auch aus entgegengesetzten

Gründen. Heute befördert die Aufklärung oder
vielmehr: die Verklärung des Unaufgeklärten, wer über den Fernsehapparat

und die Illustrierten verfügt. Zwischen ihnen und dem
Buch des «Gelehrten» ist eine Kluft, die es ungefährlich macht —
aber auch unwirksam. In nichtdiktatorischen Ländern kann von
«Gelehrten» auf gelehrt alles gesagt werden — zu niemandes
Nutzen. So ist dies der Wandel in der Situation: in Kants Jahren
konnte der Gelehrte nicht aufklären, weil man ihn nicht ließ; zu
unserer Zeit nicht, weil man ihn nicht liest... besser: weil er die
Massen nicht erreicht.

Kants Vorschlag war nicht brauchbar für seine Zeit und ist
nicht brauchbar für unsere — selbst wenn es psychologisch möglich
wäre, daß ein Universitätsprofessor die Konvention lehrt und eine
Kritik der Konvention drucken läßt. Und doch lohnt es sich,
zurückzugehen zu seinen (vernachlässigten) dringenden Sorgen, und
von neuem seine Fragen abzuwandeln: wie kann der Aufklärer
aufklären? Wie kann man mutig sein, ohne ans Kreuz geschlagen
zu werden? Wie verbreitet man Licht, ohne noch mehr Fundamente
zu zerstören?

Feigheit ist der eine große Gegner der Aufklärung, Faulheit der
andere. Professor C. B. Crane von der University of Wisconsin hat
kürzlich behauptet: «Die Faulen sind das Salz der Erde.» Das
Genie, das zu faul gewesen sei, alle paar Sekunden die Feder in
Tinte einzutauchen, habe den Füllfederhalter erfunden. Aber das
Erfinden ist eine Aktivität, nicht eine Faulheit. Wenige Worte sind
so sehr nur als Wortlaut umgewertet worden wie diese berühmte
Faulheit. Der besondere Inhalt, den Kant ihr gibt, drückt der Satz
aus: «Es ist so bequem, unmündig zu sein.» Kant klagt den «bei
weitem größten Teil der Menschen», darunter «das ganze schöne
Geschlecht» dieser Faulheit an. Was eigentlich schlecht ist an der
«Unmündigkeit», wird nicht gesagt. Das Wort selbst ist geladen
mit Ablehnung.

733



Diese anscheinend unmotivierte Abschätzigkeit ist um so
fragwürdiger, als die Romantik (zum Beispiel in der «Lucinde») von
der «gottähnlichen Kunst der Faulheit» geschwärmt hat. Aber auch
das sind nur semantisch leicht aufzuklärende Widersprüchlichkeiten.

Der Gegensatz der von Friedrich Schlegel gepriesenen
«Faulheit» ist nicht Fleiß (oder gar Kants «Spontaneität») —
sondern der Arbeitssklave. Der Kontrast besteht nicht zwischen
dem Arbeitsamen und dem auf der Bärenhaut Liegenden, sondern
zwischen dem «Poeten» (im weiten Sinne des Wortes, in dem die
Romantik diese Kategorie gebrauchte) und dem unpersönlichen
Rädchen innerhalb des Arbeitsmechanismus. Die «Faulheit» wird
gepriesen wie der «Taugenichts» — also der, welcher sich der
alltäglichen Knechtschaft entzieht. Der romantische «Taugenichts»
ist, trotz seiner apolitischen Tendenz, eher dem griechischen Freien
verwandt als dem modernen.

Wenn man nun von der proVokativen Wortgebung der Romantiker

absieht, dann kann man nicht übersehen, daß Kant die «Faulheit»

verdammte und Schlegel sie pries — um derselben kreativen
«Freiheit» willen. Die Romantiker waren «Aufklärer»: in jenem
weiten Sinne des Wortes, in dem Kant es definierte.

Die Kluft zwischen ihm und ihnen lag lediglich in der
rationalistischen Modellierung, die Kant dem Wort «Aufklärung» gab, und
die diesem Wort geblieben ist bis zu dem späten Aufklärer
Sigmund Freud mit seinem Diktum: «Es gibt keine Instanz über der
Vernunft.» Kant übersetzte Horazens «sapere aude» mit «Habe
Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedienen» — und
bezeichnete diesen Imperativ als den «Wahlspruch der Aufklärung».
Er erläuterte «Unmündigkeit» als das «Unvermögen», seinen
Verstand «ohne Anleitung anderer» zu gebrauchen. Es sieht nicht selten

so aus, als sei dieser Verstand das einzige Vermögen, welches
den Menschen zum Menschen macht.

Aber — und das muß immer wieder unterstrichen werden: Kants
«Verstand», «Vernunft», «Denken» sind innerhalb seines Systems
höchst problematisch. Sein «Verstand» war noch nicht, was er
später wurde: die Rechenmaschine innen. Seine «Vernunft» war
noch nicht pragmatistisch — sondern verantwortlich. Seine
«Aufklärung» war nicht so, wie sie heute höhnisch porträtiert wird.
Selbst Nicolai charakterisierte seinen Helden Sebaldus Nothanker
mit dem Satz: «Spekulation war die Welt, in der er lebte, und jede
Meinung war ihm so wichtig, als kaum manchem eine Handlung.»
Man könnte der Aufklärung, wie sie in Kant kulminierte, den
Satz zuschreiben: verbindliches Denken ist Handeln.

734



Setzt man für «Verstand», «Vernunft» und «Denken» ein
anderes Kantisches Wort, Spontaneität, so läuft man weniger Gefahr,
ihn zu rationalistisch zu deuten; und das künstliche Auseinanderreißen

zwischen der sogenannten Aufklärung und der sogenannten
Romantik verschwindet. Denn Spontaneität ist auch das entscheidende

Merkmal des «Poeten». «Sapere aude!» wäre dann zu
übersetzen: habe Mut, dich deiner Augen und Ohren, deines Verstandes,
deiner Vernunft, deines Denkens und aller anderen Erfahrungen
und Vermögen zu bedienen. Romantik ist entengte Aufklärung —
die bei den größten Aufklärern immer mehr war als Rationalismus.

Dieses Wort Spontaneität bezeichnet Kants Philosophie besser
als das Wort «Freiheit», das zu leicht politisch eingeengt wird. Ganz
gewiß ist der Liberalismus ein Sektor jener spezifischen
Aufklärung, die Kant verkündete. Er schrieb ebenso gegen die
Förderer der Faulheit, welche sich mit der Parole: Selbstdenken sei
«beschwerlich» und «gefährlich» zu «Vormündern» aufwerfen
— wie gegen das faule «Hausvieh», welches seine «Unmündigkeit»
«liebgewonnen» hat, dem sie «beinahe zur Natur» geworden ist.
Er sah sogar schon, daß die Erziehung zur Faulheit eine schlimme
Konsequenz für die Erzieher hat: die also Erzogenen zwingen ihre
Lehrer unter die Diktatur der Faulheit und machen sie unmündig.
Das war ein großartiger Vorblick in das Zeitalter der
Massengesellschaft und ihrer demagogischen Usurpatoren.

Kants Aufklärung darf nicht mit dem Laissez-aller-Liberalismus
verwechselt werden. Hinter seinem Mündig und Unmündig, Frei
und Faul, hinter seinem Pathos der Aufklärung stand ein Bild vom
Menschen, das nicht der Vorstellung vom individuellen Atom
entsprach, eher gespiegelt ist in dem Satz: «Aufklärung ist der Ausgang

des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmündigkeit.»
Im «selbstverschuldet» steckt ein ethisches, nicht ein intellektuelles
Manko — und letzten Endes so etwas wie der Mythos vom Sündenfall;

wie noch hinter Heideggers Kategorie des «Man» Theologisch-
Moralisches wittert. (Der biblische Mythos aber war doppeldeutig:
der Ausgang aus der Unmündigkeit und der Arbeitsschweiß, mit
ihm die Faulheit, wurzeln im selben Fall.)

Wenn wir das «selbstverschuldet» beiseite lassen, so ist Kants
Definition der Aufklärung Ausdruck derselben philosophischen
Anthropologie, die in der Gnosis und in der Mystik, in Hegels
Geschichte des Selbstbewußtseins, in Schopenhauers Doppelbild
von der Fabrikware der Natur und dem Heiligen, in Marx' Sieger
des «letzten Gefecht», in Nietzsches Uebermensch ihre Variationen
gehabt hat. Ueberall hier ist die Freiheit, die Spontaneität, die
Aktivität nicht ein Darf, sondern ein Soll. Der Aufklärer ist ein

735



Missionar. Kant hat Friedrich den Großen dafür gepriesen, daß er
«den hoch mütigen Namen der Toleranz» ablehnte; daß er es für
seine Pflicht hielt — nicht für ein Wohlwollen, in «Religionsdingen»

nichts vorzuschreiben. Das Wort «Freiheit» hatte in Kants
Aufklärung keinen lieblichen Klang, eher den Charakter eines
ehernen «Es muß sein». Diese Mission ist bisweilen rationalistischer,

bisweilen romantischer benannt worden. Es ist zu beachten,
daß auch Nietzsche «Feigheit» und «Trägheit» als die großen
Gegner der Aufklärung auszeichnet. Aufklärung und Rationalismus

sind nicht identisch.
Aufklärung und soziale Atomisierung sind auch nicht identisch.

Fünf Jahre vor Ausbruch der Französischen Revolution schrieb
Kant prophetisch, die schlimmen Resultate vieler kommenden
Revolutionen antizipierend: «Durch eine Revolution wird vielleicht
wohl ein Abfall von persönlichem Despotismus und gewinnsüchtiger

oder herrschsüchtiger Bedrückung, aber niemals wahre
Reform der Denkungsart zustande kommen; sondern neue Vorurteile
werden, ebensowohl als die alten, zum Leitbande des gedankenlosen

großen Haufens dienen.» Das ist es, was der große Aufklärer
Marx nicht vorausgesehen hat. Kant aber war nicht so soziologiefremd,

wie die nachmarxsche Zeit gern annimmt. Er wußte beides:
daß aufgeklärte Gesetze und Institutionen nicht die Spontaneität
des einzelnen ersetzen können; aber auch, daß die Gedankenfreiheit

gebunden ist an die Redefreiheit — wie er es einmal
ausdrückte: «Also kann man sagen, daß diejenige äußere Gewalt,
welche die Freiheit, seine Gedanken öffentlich mitzuteilen, den
Menschen entreißt, ihnen auch die Freiheit zu denken nehme.»
Die artifizielle Entgegenstellung: der aufgeklärte Einzelne—die
aufgeklärte Gesellschaft gehört erst einer späteren, weniger
aufgeklärten Zeit an.

Man kann von einer Geschichte der Aufklärung im engeren
Sinne sprechen. Wesentliche Tendenzen des achtzehnten
Jahrhunderts werden zum Ausgang genommen und mit ähnlichen
Bewegungen in der Antike, im Mittelalter und heute zu einer
Reihe zusammengefügt. Da ist denn die Kantische Aufklärung ein
begrenztes historisches Ereignis. So sah er zum Beispiel «den

Hauptpunkt der Aufklärung» in «Religionssachen»: «weil in
Ansehung der Künste und Wissenschaften unsere Beherrscher kein
Interesse haben». Das traf zu für seine Zeit und vor allem für sein
Land. Dagegen gibt es im Zeitalter der totalen Propaganda kein
Lebensgebiet, das die «Beherrscher» nicht interessierte — die
Religion hat ihren ehemaligen Vorrang verloren. Zu Kants
Lebzeiten hingegen entdeckte erst ein einsamer Vorläufer wie Kleist

736



das Dynamit im Kritizismus; es war die Religionsphilosophie,
welche die Mitbürger in Schrecken setzte.

Aber hinter seinen historisch begrenzten, spezifischen
Formulierungen des Dunkels und des Lichts seiner Tage lebte etwas
Zeitloseres. Was ist Kants Aufklärung? Er fragte: «Leben wir in einem
aufgeklärten Zeitalter?» Und antwortete: «Nein, aber wohl in einem
Zeitalter der Aufklärung.» Damit gab er alle sogenannten
aufgeklärten Meinungen seiner Zeit preis — auf Kosten der Tendenz,
die sich in ihnen ausdrückte: des Willens zur Klärung. So bleibt
als letztes, nicht weiter zu ergründendes Phänomen der Kantischen
Version «Aufklärung»: daß der Mensch ein Wesen ist, welches die
Mission hat, einer Richtung zu folgen, in welche ihn die
unbekannte Wahrheit zieht. Mehr hat er nicht ausgesagt. Mehr kann
vielleicht nicht ausgesagt werden. Höchstens gefragt: was sind die
Folgen der Einsicht, daß niemand weiterkommt als — sich strebend
zu bemühn?

Hundertfünfzig Jahre nach dem Tode Kants ist zu fragen: kann
man sich und andere aufklären — nur dadurch, daß man, nicht
faul und nicht feig, von seinem «Verstand» Gebrauch macht? Was
liefert der Verstand? Die Gesetze der Logik! Verständig ist auch
die rechte Anwendung der Erfahrungen auf den besonderen Fall!
Was kann der Verstand nicht? Erfahrungen schaffen, Fakten
geben. Aufklärung im allgemeinen (zum Beispiel: die Zerstörung
von Dogmen) ersetzt nicht Aufklärung im besonderen (zum
Beispiel: die Mitteilung eines einmaligen Vorgangs). Die Information
ist eine Krux der Aufklärung — heute vielleicht mehr als je, weil
jeder mehr hört als je. Das hat Kant noch nicht erlebt.

In einigen Ländern ist es technisch unmöglich, sich zu
informieren; es gibt eine einzige Morgenzeitung für zweihundert
Millionen Leser. Unsere Sorge lebt geographisch näher: wie kann die
technische Möglichkeit, sich zu informieren, auch noch umgesetzt
werden in Information? Der einzelne, der seinen Abgeordneten
wählt, der eine Reihe von moralischen Urteilen täglich abgibt, mag
gründliche und die besten Grundsätze haben. Hat er ebenso gründliche

Informationen und Zeit, sie sich anzueignen?
An Stelle von Informationen hat er Ideologien — zum Beispiel:

die Sublimierung, die materialistische Dialektik und den
göttlichen Wettbewerb. Sie sind die großen Lückenbüßer. Sie ersetzen,
was man nicht weiß, durch Theorien — wenn nicht gar durch
Plakate. Aber selbst die feinste Theorie ist vor dem Detail nur
eine Möglichkeit. Man verachtet gern und vornehm Propaganda
— und übersieht, wovon sie lebt: von einer Unterernährung an

47 737



Wissen um die Vorgänge, zu denen man ja oder nein sagen muß.
Kein Oxford und keine Harvard und keine Sorbonne, kein
kategorischer Imperativ und keine existentielle Entscheidung und kein
Husarenstreich gegen einen Gordischen Knoten kann ersetzen, was
ich wissen muß, um herauszufinden, was ich in einem besonderen
Fall will. Die Nachkommen der Aufklärer benehmen sich ganz
unaufgeklärt: nicht weil sie nicht die Hundert Großen Bücher
gelesen haben, sondern, im Gegenteil, weil sie glauben, es genügt,
mit Voltaire vertraut zu sein, tun über Indochina urteilen zu
können. Es gibt viele Sorten von Gespenstern; man wird noch nicht
dadurch zum Aufklärer, daß man die Geschichte des Priesterbetrugs

am kleinen Finger hat. In Tiecks «Gestiefeltem Kater»
sagt Gevatter Fischer: «Ich muß wenigstens gestehen, daß ich nie
an Hexen und Gespenster habe glauben können.» Das ist löblich.
Aber glaubt er vielleicht an das Tageblatt mit den nagelneuen
Hexen und Gespenstern? Nicht nur vergangener Glaube ist
Aberglaube. Kant unterstrich die moralische Leistung des Aufklärers;
aber Mut, Streben und Verstand sind noch nicht genug.

Erst echte Information macht Aufklärung möglich. Es genügt
nicht dies «sapere aude»; man kann mutig, nicht-faul und klug —
die Welt verpfuschen. Ganz gewiß kann man informiert sein —
und trotzdem ein Bösewicht. Aber man kann nicht aufklären:
ohne Wissen um die Fakten. Wer — im Vollbesitz eines soziologischen

Konzepts oder auch nur eines Parteilineals — die
Nachrichten kennt, bevor sie eintreffen, sie nicht mehr ansieht, sondern
nur in vorbereitete Schubfächer ablegt, ist unaufgeklärt und
vermehrt das Dunkel. Skepsis ist sicher immer nur ein Uebergang.
Aber wer hinübergeht, ohne das Detail zu kennen, ist ein totes
Produkt — vielleicht des subtilsten Denksystems.

Jede Zeit hat ihre spezifische Aufklärung. Die heute
aufzuklären glauben, klären vielleicht gar nicht auf, sondern repetieren
nur Hoffnungen von gestern. Gestern sagte man — mit Helvetius:
«Erziehung kann alles.» Heute noch weiht man jede Schule mit
einem Pomp ein, als hätte sich wirklich der Schulmeister als

Fackelträger bewährt. Gestern, das heißt vor zweihundert Jahren,
gründete man Akademien und jubelte voll Vertrauen: laßt uns
erst hundert Jahre Akademien haben! Heute, bereits hundert Jahre
nach der angegebenen Frist, gründet man noch immer Akademien
— und diskutiert dann jahrelang: wozu? Es war einst an der Zeit,
den griechischen Jünglingen Dialektik beizubringen. Dialektik ist
immer noch an der Zeit. Inzwischen aber hat Schopenhauer die
«Eristische Dialektik» entworfen — eine Karte von 36 Schlichen
und Kniffen, die er «Stratagemata» nannte. Es war auch einst an

738



der Zeit, die Feigheit anzuprangern. Es ist immer noch an der Zeit
— wenn man es sich so schwer macht wie Kant. Wer vorstürmt,
ohne zu wissen, was ist vorn und hinten, ist Teil des Pöbels —
mag er auch sein Leben opfern.

Die Disproportion zwischen dem vielen «Wissen Sie schon?»,
durch die jeder Zeitgenosse hindurchgeschleust wird, und dem
Entscheidenden, das man zwar nicht erfährt — aber munter
beurteilt, ist der Kern der Unaufgeklärtheit in dieser Zeit. Die
Gespenster von 1750, 1850 und 1950 sind nicht dieselben. Man wird
nicht dadurch ein Aufklärer, daß man jahrhundertealte,
ehrunwürdige Leichen schändet. Die Königliche Norwegische Sozietät
krönte Schopenhauers Antwort auf ihre Frage: «Läßt sich die
Freiheit des menschlichen Willens aus dem Selbstbewußtsein
beweisen?» Dennoch wollte sie die Arbeit nicht auf norwegisch
publik machen. Sie erwog sogar, dem Philosophen aufzuerlegen,
die Schrift nicht einmal deutsch, nur lateinisch herauszubringen,
weil sie den Eindruck mache, als stände sie im Widerspruch zum
heiligen Glauben. Das war vor hundert Jahren nicht sehr
aufgeklärt — und ist heute nichts als ein historisches Faktum. Wer
seine Aufgeklärtheit darin zeigt, daß er die Norwegische Sozietät
dieserhalb angreift, ist nur ein Wichtigtuer.

Hingegen ist es im zwanzigsten Jahrhundert gefährlich
unaufgeklärt, die Massen (unter konstitutionellen Vorwänden) den
Demagogen zuzutreiben. Jede Zeit hat etwas anderes — vor allem
aufzuklären. Kant hat nicht so sehr den Inhalt seiner Aufklärung
— als das Apriori alles Aufklärens festgelegt.

739


	Was ist Aufklärung?

