Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 22 (1954-1955)

Heft: 12

Artikel: Was ist Aufklarung?

Autor: Marcuse, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758625

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WAS IST AUFKLARUNG?

Von Ludwig Marcuse

Das Wort «Aufkldrungs gehort zu jenem wichtigen Vokabular,
das ein Zeitalter charakterisiert. Bezeichnend ist, wie hiufig solch
ein Wort gebraucht, welcher Inhalt ihm gegeben, welcher Ton ihm
beigemischt wird.

Heute erscheint es vor allem in zwei Zusammenhingen: als histo-
rische Kategorie (sie bezeichnet, fiir Deutschland gesprochen, die
sieben Jahrzehnte zwischen 1720 und 1790); und es erscheint inner-
halb des Systems der Unwerte: Aufkldrung gleich Aufkliricht. Es
ist ein Merkmal unserer Jahrzehnte, dafl «Aufklarung» im er-
habenen Sinne des Wortes nur noch in geschichtlichen Hinweisen
gebraucht wird. Obwohl auch das zwanzigste Jahrhundert seine
Voltaires hatte: Nietzsche vor allem, Sigmund Freud und Bertrand
Russell. Die meisten Zeitgenossen hingegen glauben, immer noch
einmal entdecken zu miissen, dafl die Aufkldarer nicht genug das
Dunkel ins Licht setzen — was zwar auch richtig ist, aber zu oft
nur ein Vorwand. Der Mythos (zum Beispiel) ist kein Einwand
gegen die Aufklirer — nur gegen ihre zu enge Interpretation, die
keineswegs korrigiert wird durch die zu weitherzigen Verklirer,
welche ihnen folgten.

Kann man dieser zeitgendssischen und sehr gefihrlichen Un-
schirfe des Begriffs «Aufklarung» abhelfen mit einer blanken
Definition? In der deutschen Monatsschrift des Jahres 1790 klagte
einer: «Man kann sagen, dall das Wort Aufklirung einem will-
kommenen Gaste gleicht, der in der deutschen Sprachrepublik mit
Freuden aufgenommen ward, von vielen Leuten geschitzt wird,
aber doch bis jetzt noch keinen bestimmten Charakter erhalten
hat.» Das wurde gedruckt ein Jahr nach Beginn der Franzosischen
Revolution; die Enzyklopiddisten waren der Redaktion im idylli-
scheren Nachbarland noch nicht bekannt — hatten aber bereits
sehr klar gemacht, was ihnen sehr triibe schien. Eins der jiingsten
Konversations-Lexika klagt, ebenso beweglich: «Eine genaue Be-
griffsbestimmung gibt auch Kant nichts — obwohl er sich in einer
seiner beriihmtesten kleinen Arbeiten, die 1784 im Dezember-Heft
der Berlinischen Monatsschrift erschien, «Die Beantwortung der
Frage: Was ist Aufklarung?s zum Ziel gesetzt hatte. Definitionen

730



sind entweder kiinstlich-technisch oder die Geschichte eines Be-
griffs oder Konfessionen. Kant legte ein Bekenntnis ab. AuBBerdem
beantwortete er nicht so sehr die Frage: «Was ist Aufklirung?»
wie die andere: welche widermoralischen Hemmungen hat einer,
der aufklart, und einer, der sich aufkliren lassen will, zu iiber-
winden?

So schrieb er (drei Jahre nach Erscheinen der «Kritiky) nicht
den welthistorischen Beitrag hinein, den sein Werk geliefert hatte:
und der bestand nicht so sehr in der sensationellen Reduzierung
der Religion auf ihre ethischen Inhalte (diese Leistung hatte er
mit vielen andern gemein), als in jener Kritik, die (wie er sagte)
«dem Dogmatismus gianzlich die Fliigel in Ansehung der Erkenntnis
tibersinnlicher Gegenstindey beschnitt. Sein niichternes Verdikt
gegen den Rationalismus schuf die spezifisch Kantische Aufklirung.
Von alldem ist nichts in den Definitionen, die er der Aufklirung
gab.

Seine Begriffsbestimmung im ersten Satz des Essays von 1784
lautet: «Aufkldarung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbst-
verschuldeten Unmiindigkeit.» Die Variation im Aufsatz «Was
heifit: Sich im Denken orientieren?», der zwei Jahre spiter er-
schien, hat diese Fassung: «Die Maxime, jederzeit selbst zu denken,
ist die Aufkldrung.» Sie war also fiir ihn nicht ein Haufen ver-
brannter Gotter, ein Haufen neuer Gotter; sie war fiir ihn keine
Lehre. Auch keine Organisation. In der Aera des Aberglaubens
an die Zauberkraft von Akademien (heute haben wir ihn nicht
mehr, tun nur noch so!), im Zeitalter der Vergiétzung der Insti-
tutionen forderte der Aufklarer Kant nicht mehr Schulen und
mehr Abstimmungslokale — sondern weniger Feigheit und weniger
Faulheit. Das waren die beiden zentralen Themen.

Er fafBte also das Wort «Aufklarung» als transitives Substantiv.
Er versuchte eine moralische Ortsbestimmung des Aufkldrers —
nicht ein Inventar aufgekldrter Meinungen. Er stabilisierte nicht
aufgeklirte Dogmen, sondern eine klirende Tendenz. Seine Gegner
waren nicht Ansichten — sondern Feigheit und Faulheit.

Kant gab hier keine Bestimmung der Feigheit, die man vielleicht
dreifach differenzieren kann: als Mangel an Mut, (erstens) eine
eigene Einsicht zu haben, (zweitens) sich zu ihr zu bekennen,
(drittens) ihr gemilB3 zu handeln. Aber in seiner «Anthropologie»
unterschied er sehr klar zwischen dem Mut als «Affekts (Sdure
im Magen konne einen General kleinmiitig und schiichtern machen)
— und dem Mut, «durch Vernunft erweckt». In dem durch Ver-

731



nunft erweckten Mut sah er das eine der konstituierenden Ele-
mente des Aufklarers.

Da Kant kein pomposes Megaphon war, eher ein sehr skrupel-
hafter Mitbiirger, kam er sofort mit den Schwierigkeiten heraus.
An einer andern Stelle, im berithmten Brief an Moses Mendelssohn
vom 8. April 1766, hatte er geschrieben: «Zwar denke ich vieles
mit der allerklarsten Ueberzeugung und zu meiner grofBlen Zufrie-
denheit, was ich niemals den Mut haben werde, zu sagen; niemals
aber werde ich etwas sagen, was ich nicht denke.» Er hatte also
sehr genau angegeben, wieweit sein Aufklarerpathos ihn mit sich
reiflen konne. Und diese Grenze (die er wohl als allgemeine Maxime
statuierte) war eine Doppelgrenze: einmal die Abneigung gegen
jedes Martyrium; und dann die Angst vor der Anarchie, die (in
seinem wie in manchem andern Fall) zu billig interpretiert wird
als das Zittern von Feudalen und Biirgern, denen das kommende
Gesellschaftsbeben schon in den Knochen liegt. Es gibt keine
existierende und keine utopische Ordnung, die nicht gegen das
Chaos sein mul; auch die Anarchisten sind dagegen — sie glauben
an eine ordentliche Unordnung. Kants Problem aber war: wie
bringt der «Aufkldarer» die erste Biirgerpflicht: Ordnung, in Har-
monie mit der zweiten: «Aufklarung»?

Zur Losung erfand er die Unterscheidung: «der &ffentliche Ge-
brauchy der Vernunft und der «Privatgebrauchs. Der private,
meinte er, «darf ofters sehr enge eingeschriankty werden. Zum Bei-
spiel: ein Geistlicher ist verbunden, «seinen Katechismusschiilern
und seiner Gemeinde nach dem Symbol der Kirche, der er dient,
seinen Vortrag zu tun. Aber...» Und nun kommt «der offentliche
Gebrauch» ins Spiel. Als «Gelehrter» habe er die uneingeschrankte
Freiheit, ja die Verpflichtung, seine «sorgfiltig gepriifte und wohl-
meinendey Ablehnung dessen, was er als Geistlicher verkiindete,
dem Publikum gedruckt mitzuteilen.

Wenn aber nun der Staat den «offentlichen Gebrauch» der Ver-
nunft nicht erlaubt, weil er (vielleicht nicht ganz ohne Grund)
der Meinung ist, daf3 kritische Biicher nicht nur Leser, auch An-
gestellte rebellisch machen? Kant, der das Zeitalter der Aufkli-
rung «das Jahrhundert Friedrichs» nannte, widerfuhr dies bald
nach dem Tod des Konigs. Der aufkliarende Gelehrte wurde zen-
suriert. Als man ihn ermahnte, vorsichtiger iiber Religion zu
schreiben, kiindigte er an: er werde gar nicht mehr schreiben.
Damit war es dann aus — sowohl mit dem «privaten Gebrauchy
der Vernunft als auch mit dem «offentlichensy.

Kants praktische Losung war also schon zu seiner Zeit un-
praktisch. Er hatte das Problem mit berithmter Unerbittlichkeit

732



gestellt: keine Aufkldrung ohne Aufklirer; keine Aufkliarer ohne
die Gefahr, mehr Grundlagen zu zerstoren, als die lebende Gene-
ration ertragen kann. Da wollte er einen Pakt abschliefen mit
den herrschenden Michten. Dachte er an eine Art von Ersatz fiir
die mittelalterliche Losung: Aufklirung auf lateinisch fiir die
ruhigen Gebildeten, Zuriickhaltung in der Volkssprache vor den
unruhigen Ungebildeten? Jedenfalls bewizhrte sich der Vorschlag
einer gesonderten Angestellten- und Gelehrtenvernunft nicht zur
Zeit der biirgerlichen Gesellschaft. Er bewahrt sich erst recht heute
nicht, zur Zeit der Massengesellschaft — wenn auch aus entgegen-
gesetzten Griinden. Heute befordert die Aufkliarung oder viel-
mehr: die Verklarung des Unaufgeklarten, wer iiber den Fernseh-
apparat und die Illustrierten verfiigt. Zwischen ihnen und dem
Buch des «Gelehrteny ist eine Kluft, die es ungefdhrlich macht —
aber auch unwirksam. In nichtdiktatorischen Lindern kann von
«Gelehrtens auf gelehrt alles gesagt werden — zu niemandes
Nutzen. So ist dies der Wandel in der Situation: in Kants Jahren
konnte der Gelehrte nicht aufkldaren, weil man ihn nicht lief3; zu
unserer Zeit nicht, weil man ihn nicht liest... besser: weil er die
Massen nicht erreicht.

Kants Vorschlag war nicht brauchbar fiir seine Zeit und ist
nicht brauchbar fiir unsere — selbst wenn es psychologisch moglich
wire, dall ein Universitiatsprofessor die Konvention lehrt und eine
Kritik der Konvention drucken l48t. Und doch lohnt es sich, zu-
riickzugehen zu seinen (vernachlissigten) dringenden Sorgen, und
von neuem seine Fragen abzuwandeln: wie kann der Aufklirer
aufklaren? Wie kann man mutig sein, ohne ans Kreuz geschlagen
zu werden? Wie verbreitet man Licht, ohne noch mehr Fundamente
zu zerstoren?

Feigheit ist der eine grole Gegner der Aufklarung, Faulheit der
andere. Professor C. B. Crane von der University of Wisconsin hat
kiirzlich behauptet: «Die Faulen sind das Salz der Erde.» Das
Genie, das zu faul gewesen sei, alle paar Sekunden die Feder in
Tinte einzutauchen, habe den Fiillfederhalter erfunden. Aber das
Erfinden ist eine Aktivitit, nicht eine Faulheit. Wenige Worte sind
so sehr nur als Wortlaut umgewertet worden wie diese beriihmte
Faulheit. Der besondere Inhalt, den Kant ihr gibt, driickt der Satz
aus: «Es ist so bequem, unmiindig zu sein.» Kant klagt den «bei
weitem groflten Teil der Menscheny, darunter «das ganze schone
Geschlechty dieser Faulheit an. Was eigentlich schlecht ist an der
«Unmiindigkeity, wird nicht gesagt. Das Wort selbst ist geladen
mit Ablehnung.

733



Diese anscheinend unmotivierte Abschitzigkeit ist um so frag-
wiirdiger, als die Romantik (zum Beispiel in der «Lucinde») von
der «gottdhnlichen Kunst der Faulheity geschwarmt hat. Aber auch
das sind nur semantisch leicht aufzukliarende Widerspriichlich-
keiten. Der Gegensatz der von Friedrich Schlegel gepriesenen
«Faulheity ist nicht Flei3 (oder gar Kants «Spontaneitdts) —
sondern der Arbeitssklave. Der Kontrast besteht nicht zwischen
dem Arbeitsamen und dem auf der Biarenhaut Liegenden, sondern
zwischen dem «Poeten» (im weiten Sinne des Wortes, in dem die
Romantik diese Kategorie gebrauchte) und dem unpersonlichen
R&ddchen innerhalb des Arbeitsmechanismus. Die «Faulheity wird
gepriesen wie der «Taugenichtsy — also der, welcher sich der all-
tdglichen Knechtschaft entzieht. Der romantische «Taugenichts»
ist, trotz seiner apolitischen Tendenz, eher dem griechischen Freien
verwandt als dem modernen.

Wenn man nun von der provokativen Wortgebung der Roman-
tiker absieht, dann kann man nicht iibersehen, da3 Kant die «Faul-
heity verdammte und Schlegel sie pries — um derselben kreativen
«Freiheits willen. Die Romantiker waren «Aufklidrery: in jenem
weiten Sinne des Wortes, in dem Kant es definierte.

Die Kluft zwischen ihm und ihnen lag lediglich in der rationa-
listischen Modellierung, die Kant dem Wort «Aufklarung» gab, und
die diesem Wort geblieben ist bis zu dem spdten Aufkldrer Sig-
mund Freud mit seinem Diktum: «Es gibt keine Instanz iiber der
Vernunft.» Kant iibersetzte Horazens «sapere aude» mit «Habe
Mut, dich deines eigenen Verstandes zu bedieneny» — und be-
zeichnete diesen Imperativ als den «Wahlspruch der Aufkldrungsy.
Er erlauterte «Unmiindigkeity als das «Unvermdogeny, seinen Ver-
stand «ohne Anleitung anderer» zu gebrauchen. Es sieht nicht sel-
ten so aus, als sei dieser Verstand das einzige Vermogen, welches
den Menschen zum Menschen macht.

Aber — und das muf} immer wieder unterstrichen werden: Kants
«Verstand», «Vernunfts, «Denkens sind innerhalb seines Systems
hochst problematisch. Sein «Verstand» war noch nicht, was er
spater wurde: die Rechenmaschine innen. Seine «Vernunft» war
noch nicht pragmatistisch — sondern verantwortlich. Seine «Auf-
kldarung» war nicht so, wie sie heute hohnisch portritiert wird.
Selbst Nicolai charakterisierte seinen Helden Sebaldus Nothanker
mit dem Satz: «Spekulation war die Welt, in der er lebte, und jede
Meinung war ihm so wichtig, als kaum manchem eine Handlung.»
Man konnte der Aufklirung, wie sie in Kant kulminierte, den
Satz zuschreiben: verbindliches Denken ist Handeln.

734



Setzt man fiir «Verstand», «Vernunft> und «Denkens ein an-
deres Kantisches Wort, Spontaneitit, so lauft man weniger Gefahr,
ihn zu rationalistisch zu deuten; und das kiinstliche Auseinander-
reilen zwischen der sogenannten Aufklirung und der sogenannten
Romantik verschwindet. Denn Spontaneitdt ist auch das entschei-
dende Merkmal des «Poeteny. «Sapere aude!s wire dann zu iiber-
setzen: habe Mut, dich deiner Augen und Ohren, deines Verstandes,
deiner Vernunft, deines Denkens und aller anderen Erfahrungen
und Vermogen zu bedienen. Romantik ist entengte Aufklarung —
die bei den grofiten Aufkldarern immer mehr war als Rationalismus.

Dieses Wort Spontaneitat bezeichnet Kants Philosophie besser
als das Wort «Freiheit», das zu leicht politisch eingeengt wird. Ganz
gewill ist der Liberalismus ein Sektor jener spezifischen Auf-
klarung, die Kant verkiindete. Er schrieb ebenso gegen die For-
derer der Faulheit, welche sich mit der Parole: Selbstdenken sei
«beschwerlich» und «gefdhrlich» ... zu «Vormiindern» aufwerfen
— wie gegen das faule «Hausviehy, welches seine «Unmiindigkeit»
«liebgewonnen» hat, dem sie «beinahe zur Natur» geworden ist.
Er sah sogar schon, daf} die Erziehung zur Faulheit eine schlimme
Konsequenz fiir die Erzieher hat: die also Erzogenen zwingen ihre
Lehrer unter die Diktatur der Faulheit und machen sie unmiindig.
Das war ein groBartiger Vorblick in das Zeitalter der Massen-
gesellschaft und ihrer demagogischen Usurpatoren.

Kants Aufklirung darf nicht mit dem Laissez-aller-Liberalismus
verwechselt werden. Hinter seinem Miindig und Unmiindig, Frei
und Faul, hinter seinem Pathos der Aufkldrung stand ein Bild vom
Menschen, das nicht der Vorstellung vom individuellen Atom ent-
sprach, eher gespiegelt ist in dem Satz: «Aufkldarung ist der Aus-
gang des Menschen aus seiner selbstverschuldeten Unmiindigkeit.»
Im «selbstverschuldets steckt ein ethisches, nicht ein intellektuelles
Manko — und letzten Endes so etwas wie der Mythos vom Siinden-
fall; wie noch hinter Heideggers Kategorie des «Many Theologisch-
Moralisches wittert. (Der biblische Mythos aber war doppeldeutig:
der Ausgang aus der Unmiindigkeit und der Arbeitsschweil}, mit
ihm die Faulheit, wurzeln im selben Fall.)

Wenn wir das «selbstverschuldety beiseite lassen, so ist Kants
Definition der Aufklirung Ausdruck derselben philosophischen
Anthropologie, die in der Gnosis und in der Mystik, in Hegels
Geschichte des Selbstbewulitseins, in Schopenhauers Doppelbild
von der Fabrikware der Natur und dem Heiligen, in Marx’ Sieger
des «letzten Gefechts, in Nietzsches Uebermensch ihre Variationen
gehabt hat. Ueberall hier ist die Freiheit, die Spontaneitit, die
Aktivitat nicht ein Darf, sondern ein Soll. Der Aufkldrer ist ein

735



Missionar. Kant hat Friedrich den GroBlen dafiir gepriesen, daf er
«den hoch miitigen Namen der Toleranz» ablehnte; dafl er es fiir
seine Pflicht hielt — nicht fiir ein Wohlwollen, in «Religions-
dingen» nichts vorzuschreiben. Das Wort «Freiheits hatte in Kants
Aufklarung keinen lieblichen Klang, eher den Charakter eines
ehernen «Es mulf} sein». Diese Mission ist bisweilen rationalisti-
scher, bisweilen romantischer benannt worden. Es ist zu beachten,
dal auch Nietzsche «Feigheit» und «Trigheity als die groflen
Gegner der Aufkliarung auszeichnet. Aufkliarung und Rationalis-
mus sind nicht identisch.

Aufklarung und soziale Atomisierung sind auch nicht identisch.
Finf Jahre vor Ausbruch der Franzosischen Revolution schrieb
Kant prophetisch, die schlimmen Resultate vieler kommenden Re-
volutionen antizipierend: «Durch eine Revolution wird vielleicht
wohl ein Abfall von personlichem Despotismus und gewinnsiich-
tiger oder herrschsiichtiger Bedriickung, aber niemals wahre Re-
form der Denkungsart zustande kommen; sondern neue Vorurteile
werden, ebensowohl als die alten, zum Leitbande des gedanken-
losen grof3en Haufens dienen.» Das ist es, was der grof3e Aufklarer
Marx nicht vorausgesehen hat. Kant aber war nicht so soziologie-
fremd, wie die nachmarxsche Zeit gern annimmt. Er wuflte beides:
daf3 aufgekliarte Gesetze und Institutionen nicht die Spontaneitit
des einzelnen ersetzen konnen; aber auch, dafl die Gedanken-
freiheit gebunden ist an die Redefreiheit — wie er es einmal aus-
driickte: «Also kann man sagen, dal3 diejenige dullere Gewalt,
welche die Freiheit, seine Gedanken offentlich mitzuteilen, den
Menschen entreif3t, ihnen auch die Freiheit zu denken nehme.»
Die artifizielle Entgegenstellung: der aufgeklirte Einzelne—die auf-
geklarte Gesellschaft gehort erst einer spidteren, weniger aufge-
klarten Zeit an.

Man kann von einer Geschichte der Aufklarung im engeren
Sinne sprechen. Wesentliche Tendenzen des achtzehnten Jahr-
hunderts werden zum Ausgang genommen und mit #Zhnlichen
Bewegungen in der Antike, im Mittelalter und heute zu einer
Reihe zusammengefiigt. Da ist denn die Kantische Aufklirung ein
begrenztes historisches Ereignis. So sah er zum Beispiel «den
Hauptpunkt der Aufklarungs in «Religionssachens: «weil in An-
sehung der Kiinste und Wissenschaften unsere Beherrscher kein
Interesse habens. Das traf zu fiir seine Zeit und vor allem fiir sein
Land. Dagegen gibt es im Zeitalter der totalen Propaganda kein
Lebensgebiet, das die «Beherrschery nicht interessierte — die
Religion hat ihren ehemaligen Vorrang verloren. Zu Kants Leb-
zeiten hingegen entdeckte erst ein einsamer Vorldufer wie Kleist

736



das Dynamit im Kritizismus; es war die Religionsphilosophie,
welche die Mitbiirger in Schrecken setzte.

Aber hinter seinen historisch begrenzten, spezifischen Formu-
lierungen des Dunkels und des Lichts seiner Tage lebte etwas Zeit-
loseres. Was ist Kants Aufkldrung? Er fragte: «Leben wir in einem
aufgeklidrten Zeitalter?» Und antwortete: «Nein, aber wohl in einem
Zeitalter der Aufklirung.» Damit gab er alle sogenannten auf-
geklarten Meinungen seiner Zeit preis — auf Kosten der Tendenz,
die sich in ihnen ausdriickte: des Willens zur Klirung. So bleibt
als letztes, nicht weiter zu ergriindendes Phinomen der Kantischen
Version «Aufklarungy: dall der Mensch ein Wesen ist, welches die
Mission hat, einer Richtung zu folgen, in welche ihn die unbe-
kannte Wahrheit zieht. Mehr hat er nicht ausgesagt. Mehr kann
vielleicht nicht ausgesagt werden. Hochstens gefragt: was sind die
Folgen der Einsicht, dafl niemand weiterkommt als — sich strebend
zu bemiihn?

Hundertfiinfzig Jahre nach dem Tode Kants ist zu fragen: kann
man sich und andere aufkldren — nur dadurch, daB3 man, nicht
faul und nicht feig, von seinem «Verstandy Gebrauch macht? Was
liefert der Verstand? Die Gesetze der Logik! Verstindig ist auch
die rechte Anwendung der Erfahrungen auf den besonderen Fall!
Was kann der Verstand nicht? Erfahrungen schaffen, Fakten
geben. Aufkldrung im allgemeinen (zum Beispiel: die Zerstérung
von Dogmen) ersetzt nicht Aufkldrung im besonderen (zum Bei-
spiel: die Mitteilung eines einmaligen Vorgangs). Die Information
ist eine Krux der Aufklarung — heute vielleicht mehr als je, weil
jeder mehr hort als je. Das hat Kant noch nicht erlebt.

In einigen Lindern ist es technisch unmdglich, sich zu infor-
mieren; es gibt eine einzige Morgenzeitung fiir zweihundert Mil-
lionen Leser. Unsere Sorge lebt geographisch nidher: wie kann die
technische Moglichkeit, sich zu informieren, auch noch umgesetzt
werden in Information? Der einzelne, der seinen Abgeordneten
wihlt, der eine Reihe von moralischen Urteilen taglich abgibt, mag
griindliche und die besten Grundsitze haben. Hat er ebenso griind-
liche Informationen und Zeit, sie sich anzueignen?

An Stelle von Informationen hat er Ideologien — zum Beispiel:
die Sublimierung, die materialistische Dialektik und den gott-
lichen Wettbewerb. Sie sind die groBen Liickenbiiller. Sie ersetzen,
was man nicht weill, durch Theorien — wenn nicht gar durch
Plakate. Aber selbst die feinste Theorie ist vor dem Detail nur
eine Moglichkeit. Man verachtet gern und vornehm Propaganda
— und iibersieht, wovon sie lebt: von einer Untererndhrung an

47 737



Wissen um die Vorginge, zu denen man ja oder nein sagen mul.
Kein Oxford und keine Harvard und keine Sorbonne, kein kate-
gorischer Imperativ und keine existentielle Entscheidung und kein
Husarenstreich gegen einen Gordischen Knoten kann ersetzen, was
ich wissen mul}, um herauszufinden, was ich in einem besonderen
Fall will. Die Nachkommen der Aufklarer benehmen sich ganz
unaufgekliart: nicht weil sie nicht die Hundert GroBlen Biicher
gelesen haben, sondern, im Gegenteil, weil sie glauben, es geniigt,
mit Voltaire vertraut zu sein, um iiber Indochina urteilen zu
konnen. Es gibt viele Sorten von Gespenstern; man wird noch nicht
dadurch zum Aufkldrer, dal man die Geschichte des Priester-
betrugs am kleinen Finger hat. In Tiecks «Gestiefeltem Kater»
sagt Gevatter Fischer: «Ich mul} wenigstens gestehen, dal} ich nie
an Hexen und Gespenster habe glauben konnen.» Das ist 16blich.
Aber glaubt er vielleicht an das Tageblatt mit den nagelneuen
Hexen und Gespenstern? Nicht nur vergangener Glaube ist Aber-
glaube. Kant unterstrich die moralische Leistung des Aufklirers;
aber Mut, Streben und Verstand sind noch nicht genug.

Erst echte Information macht Aufkldrung moglich. Es geniigt
nicht dies «sapere aude»: man kann mutig, nicht-faul und klug —
die Welt verpfuschen. Ganz gewill} kann man informiert sein —
und trotzdem ein Bodsewicht. Aber man kann nicht aufkldren:
ohne Wissen um die Fakten. Wer — im Vollbesitz eines soziolo-
gischen Konzepts oder auch nur eines Parteilineals — die Nach-
richten kennt, bevor sie eintreffen, sie nicht mehr ansieht, sondern
nur in vorbereitete Schubfiacher ablegt, ist unaufgeklart und ver-
mehrt das Dunkel. Skepsis ist sicher immer nur ein Uebergang.
Aber wer hiniibergeht, ohne das Detail zu kennen, ist ein totes
Produkt — vielleicht des subtilsten Denksystems.

Jede Zeit hat ihre spezifische Aufkldrung. Die heute aufzu-
kldren glauben, klaren vielleicht gar nicht auf, sondern repetieren
nur Hoffnungen von gestern. Gestern sagte man — mit Helvetius:
«Erziehung kann alles.» Heute noch weiht man jede Schule mit
einem Pomp ein, als hitte sich wirklich der Schulmeister als
Fackeltriger bewidhrt. Gestern, das heift vor zweihundert Jahren,
griindete man Akademien und jubelte voll Vertrauen: lafit uns
erst hundert Jahre Akademien haben! Heute, bereits hundert Jahre
nach der angegebenen Frist, griindet man noch immer Akademien
— und diskutiert dann jahrelang: wozu? Es war einst an der Zeit,
den griechischen Jiinglingen Dialektik beizubringen. Dialektik ist
immer noch an der Zeit. Inzwischen aber hat Schopenhauer die
«Eristische Dialektik» entworfen — eine Karte von 36 Schlichen
und Kniffen, die er «Stratagemata» nannte. Es war auch einst an

738



der Zeit, die Feigheit anzuprangern. Es ist immer noch an der Zeit
— wenn man es sich so schwer macht wie Kant. Wer vorstiirmt,
ohne zu wissen, was ist vorn und hinten, ist Teil des Pobels —
mag er auch sein Leben opfern.

Die Disproportion zwischen dem vielen «Wissen Sie schon?»,
durch die jeder Zeitgenosse hindurchgeschleust wird, und dem
Entscheidenden, das man zwar nicht erfihrt — aber munter be-
urteilt, ist der Kern der Unaufgeklartheit in dieser Zeit. Die
Gespenster von 1750, 1850 und 1950 sind nicht dieselben. Man wird
nicht dadurch ein Aufklarer, dal man jahrhundertealte, ehr-
unwiirdige Leichen schindet. Die Konigliche Norwegische Sozietit
kronte Schopenhauers Antwort auf ihre Frage: «Lidft sich die
Freiheit des menschlichen Willens aus dem Selbstbewultsein
beweisen?» Dennoch wollte sie die Arbeit nicht auf norwegisch
publik machen. Sie erwog sogar, dem Philosophen aufzuerlegen,
die Schrift nicht einmal deutsch, nur lateinisch herauszubringen,
weil sie den Eindruck mache, als stande sie im Widerspruch zum
heiligen Glauben. Das war vor hundert Jahren nicht sehr auf-
geklart — und ist heute nichts als ein historisches Faktum. Wer
seine Aufgekliartheit darin zeigt, daf} er die Norwegische Sozietit
dieserhalb angreift, ist nur ein Wichtigtuer.

Hingegen ist es im zwanzigsten Jahrhundert gefdhrlich unauf-
geklart, die Massen (unter konstitutionellen Vorwinden) den
Demagogen zuzutreiben. Jede Zeit hat etwas anderes — vor allem
aufzukliren. Kant hat nicht so sehr den Inhalt seiner Aufklarung
— als das Apriori alles Aufkldrens festgelegt.

739



	Was ist Aufklärung?

