
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)

Heft: 11

Artikel: Zu Walter Muschgs tragischer Literaturgeschichte

Autor: Boehlich, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758621

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZU WALTER MUSCHGS
TRAGISCHER LITERATURGESCHICHTE

Von Walter Boehlich

Das Streben nach Versöhnung mit dem geschichtlichen Denken ist einer
der eigentümlichsten Vorgänge in der modernen Literaturforschung; man
kann ein Zeichen der Gesundung darin sehen. Aus dem Abstand von mehr
als einem Jahrzehnt betrachtet, wirken die Bücher der Germanisten zwischen
den beiden Weltkriegen wie ein wirres brodelndes Chaos, in dem Raum für
jeden Subjektivismus, alle Formen der Geschichtsferne und Geschichtsfeindlichkeit

bis hin zur Geschichtsfälschung war. Von allem war damals die Rede,
von soziologischen, biologischen, rassischen, philosophischen und theologischen

Fragestellungen, nur von der Dichtung selbst hörte man kaum noch
etwas. Philosophierende Literarhistoriker schrieben Ideen- und
Problemgeschichten, in deren Zusammenhang obskure und minderwertige Poesien
eine entscheidende Stellung einnehmen konnten; eine Folge davon war, daß
die Wertfrage schließlich überhaupt nicht mehr gestellt wurde.

Daneben spielten die Systematiker und Systemzwänger eine entscheidende
Rolle. Dilthey, der als Historiker so unvergleichlichen Tiefblick bewies und
die Lehre aufgestellt hatte, daß der Mensch sich niemals durch Introspektion,
sondern nur durch Geschichte erkenne, hatte auch eine Typenlehre der
Dichter geschaffen, mit deren Hilfe man die Größen der Literaturgeschichte
auf drei Weltanschauungstypen verteilen konnte, die der Philosophiegeschichte

entnommen waren, aber nicht viel mit dem Wesen der Dichtung
zu tun hatten. Seine Schüler und Nachfolger haben einen langen Streit
darum geführt, ob diese Dreizahl genüge, und sie auf die verschiedensten
Weisen zu vermehren gesucht, ohne daß das Willkürliche des Prinzips
dadurch gemildert worden wäre. Heute wirken alle diese Versuche nutzlos und
erkältend, und niemand mehr kümmert sich darum. Wo unter neuen Schlagworten

ein verwandter Geist sich breitzumachen sucht, wie in Benses
«Literaturmetaphysik», handelt es sich um literatur- und kunstferne Außenseiter,
die freilich nie müde werden, in den Dichtern verhinderte Philosophen zu
sehen. Aber die Dichter sind keine Philosophen, nur gelegentlich die
Philosophen Dichter.

Die Frage, was die Dichter in Wirklichkeit seien, was überhaupt Dichtung
sein kann und gewesen ist, hat Muschg in seiner «Tragischen
Literaturgeschichte» zu lösen gesucht. Sie ragt aus der Masse der nach dem Kriege
erschienenen germanistischen Werke weit empor; kaum eines kann ihr
verglichen werden; aber es wird auch kaum ein anderes neben glücklichster
Zustimmung in tausend Einzelheiten so viele grundsätzliche Fragen
auslösen. Dies Buch gehört zu den wenigen, bei denen man sich nicht fragt:
wozu eigentlich? Auf keiner Seite trifft man auf das öde Räsonieren, das
die neuere Wissenschaft genau so ungenießbar macht wie das Breittreten
und Zerreden poetischer Aussagen, durch welches eine Reihe von
Interpreten dickleibige Wälzer zustandebringt, bei deren Lektüre der Erfahrungssatz:

«Mega biblion, mega kakon» sich zum Glaubensbekenntnis zu
verhärten droht. Es ist voll von Fakten und Beobachtungen, reich an dem
verschiedenartigsten Material und überall durchgeistigt von einem erfrischend
freien und unabhängigen Denken.

686



Eine Reihe höchst persönlicher Erlebnisse scheint den Anstoß zu diesem
Werk gegeben zu haben, worunter an erster Stelle wohl ein Mißvergnügen
an der modernen Literatur steht Und doch wird der Literatur des 19. und
20. Jahrhunderts auf keine Weise in der Form der Prozeß gemacht wie der
Kunst dieser Epoche in Sedlmayrs unvornehmem Buch über den «Verlust
der Mitte», an das man gelegentlich denken könnte. Die Gründe dafür liegen
auf der Hand, sie sind politischer Natur. Für Muschg bestand nicht der
geringste Grund, sich durch den Rückzug auf ein spät entdecktes Christentum

zu salvieren und in einem verletzenden Rigorismus ein Alibi für eigene
politische Irrwege zu suchen. Dagegen bricht immer wieder die Klage über
die würdelose Käuflichkeit des modernen Dichters durch, Trauer über etwas,
was man durchaus trahison des clercs nennen könnte. Sie scheint maßgeblich

an Muschgs Stellung zur Literatur der Gegenwart beteiligt. Sein Buch
ist Ausdruck eines echten und tiefen, nicht etwa nur selbstgefälligen «Leidens
an Deutschland».

Was die Gegenwart ihm vorenthält, findet Muschg dafür um so reichlicher
in der Vergangenheit, und hier liegt schon eine der Schwächen des Buches.
Denn es scheint seiner Poetik eine von den Lehren der Romantik nicht so
ganz freie Anschauung von ursprünglichem Dichten zugrunde zu liegen. Auf
die primitiven Naturformen verteilt er allen Glanz, in den Ursprungsformen
des Magiers, des Sehers und des Sängers, in magischer Entrückung, mystischer

Inspiration und dem einfachen Glück, da zu sein, sieht er gleichzeitig
das eigentlich Dichterische. Den Vertretern dieser drei Typen kommt seine
ganze Bewunderung zugute, in ihnen und ihren Werken liegt Weihe; wer
aber einem anderen Typus zugehört, hat die Dichtung entweiht, verdient
auch den Namen Dichter nicht mehr. Das sind doch Nachwirkungen des
präromantischen und romantischen Primitivismus. Hängt man dieser Vorstellung
so ausschließlich an wie Muschg, dann verschließt man sich das Verständnis
ganzer Literaturperioden, die keineswegs ohne Größe waren. Die Aufklärer
aller Zeiten, die formal und gedanklich oft Großartiges geleistet haben,
kommen abscheulich schlecht weg, nicht anders alle bewußt dichtenden
Poeten, von Schiller abgesehen. Für eine Poetik, wie wir sie bei Paul Valéry,
bei T. S. Eliot, bei Gottfried Benn ausgesprochen finden, ist kein Raum in
der «Tragischen Literaturgeschichte». Es ist ganz allgemein eine Abneigung
gegen alles Artistische, gegen das bewußt Künstliche — das ja nicht in
Künstlichkeit oder Preziosität auszuarten braucht — und Kunstvolle,
weswegen Goethes «Divan» auch stets als «Spielerei» betrachtet wird. Aber der
ist daneben doch noch ganz anderes.

Sucht man nach einem Schlüssel für diese Einstellung, so gelangt man zu
einem weiteren persönlichen Erlebnis Muschgs, seiner verständlichen, aber
ganz ungehemmten Bewunderung für Gotthelf. In der «Festgabe für Fritz
Strich» hat er davon erzählt, wie die Beschäftigung mit diesem Dichter,
«dessen Genie alle wissenschaftlichen Begriffe Lügen strafte», den Anstoß
zu seinem Buch gegeben hat. Wer so tief ergriffen von Gotthelf sein kann wie
Muschg und wen Gotthelfs Formblindheit so wenig stört, der wird ganz
natürlich den Anbetern der Formvollendung und Formschönheit nur wenig
Interesse entgegenbringen. Ganz folgerichtig ist an Muschgs vielen scharfen
Urteilen über deutsche Dichter nie eine Beurteilung ihres Formwertes
schuld, und so zählt er auf der einen Seite Grillparzer zu den Größten,
worin keiner, den Grillparzers oft so miserable Verse entsetzen, ihm folgen
wird, während sich auf der anderen Seite Racine, dessen Verse von wunderbarem

Wohllaut sind, mit einer Statistenrolle begnügen muß.

687



Aber wie ist es überhaupt mit dem übernationalen Charakter des Buches
bestellt? Auf den ersten Blick, und nicht nur auf den ersten, scheint der
ganze Strom europäischer Literatur in ihm Leben gewonnen zu haben. Zu
den wirklichen Verdiensten Muschgs gehört es, daß er einer der wenigen
Germanisten ist, der versucht hat, die nationeile Einengung des Blickes zu
durchbrechen und die deutsche Literatur, wo nicht im Zusammenhange, so
doch in mancher Verbindung mit ihren Schwesterliteraturen zu sehen. Aber
je genauer man in das Buch eindringt, desto deutlicher wird es, daß nicht
nur sein Material fast ausschließlich der deutschen Literatur entstammt,
sondern daß es auch in semer Problemstellung nirgends anders als auf dem
Boden der deutschen Literatur mit ihren sehr besonderen und eigentümlichen
Verhältnissen gewachsen sein kann. Die spanische Literatur ist im Prinzip
nur durch Lope de Vega, Calderön und Cervantes vertreten, die italienische
durch Dante, Petrarca, Tasso, Ariost, Michelangelo und Leopardi, und unter
den Engländern spielen eine wirkliche Rolle nur Milton, Shakespeare, Ossian,
Byron, Shelley und Dickens. Die Franzosen sind viel gleichmäßiger verwertet,
obgleich man sich über die exzeptionelle Rolle Flauberts wundert, oder auch
darüber, ausgerechnet in dem Kapitel über Magie weder Balzac noch Nerval
zu begegnen. Dagegen steht eine Riesenmenge deutscher Namen. Allerdings
hebt Muschg ausdrücklich hervor, daß er sich absichtlich auf immer
wiederkehrende Beispielfiguren beschränke, aber das Mißverhältnis bleibt doch
bestehen. Man beurteilt darum sein Buch falsch, wenn man es als wesentlich
mehr als eine Analyse der deutschen Literatur betrachtet. Was an außerdeutschem

Material verwendet ist, dient dazu, Wertmaßstäbe zu schaffen und die
außerdeutschen Ursprünge deutscher Phänomene aufzuzeigen. Das, was
weiterhin den deutschen Grundcharakter des Werkes ausmacht, ist die
Fragestellung und die Antwort, die darauf gegeben wird. Eine Literatur von so
erstaunlicher Geschlossenheit und Kontinuität wie die spanische wirkt nicht
tragisch, und auch eine Literatur von so straffem Aufbau und so großer Rolle
im Leben der Nation wie die französische wird ihrem Betrachter nicht die
Vorstellung von Tragik vermitteln. Dahingegen übt die deutsche Literatur als
geschichtliches und soziales Gebilde eine ganz andere und oft wirklich
tragische Wirkung, mit ihren immer neuen, oft nutzlosen Anläufen, ihrer Zu-
sammenhanglosigkeit, ihrem permanenten Scheitern und ihrer oft
Jahrhunderte andauernden Provinzialität. In ihrem Studium wird Muschgs Pan-
tragismus seine eigentliche Wurzel haben, soweit er nicht auf einem primär
tragischen Lebensgefühl überhaupt beruht.

Muschg will das Wort tragisch gleichzeitig als «kritisch» — wovon jetzt
nicht die Rede sein soll — und eben vor allem als «menschlich» verstanden
wissen. In seinem Buch macht sich, nachdem jahrzehntelang Ideen und
Probleme vorgeherrscht haben, die Wendung zum Menschen bemerkbar, in
der man eine Folge des Existentialismus sehen muß und die ein ganz neues
Interesse an der Person des Dichters und seiner Biographie hervorgerufen
hat, das im Augenblick in zahlreichen Lebensbeschreibungen seinen Ausdruck
findet. Wie verhalten sich Mensch-Sein und Dichter-Sein zu einander, welche
menschlichen Grundformen zeigt die Gestalt des Dichters im Laufe der Zeiten,

das sind Grundfragen der «Tragischen Literaturgeschichte». Muschg
glaubt, daß nach so vielen unzulänglichen Leitbegriffen, die die Literaturforschung

beherrscht haben, das Menschliche der einzige Gedanke sei, an den
wir die Dichtung ehrlicherweise noch anknüpfen könnten. Das sind Gedanken,

die sich auf Schopenhauer und Nietzsche, aber doch vor allem auf
Kierkegaard zurückführen lassen, und so ist es nicht verwunderlich, wenn

688



Muschg sich hier sehr eng mit Unamuno berührt, auf den Kierkegaard ebenfalls

tiefe Wirkung ausgeübt hat. «In den meisten Philosophiegeschichten, die
ich kenne», heißt es einmal bei ihm, «werden uns die Systeme vorgeführt, als
gingen sie eines aus dem anderen hervor, und ihre Urheber, die Philosophen,
spielen kaum eine Rolle, es sei denn als bloßer Anlaß. Die innere Biographie
der Philosophen, der Menschen, die philosophierten, spielt eine Nebenrolle,
und dennoch ist sie es, diese innere Biographie, die uns das meiste erklärt.»
Muschg scheint nicht durch Unamuno berührt, aber entscheidend ist, daß
beide diese Wendung zum Menschen, zum Menschen von Bein und Fleisch,
wie Unamuno sagt, zum Anlaß einer extrem tragischen Lebensansicht
nehmen, die Muschg dann freilich nur indirekt, an der Literatur, entwickelt.

Die Grundthese seines Buches ist die vom Leiden der Dichter, ein Leiden,
das sich auf die mannigfachste Weise äußern kann und sich auch unter
bestimmten Bedingungen für die drei postulierten Dichtertypen jeweils
verschieden äußern soll. Mehr als dreihundert Seiten des Buches sind einer
systematischen Aufgliederung der Leidensanlässe der Dichter gewidmet, oft
nur in der Form eines abstrusen Katalogs. Die Armut eröffnet den grausigen
Reigen; in dem ihr gewidmeten Kapitel ist reiches Material über arme,
hungernde und verhungernde Dichter zusammengestellt — aber wie leicht könnte
man ihnen eine große Reihe reicher und wohlhabender Dichter entgegenstellen.

Tatsächlich wissen wir aber nur sehr wenig über die Vermögenslage
der meisten Dichter, und wo diese endlich einmal gründlich untersucht worden

ist, sind wahre Legenden und Märchen aus der Welt geschafft worden. In
Frankreich gibt es eine verdienstliche Veröffentlichungsreihe «De quoi
vivait ...», in Deutschland dagegen werden diese Verhalte eher verschleiert,
vielleicht weil der Glaube an die Dichterarmut die Werke der Dichter mit
einer eigenen Weihe versieht. So werden aus den Briefwechseln Rilkes
schonungslos alle Angaben über seine Einkünfte entfernt, und über seine Armut
sind merkwürdige Gerüchte im Umlauf, obwohl er einen Teil seines Lebens
keineswegs gedarbt hat. Daß er so oft kein Geld hatte, lag vor allem an seiner
Unfähigkeit, mit Geld umzugehen, und an mangelnder Neigung, in den Jahren
des Verstummens irgendeine Arbeit zu tun; nicht einmal übersetzen mochte
er, was schließlich Größere vor und neben ihm auch getan haben. Oder da ist
Kierkegaard, der ein Verschwender war und sich keinen Genuß hat entgehen
lassen — aber in der VulgärVorstellung gilt er als arm, und es wird behauptet,
er habe aus eigener Tasche seine zahllosen Werke bezahlen müssen und sei
deswegen buchstäblich ohne einen Pfennig gestorben, woran kein wahres
Wort ist. Vielmehr hat er in kurzen Jahren ein beträchtliches Vermögen
durchgebracht. Er brauchte genau wie Goethe und Balzac und viele andere
den Luxus als Grundlage seines Produzierens. Muschg wählt seine Beispiele
so, daß Reichtum als Beweis gegen Größe dienen soll, wie bei Dickens, oder
als Fluch, wie bei Goethe. Es heißt doch aber keineswegs die Gestalt des
Dichters herabsetzen, wenn man zugibt, in wie vielen Fällen die Armut nur
die Kehrseite der Verschwendungssucht gewesen ist — ein Merkmal des
Dichters wie auch anderer Formen des Künstlers. Die Misere Schillers ist
erschütternd und empörend, aber wir wissen nichts darüber zu sagen, ob sie
notwendig oder sinnlos war; denn wir können uns kein Werk anders vorstellen,

als es geworden ist, und das heißt gleichzeitig, daß wir es uns auch nicht
ohne die Bedingungen vorstellen können, unter denen es geworden ist. Die
Frage nach den Werken eines armen Schopenhauer oder eines reichen Schiller

ist müßig, und Schiller ist nicht etwa wegen seiner Armut mehr Dichter
als ein anderer, oder größer als ein anderer, noch ist Schopenhauer wegen

44 689



seines Besitzes ein geringerer Schriftsteller als andere. Gotthelf bekam
märchenhafte Honorare —• sagt das etwas gegen ihn oder für ihn? Es sagt aber
auch nichts gegen Dickens!

Die Armut ist überhaupt kein dem Dichter vorbehaltenes oder auch nur
eigentümliches Merkmal; sie gehört nicht mehr zu ihm als zum Künstler
überhaupt, sie gehört aber genau so zum Erfinder, zum Gelehrten und zur
unzählbaren Menge der Anonymen, zum Menschen überhaupt. Das gilt nicht
anders für körperliche Leiden. Sind Blindheit, Fallsucht, Wahnsinn wirklich
typische Dichterkrankheiten, ist das Stammeln Hamanns oder Kleists, der
Buckel Lichtenbergs oder Swifts, ist all das ein Zeichen dichterischer Tragik?
Gewiß war das Schaffen Dostojewskis eng mit seiner Epilepsie verbunden,
aber schon um die Bedeutung von Kiergegaards Buckel nicht mißzuverstehen,
bedurfte es Haeckers ungewöhnlichen Feinsinns. Und ob all dies nun auch
wirklich tragisch sei, ist doch noch eine weitere Frage. Der lange Katalog
körperlicher Leiden, den Muschg gibt, wirkt deprimierend, aber er wirkt
nicht überzeugend im Sinne der verfochtenen These. Muschg hat ungewöhnlich

scharfe Worte gegen Thomas Mann gefunden; aber so sehr er ihn auch
verachtet und ablehnt, hier trifft er sich mit ihm. Daß die Kunst der Welt
eine Kunst von Kranken, von Säufern, von Süchtigen und von Irren sei, das
glauben sie beide, nur daß Thomas Mann diese Tatsache immer wieder im
Sinne seines Hominismus auswertet, während Muschg gerade umgekehrt im
Leiden ein weiteres Zeichen der Größe sieht.

Armut, Krankheit, Mißachtung und Verfolgung — das sind nur äußere
Merkmale, die als solche keine Bedeutung zu haben brauchen und für den
Dichter keine größere Bedeutung haben als für jeden anderen Kreis
ungewöhnlicher Begabungen; Bedeutung erlangen sie erst dadurch, daß sie aus
äußeren Merkmalen zum Mittelpunkt innerer Auseinandersetzungen werden
und daß die Dichter ihnen Ausdruck zu geben wissen. Sie bewirken das
Gefühl des Ausgeschlossensems und des Ausgestoßenseins — der Dichter als
Paria ist durch das ganze 19. Jahrhundert hindurch sowohl soziale Tatsache
als auch dichterisches Thema — und das Gefühl der absoluten Einsamkeit,
ohne die keine geistige Existenz gedacht werden kann. Und doch darf man
dabei eben nicht vergessen, daß auch diese Einsamkeit wieder dichterisches
Thema werden kann und geworden ist, wie zu anderen Zeiten der
Weltschmerz oder die Angst. Solches Formgeben ist aber zugleich ein Akt der
Selbstbefreiung, und damit ist jedes Werk und erst recht jedes große Werk
auch ein Beweis gegen die durchgängige Tragik des Dichters. Wer das Leiden
des Dichters schildern wollte, müßte seine Einsamkeit schildern, aber diese
Einsamkeit wird man nur schwer als Tragik bezeichnen können; denn sie ist
so schöpferisch, wie sie zerstörend ist, und erhebt und vernichtet in einem.
Um des Werkes willen wird der Dichter geopfert, anders ist es nicht. Aber
das Opfer steht jenseits der Tragik.

In Muschgs Werk durchkreuzen sich zwei große Themenkreise und zwei
Methoden. Die Themen sind eine Typenlehre der Literatur auf der einen und
eine Ontologie der Literatur auf der andern Seite, die Methoden sind die
historische und die systematische. Während die beiden Themen klar geschieden

sind, ist es Muschg nicht gelungen, die beiden Methoden zum Ausgleich
oder Einklang zu bringen, und wenn sein Buch eine Grundschwäche hat, so
ist es die, daß weder das System klar durchgeführt ist noch die historischen
Abläufe als solche dargestellt sind. Die methodischen Voraussetzungen sind
unentschieden und undeutlich, überhaupt liegt Muschgs große Begabung
nicht auf diesem theoretischen Gebiet, sondern auf konkreten Beobachtungen,

690



die sein Buch zu einem wahren Schatzhaus bedeutender Entdeckungen und
Formulierungen machen. Seine Begriffe und termini dagegen sind vage und
oft aller Gewohnheit entgegen.

Muschg hat einmal geschrieben, daß die Wissenschaft von der Dichtung nur
als historische Disziplin möglich sei, und daß dies gerade die bisherigen
Versuche einer Typologie der Dichtung bewiesen hätten. So muß sein Buch als
ein Versuch angesehen werden, solche Typen nicht auf systematischem,
sondern auf historischem Wege zu finden. Er unterscheidet drei Grundformen:
den Magier, den Seher, den Sänger, und drei Sekundärformen: den Gaukler,
den Priester, den Poeten. Die Literaten sind noch wieder etwas anderes und
bedeutend Schlechteres; Muschg sieht in ihnen die Erben der Priester, ohne
daß diese Anschauung recht klar würde. Für ihn sind diese Typen nicht
spekulativ gewonnen, sondern «geschichtliche Realitäten». Daran ist viel
Wahres. Aber mindestens vier dieser Begriffe tragen Bedeutungen, die sich
mit dem Dichterischen nicht nur nicht decken, sondern ihm sogar bis zu
gewissem Grade entgegengesetzt sind. Drei davon stammen aus der Sphäre
primitiver und entwickelter Religiosität und bezeichnen Erscheinungen, in
deren Absicht keineswegs die dichterische Aussage liegt. Dies ist eines der
Mittel, deren Muschg sich bedient, um die grandiose, aber auch einseitige
Erhöhung der Dichtung zu ermöglichen, die in der Absicht seines Buches
liegt. Indessen, es sind historische Typen, und sie sagen Wesentlicheres aus
als die Typen, derer man sich bisher bedient hat — aber es sind gleichzeitig
auch Typen, die nur in den Anfängen der Ueberlieferung deutlich geschieden
sind und im Laufe der Entwicklung nicht nur immer mehr ineinander
übergehen, sondern auch durch neue Erscheinungen so weit bereichert und
differenziert werden, daß sie als Ordnungsprinzip gar keinen Dienst mehr tun.
Nicht nur, daß wenig oder etwas Falsches damit gesagt ist, wenn auf diese
Weise Racine als Sänger, Calderön als Priester, Hofmannsthal als Poet
charakterisiert wird, Muschg selbst vermag auch keine reinliche Scheidung
herbeizuführen. Goethe war in Muschgs Augen all dies zusammen, und seine
Werke, Meinungen und Schicksale liefern für jede der Grundformen und
Sekundärformen gleichmäßig Material; überhaupt ist das Buch in seinem
innersten Kern ein Goethe-Buch, und auch die Kritik der Literatur, die ein
weiteres Ziel des Buches ist, deckt sich oft mit Goethes Kritik, die man
neuerdings in Georg Gersters Schrift «Die leidigen Dichter» zusammengestellt

findet. Schiller erscheint so gut als Sänger wie als Priester, Klopstock
bald als Sänger, bald als Seher, Hölderlin und fast alle Romantiker heftig
zwischen den einzelnen Typen schwankend, auch Stifter bald als Sänger, bald
als Priester, in seinen Anfängen sogar als Magier, kurz, die Austauschbarkeit
ist fast vollkommen. Wenn dies aber möglich, manchmal sogar notwendig ist,
dann ist das doch nur ein Beweis dafür, daß auch die von Muschg
vorgeschlagenen Typen wieder nichts anderes sind als Idealtypen; die Realität, die
ihnen innewohnt, wird mit der Entfernung von den Ursprüngen des Typs
immer unscheinbarer. Eine andere Gefahr ist noch größer. Diese Typenlehre
versagt nicht nur vor dem wirklichen Reichtum der Literatur, sie ist gleichzeitig

mit so starren Wertbegriffen verbunden, daß sie nicht nur Ordnung,
sondern auch Unordnung in die Rangordnung der Geister bringt.

Muschgs Begriffe kommen einer ganz bestimmten Art des Dichters zugute,
während andere, oft größere, darunter zu leiden haben. Die Trias Grillparzer,
Gotthelf, Stifter wird ins Uebergroße stilisiert, Virgil, Calderön, Hofmannsthal
und so viele andere treten in den Schatten. Aber an anderen Stellen wirkt
Muschgs Kritik an Scheingrößen belebend und notwendig. Der Ton seines

691



Buches ist bitter, wie das so leicht geschieht, wenn man in einem Dichter,
von dem die anderen so viel weniger halten, überragende Größe findet (in
diesem Falle also Gottheit), aber es wird doch endlich einmal gesagt, was
gerade durch die geistesgeschichtliche Forschung der letzten Jahrzehnte
verschleiert worden ist, wenn es auch gelegentlich etwas hart ausfällt und sehr
übellaunig klingt. Vom «Messias» heißt es: «Trotz aller Sprachgewalt hatte
Klopstock nichts zu sagen. Er ist ein großes Beispiel dafür, daß hohes Können
und erhabener Ton noch keinen großen Dichter macht.» Später wird der
Prozeß gegen ihn noch einmal aufgenommen, und dort kann man Gescheiteres

und Tieferes über Klopstock finden als irgendwo sonst. «Grabbes
Tragödien waren überhaupt nur noch Grimassen der Impotenz, wie er selbst die
Karikatur eines Genies.» «An Heine war alles verlogen, sein Stolz wie seine
Verzweiflung, seine Gottlosigkeit wie seine Bekehrung, sein Deutschtum wie
sein Franzosentum.» Liliencron: «ein launisches, unersättliches Kind mit den
geistigen Sorgen eines Reiteroffiziers.» Die «Herzensergießungen» sind ein
scheinheiliges Büchlein, mit dem sich der Glauben ausbreitete, daß die Kunst
ein Wunder, der Künstler ein durch unbefleckte Empfängnis Begnadeter sei.
Von den Modernen, die kaum vertreten sind, kommt nur Kafka gut weg,
während vor allem Rilke und Thomas Mann schonungslos charakterisiert
werden. Aber auch Hofmannsthal wird gerügt. Er «war Epigone, arm an
Ideen, aber von einem seltenen Sinn für das Dekorative. Seine Dichtwerke
sind lauter ,Wiederholungen' hoher Vorlagen; sein Bestes gab er in den Reden
und Aufsätzen über die großen Gestalten der Weltliteratur.» Dieses Fehlurteil
scheint darauf zurückzugehen, daß es sich fast ausschließlich auf das Jugendwerk

Hofmannsthals gründet, wie das die Literaturgeschichten seit Jahrzehnten

tun. Muschgs Schärfe wird überall dort hörbar, wo er falsche Töne
vernimmt, also besonders den Dichtern gegenüber, die sich mit erborgter Weihe
umgaben, aber er hört nicht alle falschen Töne, und manchmal hört er sie
dort, wo man auch anderes vernehmen könnte, wie bei Platen oder Leopardi.

Daran ist eine gewisse Absolutheit seiner Ansprüche schuld, eine Form des
ungeschichtlichen Denkens. Kein Lehrsatz Heinrich Wölfflins ist so berühmt
geworden wie der, daß nicht alles zu allen Zeiten möglich sei; er scheint auf
Erfahrungen und Kenntnissen aus Wölfflins naturgeschichtlichen Anfängen
zu fußen. Dieser Satz ist eines der notwendigen Korrektive, die uns bei der
Betrachtung vergangener und gegenwärtiger Kunst leiten sollten. In einer so
gründlich veränderten Umwelt, wie sie als Folge der industriellen Revolution
entstanden ist, mußte sich auch ein neuer Typ des Dichters und eine neue
Form der Literatur herausbilden. Ob sie groß sei oder nicht, das ist eine
immer berechtigte und notwendige Frage; aber es ist fruchtlos, darüber zu
klagen, daß Dichtung und Dichter nicht mehr sind, wie sie in früheren Zeiten
waren. Und auch von diesen früheren Zeiten macht sich Muschg oft ein
falsches Bild. Das Mittelalter hat er in fast altdeutscher Manier idealisiert,
und er wird weder seiner sozialen Wirklichkeit noch seiner Literatur gerecht.
Hier wirken seine Kenntnisse am zufälligsten, und seine Darstellung zeigt
neben Grundirrtümern auch manchen sachlichen Fehler. An einen Reichtum
französischer Heldenlieder «seit der Völkerwanderung» glaubt heute niemand
mehr, und auch was über den Poeta theologus gesagt ist, stimmt nicht mit
moderner Forschung überein. Auch sahen die französischen Epiker in den
Helden Homers und Virgils nicht die «Verschmelzung ritterlichen und frommen

Wesens verwirklicht», weil in dem dafür angeführten Text Chrétiens
«clergie» keineswegs die Bedeutung des Neufranzösischen hat, sondern
«Gelehrsamkeit» bedeutet.

692



Wie es mit Muschgs Einstellung zum historischen Denken und zum
Historismus wirklich bestellt ist, läßt sich an keiner Stelle deutlich erkennen. Zwar
fordert er oft historische Betrachtung; aber überall dort, wo sie möglich wäre,
umgeht er sie. Viele der von ihm beobachteten Phänomene gehören weniger
einer «Elementarpoetik» oder Ontologie der Dichtung an als einer Geschichte
der Poetik, die ja noch nie, auch nicht von Saintsbury oder seinen
Nachfolgern, geschrieben worden ist. Aber Muschg läßt den Faden schnell immer
wieder fallen. Anderes gehörte eher in den Zusammenhang einer Motiv- oder
Problemgeschichte, findet sich aber mitten in Auseinandersetzungen über die
Existenznöte der Dichter. Ganz entsprechende Sprünge gibt es fortgesetzt
zwischen der Person des Dichters und seinem Werk, als wären alle Aussagen
eines Dichters von gleicher Bedeutung für seine eigene, ganz persönliche
Lebensauffassung. Und wieder andere Sprünge von der Neuzeit zurück ins
Mittelalter, von der Antike hin zur Moderne verwirren die Einsicht in
Abläufe, die vielleicht nicht immer so ohne Zusammenhang sind wie Muschg sie
darstellt.

In der Einleitung heißt es, daß die Wissenschaft von der Dichtung nur als
historische Wissenschaft möglich sei und daß es also gelingen müsse, in der
Dichtung selbst ihre geschichtlichen Kategorien zu finden, oder ein andermal:
«Was Dichtung ist, kann man nur aus ihrer Geschichte erfahren», aber die
Konsequenz, daß diese in der Geschichte aufgefundenen Kategorien auch
wieder als historisch bedingt und wandelbar betrachtet werden müßten, hat
Muschg nicht gezogen. Was er in seinem ersten Teil angestrebt hat, hat
Burckhardt in seinen «Weltgeschichtlichen Betrachtungen» als Programm
aufgestellt: «Betrachten wir die Poesie nun erstlich nach ihrer äußeren Stellung
in den verschiedenen Zeiten, Völkern und Volksschichten, indem wir jedesmal

fragen: wer singt oder schreibt und für wen tut er es? und sodann nach
ihrem Stoff und Geist.» Burckhardt hat anschließend skizziert, wie er sich
so etwas vorstellte; er hat auf diesen wenigen Seiten im Gegensatz zu Muschg
wirklich als Historiker betrachtet und beschrieben.

Muschg ist ein Gegner des Historismus, vor allem wohl, weil er im
Historismus den Schrittmacher des Nationalismus sieht, wofür nur wenig Grund
vorhanden ist. Von den großen Historisten ist kaum einer Nationalist gewesen,
und nicht nur im Kosmos der Rankeschen Geschichtswelt leben die Nationen
gleichberechtigt nebeneinander. Selbst die Schriften der Brüder Grimm sind
bei aller Verherrlichung des Altangestammten erfüllt von Bewunderung für
Nichtdeutsches. Der alte Jacob Grimm war imstande, dem geliebten
Nibelungenlied die französische Geschichte von den Haimonssöhnen (Renault de

Montauban) vorzuziehen. Und was könnte man nicht noch alles anführen.
Verhängnisvoll ist der Nationalismus erst in dem Augenblick geworden, in
dem die Ueberwindung des Historismus angekündigt wurde. — Muschg
verneint den Begriff von Geschichte, den die Literaturforschung von der
Geschichtschreibung übernommen habe; er sei optimistisch. Aber das ist sicherlich

ein Irrtum; freilich war er auch nicht pantragistisch.

Vielleicht war Muschgs Ziel auf seinem Wege auf keine Weise zu erreichen,
es sei denn, er hätte ein anderes Buch geschrieben. Es hätte eine Typologie
der Dichtung werden können, in der Muschg seine sechs Typen so geschildert
hätte wie Scheler seine Wertpersontypen. Oder es hätte eine historische
Darstellung der einzelnen nationalen und sozialen Dichtertypen werden können,
oder eine historische Darstellung der Selbstauffassung des Dichters. In allen
diesen Fällen wäre ein in sich einheitliches Prinzip durchgeführt worden,

693



während man so das Bild eines Tragelaphen vor sich hat, das in seinen
Einzelheiten besticht und begeistert, aber keine Gesamtwirkung erzielt.

Die Schwäche des Aufbaus setzt sich im zweiten Teil fort. Beobachtungen
zur allgemeinen Stilistik stehen neben rein soziologischen, diese wieder neben
solchen zur Existenzform des Dichters. Kein Kapitel befriedigt in seiner
Ganzheit, kaum eines im Zusammenhang der These von der tragischen
Literatur; aber jeder der einzelnen Paragraphen ist voll von glücklichsten und
treffenden Bemerkungen. Ueberhaupt kann keine Kritik etwas daran ändern,
daß Walter Muschgs «Tragische Literaturgeschichte» zu den wenigen bedeutenden

Werken der neueren Literaturforschung gehört, mag sie auch noch so
verworren geschrieben sein. Sie ist erfüllt von selbständigem Geiste und stellt
eine Unzahl Fragen, über die nachzudenken sich nicht nur lohnt, sondern
auch notwendig ist. Es ist ein wirres, aber schönes Buch, das der Poesie
mitten in einer niedergehenden Zeit einen erhabenen Rang und eine fast
religiöse Weihe zuzuerkennen sucht. Aus Enttäuschung geboren, ist es doch von
reinster Liebe zur Dichtung und von tiefem Verständnis für sie geleitet.

694


	Zu Walter Muschgs tragischer Literaturgeschichte

