Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)

Heft: 11

Artikel: Zu Walter Muschgs tragischer Literaturgeschichte
Autor: Boehlich, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758621

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZU WALTER MUSCHGS
TRAGISCHER LITERATURGESCHICHTE

Von Walter Boehlich

Das Streben nach Verschnung mit dem geschichtlichen Denken ist einer
der eigentiimlichsten Vorginge in der modernen Literaturforschung; man
kann ein Zeichen der Gesundung darin sehen. Aus dem Abstand von mehr
als einem Jahrzehnt betrachtet, wirken die Biicher der Germanisten zwischen
den beiden Weltkriegen wie ein wirres brodelndes Chaos, in dem Raum fiir
jeden Subjektivismus, alle Formen der Geschichtsferne und Geschichtsfeind-
lichkeit bis hin zur Geschichtsfdlschung war. Von allem war damals die Rede,
von soziologischen, biologischen, rassischen, philosophischen und theologi-
schen Fragestellungen, nur von der Dichtung selbst horte man kaum noch
etwas. Philosophierende Literarhistoriker schrieben Ideen- und Problem-
geschichten, in deren Zusammenhang obskure und minderwertige Poesien
eine entscheidende Stellung einnehmen konnten; eine Folge davon war, dal}
die Wertfrage schliefllich {iberhaupt nicht mehr gestellt wurde.

Daneben spielten die Systematiker und Systemzwinger eine entscheidende
Rolle. Dilthey, der als Historiker so unvergleichlichen Tiefblick bewies und
die Lehre aufgestellt hatte, dall der Mensch sich niemals durch Introspektion,
sondern nur durch Geschichte erkenne, hatte auch eine Typenlehre der
Dichter geschaffen, mit deren Hilfe man die GroBen der Literaturgeschichte
auf drei Weltanschauungstypen verteilen konnte, die der Philosophie-
geschichte entnommen waren, aber nicht viel mit dem Wesen der Dichtung
zu tun hatten. Seine Schiiler und Nachfolger haben einen langen Streit
darum gefiihrt, ob diese Dreizahl geniige, und sie auf die verschiedensten
Weisen zu vermehren gesucht, ohne dall das Willkiirliche des Prinzips da-
durch gemildert worden wire. Heute wirken alle diese Versuche nutzlos und
erkialtend, und niemand mehr kiimmert sich darum. Wo unter neuen Schlag-
worten ein verwandter Geist sich breitzumachen sucht, wie in Benses «Lite-
raturmetaphysik», handelt es sich um literatur- und kunstferne Aullenseiter,
die freilich nie miide werden, in den Dichtern verhinderte Philosophen zu
sehen. Aber die Dichter sind keine Philosophen, nur gelegentlich die Philo-
sophen Dichter.

Die Frage, was die Dichter in Wirklichkeit seien, was iiberhaupt Dichtung
sein kann und gewesen ist, hat Muschg in seiner «Tragischen Literatur-
geschichte» zu losen gesucht. Sie ragt aus der Masse der nach dem Kriege
erschienenen germanistischen Werke weit empor; kaum eines kann ihr ver-
glichen werden; aber es wird auch kaum ein anderes neben gliicklichster
Zustimmung in tausend Einzelheiten so viele grundsitzliche Fragen aus-
losen. Dies Buch gehort zu den wenigen, bei denen man sich nicht fragt:
wozu eigentlich? Auf keiner Seite trifft man auf das ode Risonieren, das
die neuere Wissenschaft genau so ungenielbar macht wie das Breittreten
und Zerreden poetischer Aussagen, durch welches eine Reihe von Inter-
preten dickleibige Walzer zustandebringt, bei deren Lektiire der Erfahrungs-
satz: «Mega biblion, mega kakon» sich zum Glaubensbekenntnis zu ver-
hérten droht. Es ist voll von Fakten und Beobachtungen, reich an dem ver-
schiedenartigsten Material und iiberall durchgeistigt von einem erfrischend
freien und unabhangigen Denken.

686



Eine Reihe héchst personlicher Erlebnisse scheint den Anstol zu diesem
Werk gegeben zu haben, worunter an erster Stelle wohl ein Millvergniigen
an der modernen Literatur steht Und doch wird der Literatur des 19. und
20. Jahrhunderts auf keine Weise in der Form der Prozel3 gemacht wie der
Kunst dieser Epoche in Sedlmayrs unvornehmem Buch iiber den «Verlust
der Mitte», an das man gelegentlich denken konnte. Die Griinde dafiir liegen
auf der Hand, sie sind politischer Natur. Fiir Muschg bestand nicht der
geringste Grund, sich durch den Riickzug auf ein spat entdecktes Christen-
tum zu salvieren und in einem verletzenden Rigorismus ein Alibi fiir eigene
politische Irrwege zu suchen. Dagegen bricht immer wieder die Klage iiber
die wiirdelose Kauflichkeit des modernen Dichters durch, Trauer iiber etwas,
was man durchaus trahison des clercs nennen konnte. Sie scheint mafigeb-
lich an Muschgs Stellung zur Literatur der Gegenwart beteiligt. Sein Buch
ist Ausdruck eines echten und tiefen, nicht etwa nur selbstgefilligen «Leidens
an Deutschlands.

Was die Gegenwart ihm vorenthilt, findet Muschg dafiir um so reichlicher
in der Vergangenheit, und hier liegt schon eine der Schwichen des Buches.
Denn es scheint seiner Poetik eine von den Lehren der Romantik nicht so
ganz freie Anschauung von urspriinglichem Dichten zugrunde zu liegen. Auf
die primitiven Naturformen verteilt er allen Glanz, in den Ursprungsformen
des Magiers, des Schers und des Séngers, in magischer Entriickung, mysti-
scher Inspiration und dem einfachen Gliick, da zu sein, sieht er gleichzeitig
das eigentlich Dichterische. Den Vertretern dieser drei Typen kommt seine
ganze Bewunderung zugute, in ihnen und ihren Werken liegt Weihe; wer
aber einem anderen Typus zugehort, hat die Dichtung entweiht, verdient
auch den Namen Dichter nicht mehr. Das sind doch Nachwirkungen des pra-
romantischen und romantischen Primitivismus. Hangt man dieser Vorstellung
so ausschliefllich an wie Muschg, dann verschlie3t man sich das Verstandnis
ganzer Literaturperioden, die keineswegs ohne Grofle waren. Die Aufklirer
aller Zeiten, die formal und gedanklich oft GroBartiges geleistet haben,
kommen abscheulich schlecht weg, nicht anders alle bewuflt dichtenden
Poeten, von Schiller abgesehen. Fiir eine Poetik, wie wir sie bei Paul Valéry,
bei T.S.Eliot, bei Gottfried Benn ausgesprochen finden, ist kein Raum in
der «Tragischen Literaturgeschichte». Es ist ganz allgemein eine Abneigung
gegen alles Artistische, gegen das bewuflt Kiinstliche — das ja nicht in
Kiinstlichkeit oder Preziositit auszuarten braucht — und Kunstvolle, wes-
wegen Goethes «Divan» auch stets als «Spielerei» betrachtet wird. Aber der
ist daneben doch noch ganz anderes.

Sucht man nach einem Schliissel fiir diese Einstellung, so gelangt man zu
einem weiteren personlichen Erlebnis Muschgs, seiner verstdndlichen, aber
ganz ungehemmten Bewunderung fiir Gotthelf. In der «Festgabe fiir Fritz
Strichs hat er davon erzidhlt, wie die Beschéftigung mit diesem Dichter,
«dessen Genie alle wissenschaftlichen Begriffe Liigen strafte», den Anstof
zu seinem Buch gegeben hat. Wer so tief ergriffen von Gotthelf sein kann wie
Muschg und wen Gotthelfs Formblindheit so wenig stort, der wird ganz
natiirlich den Anbetern der Formvollendung und Formschénheit nur wenig
Interesse entgegenbringen. Ganz folgerichtig ist an Muschgs vielen scharfen
Urteilen iber deutsche Dichter nie eine Beurteilung ihres Formwertes
schuld, und so zdhlt er auf der einen Seite Grillparzer zu den Gréoften,
worin keiner, den Grillparzers oft so miserable Verse entsetzen, ihm folgen
wird, wahrend sich auf der anderen Seite Racine, dessen Verse von wunder-
barem Wohllaut sind, mit einer Statistenrolle begniigen mubf.

687



Aber wie ist es Uberhaupt mit dem iibernationalen Charakter des Buches
bestellt? Auf den ersten Blick, und nicht nur auf den ersten, scheint der
ganze Strom europiischer Literatur in ihm Leben gewonnen zu haben. Zu
den wirklichen Verdiensten Muschgs gehort es, dall er einer der wenigen
Germanisten ist, der versucht hat, die nationelle Einengung des Blickes zu
durchbrechen und die deutsche Literatur, wo nicht im Zusammenhange, so
doch in mancher Verbindung mit ihren Schwesterliteraturen zu sehen. Aber
je genauer man in das Buch eindringt, desto deutlicher wird es, da3 nicht
nur sein Material fast ausschliefllich der deutschen Literatur entstammt,
sondern daf} es auch in seiner Problemstellung nirgends anders als auf dem
Boden der deutschen Literatur mit ihren sehr besonderen und eigentiimlichen
Verhiltnissen gewachsen sein kann. Die spanische Literatur ist im Prinzip
nur durch Lope de Vega, Calderon und Cervantes vertreten, die italienische
durch Dante, Petrarca, Tasso, Ariost, Michelangelo und Leopardi, und unter
den Engliandern spielen eine wirkliche Rolle nur Milton, Shakespeare, Ossian,
Byron, Shelley und Dickens. Die Franzosen sind viel gleichméaBiger verwertet,
obgleich man sich tiber die exzeptionelle Rolle Flauberts wundert, oder auch
dariiber, ausgerechnet in dem Kapitel iiber Magie weder Balzac noch Nerval
zu begegnen. Dagegen steht eine Riesenmenge deutscher Namen. Allerdings
hebt Muschg ausdriicklich hervor, da3 er sich absichtlich auf immer wieder-
kehrende Beispielfiguren beschrianke, aber das Miflverhaltnis bleibt doch be-
stehen. Man beurteilt darum sein Buch falsch, wenn man es als wesentlich
mehr als eine Analyse der deutschen Literatur betrachtet. Was an auflerdeut-
schem Material verwendet ist, dient dazu, Wertmalistibe zu schaffen und die
aullerdeutschen Urspriinge deutscher Phanomene aufzuzeigen. Das, was wei-
terhin den deutschen Grundcharakter des Werkes ausmacht, ist die Frage-
stellung und die Antwort, die darauf gegeben wird. Eine Literatur von so er-
staunlicher Geschlossenheit und Kontinuitdt wie die spanische wirkt nicht
tragisch, und auch eine Literatur von so straffem Aufbau und so grofler Rolle
im Leben der Nation wie die franzosische wird ihrem Betrachter nicht die
Vorstellung von Tragik vermitteln. Dahingegen iibt die deutsche Literatur als
geschichtliches und soziales Gebilde eine ganz andere und oft wirklich tra-
gische Wirkung, mit ihren immer neuen, oft nutzlosen Anliufen, ihrer Zu-
sammenhanglosigkeit, ihrem permanenten Scheitern und ihrer oft Jahr-
hunderte andauernden Provinzialitdt. In ihrem Studium wird Muschgs Pan-
tragismus seine eigentliche Wurzel haben, soweit er nicht auf einem primar
tragischen Lebensgefiihl tiberhaupt beruht.

Muschg will das Wort tragisch gleichzeitig als «kritisch» — wovon jetzt
nicht die Rede sein soll — und eben vor allem als «menschlich» verstanden
wissen. In seinem Buch macht sich, nachdem jahrzehntelang Ideen und
Probleme vorgeherrscht haben, die Wendung zum Menschen bemerkbar, in
der man eine Folge des Existentialismus sehen mufl und die ein ganz neues
Interesse an der Person des Dichters und seiner Biographie hervorgerufen
hat, das im Augenblick in zahlreichen Lebensbeschreibungen seinen Ausdruck
findet. Wie verhalten sich Mensch-Sein und Dichter-Sein zu einander, welche
menschlichen Grundformen zeigt die Gestalt des Dichters im Laufe der Zei-
ten, das sind Grundfragen der «Tragischen Literaturgeschichtes, Muschg
glaubt, dall nach so vielen unzuldnglichen Leitbegriffen, die die Literatur-
forschung beherrscht haben, das Menschliche der einzige Gedanke sei, an den
wir die Dichtung ehrlicherweise noch ankniipfen konnten. Das sind Gedan-
ken, die sich auf Schopenhauer und Nietzsche, aber doch vor allem auf
Kierkegaard zuriickfithren lassen, und so ist es nicht verwunderlich, wenn

688



Muschg sich hier sehr eng mit Unamuno beriihrt, auf den Kierkegaard eben-
falls tiefe Wirkung ausgeiibt hat. «<In den meisten Philosophiegeschichten, die
ich kennes, heilit es einmal bei ihm, «werden uns die Systeme vorgefiihrt, als
gingen sie eines aus dem anderen hervor, und ihre Urheber, die Philosophen,
spielen kaum eine Rolle, es sei denn als bloBer Anlafl. Die innere Biographie
der Philosophen, der Menschen, die philosophierten, spielt eine Nebenrolle,
und dennoch ist sie es, diese innere Biographie, die uns das meiste erklart.»
Muschg scheint nicht durch Unamuno beriihrt, aber entscheidend ist, dal
beide diese Wendung zum Menschen, zum Menschen von Bein und Fleisch,
wie Unamuno sagt, zum Anlall einer extrem tragischen Lebensansicht neh-
men, die Muschg dann freilich nur indirekt, an der Literatur, entwickelt.

Die Grundthese seines Buches ist die vom Leiden der Dichter, ein Leiden,
das sich auf die mannigfachste Weise dullern kann und sich auch unter be-
stimmten Bedingungen fiir die drei postulierten Dichtertypen jeweils ver-
schieden &dullern soll. Mehr als dreihundert Seiten des Buches sind einer
systematischen Aufgliederung der Leidensanlidsse der Dichter gewidmet, oft
nur in der Form eines abstrusen Katalogs. Die Armut eroffnet den grausigen
Reigen; in dem ihr gewidmeten Kapitel ist reiches Material liber arme, hun-
gernde und verhungernde Dichter zusammengestellt — aber wie leicht konnte
man ihnen eine grofle Reihe reicher und wohlhabender Dichter entgegen-
stellen. Tatsdchlich wissen wir aber nur sehr wenig iiber die Vermogenslage
der meisten Dichter, und wo diese endlich einmal griindlich untersucht wor-
den ist, sind wahre Legenden und Marchen aus der Welt geschafft worden. In
Frankreich gibt es eine verdienstliche Veroffentlichungsreihe «De quoi vi-
vait...», in Deutschland dagegen werden diese Verhalte eher verschleiert,
vielleicht weil der Glaube an die Dichterarmut die Werke der Dichter mit
einer eigenen Weihe versieht. So werden aus den Briefwechseln Rilkes scho-
nungslos alle Angaben iiber seine Einkiinfte entfernt, und iiber seine Armut
sind merkwiirdige Gertlichte im Umlauf, obwohl er einen Teil seines Lebens
keineswegs gedarbt hat. Dall er so oft kein Geld hatte, lag vor allem an seiner
Unfshigkeit, mit Geld umzugehen, und an mangelnder Neigung, in den Jahren
des Verstummens irgendeine Arbeit zu tun; nicht einmal iibersetzen mochte
er, was schliefllich Groflere vor und neben ihm auch getan haben. Oder da ist
Kierkegaard, der ein Verschwender war und sich keinen Genuf3 hat entgehen
lassen — aber in der Vulgirvorstellung gilt er als arm, und es wird behauptet,
er habe aus eigener Tasche seine zahllosen Werke bezahlen miissen und sei
deswegen buchstiblich ohne einen Pfennig gestorben, woran kein wahres
Wort ist. Vielmehr hat er in kurzen Jahren ein betrdachtliches Vermogen
durchgebracht. Er brauchte genau wie Goethe und Balzac und viele andere
den Luxus als Grundlage seines Produzierens. Muschg wihlt seine Beispiele
so, dafl Reichtum als Beweis gegen Grolle dienen soll, wie bei Dickens, oder
als Fluch, wie bei Goethe. Es heilit doch aber keineswegs die Gestalt des
Dichters herabsetzen, wenn man zugibt, in wie vielen Fallen die Armut nur
die Kehrseite der Verschwendungssucht gewesen ist — ein Merkmal des
Dichters wie auch anderer Formen des Kiinstlers. Die Misere Schillers ist
erschiitternd und empdrend, aber wir wissen nichts dariiber zu sagen, ob sie
notwendig oder sinnlos war; denn wir konnen uns kein Werk anders vorstel-
len, als es geworden ist, und das heilit gleichzeitig, dal wir es uns auch nicht
ohne die Bedingungen vorstellen konnen, unter denen es geworden ist. Die
Frage nach den Werken eines armen Schopenhauer oder eines reichen Schil-
ler ist miiBig, und Schiller ist nicht etwa wegen seiner Armut mehr Dichter
als ein anderer, oder groBer als ein anderer, noch ist Schopenhauer wegen

44 689



seines Besitzes ein geringerer Schriftsteller als andere. Gotthelf bekam mar-
chenhafte Honorare — sagt das etwas gegen ihn oder fiir ihn? Es sagt aber
auch nichts gegen Dickens!

Die Armut ist iiberhaupt kein dem Dichter vorbehaltenes oder auch nur
eigentiimliches Merkmal; sie gehort nicht mehr zu ihm als zum Kiinstler
iiberhaupt, sie gehort aber genau so zum Erfinder, zum Gelehrten und zur
unzahlbaren Menge der Anonymen, zum Menschen iiberhaupt. Das gilt nicht
anders fiir korperliche Leiden. Sind Blindheit, Fallsucht, Wahnsinn wirklich
typische Dichterkrankheiten, ist das Stammeln Hamanns oder Kleists, der
Buckel Lichtenbergs oder Swifts, ist all das ein Zeichen dichterischer Tragik?
Gewill war das Schaffen Dostojewskis eng mit seiner Epilepsie verbunden,
aber schon um die Bedeutung von Kiergegaards Buckel nicht milzuverstehen,
bedurfte es Haeckers ungewohnlichen Feinsinns. Und ob all dies nun auch
wirklich tragisch sei, ist doch noch eine weitere Frage. Der lange Katalog
korperlicher Leiden, den Muschg gibt, wirkt deprimierend, aber er wirkt
nicht iiberzeugend im Sinne der verfochtenen These. Muschg hat ungewohn-
lich scharfe Worte gegen Thomas Mann gefunden; aber so sehr er ihn auch
verachtet und ablehnt, hier trifft er sich mit ihm. Dal} die Kunst der Welt
eine Kunst von Kranken, von Siufern, von Siichtigen und von Irren sei, das
glauben sie beide, nur dafl Thomas Mann diese Tatsache immer wieder im
Sinne seines Hominismus auswertet, wihrend Muschg gerade umgekehrt im
Leiden ein weiteres Zeichen der Grolie sieht.

Armut, Krankheit, Millachtung und Verfolgung — das sind nur aullere
Merkmale, die als solche keine Bedeutung zu haben brauchen und fiir den
Dichter keine groflere Bedeutung haben als fiir jeden anderen Kreis un-
gewohnlicher Begabungen; Bedeutung erlangen sie erst dadurch, dal} sie aus
dulleren Merkmalen zum Mittelpunkt innerer Auseinandersetzungen werden
und dal} die Dichter ihnen Ausdruck zu geben wissen. Sie bewirken das Ge-
fiihl des Ausgeschlossenseins und des Ausgestoflenseins — der Dichter als
Paria ist durch das ganze 19.Jahrhundert hindurch sowohl soziale Tatsache
als auch dichterisches Thema — und das Gefiihl der absoluten Einsamkeit,
ohne die keine geistige Existenz gedacht werden kann. Und doch darf man
dabei eben nicht vergessen, dal auch diese Einsamkeit wieder dichterisches
Thema werden kann und geworden ist, wie zu anderen Zeiten der Welt-
schmerz oder die Angst. Solches Formgeben ist aber zugleich ein Akt der
Selbstbefreiung, und damit ist jedes Werk und erst recht jedes grolle Werk
auch ein Beweis gegen die durchgingige Tragik des Dichters. Wer das Leiden
des Dichters schildern wollte, miillite seine Einsamkeit schildern, aber diese
Einsamkeit wird man nur schwer als Tragik bezeichnen konnen; denn sie ist
so schopferisch, wie sie zerstorend ist, und erhebt und vernichtet in einem.
Um des Werkes willen wird der Dichter geopfert, anders ist es nicht. Aber
das Opfer steht jenseits der Tragik.

In Muschgs Werk durchkreuzen sich zwei grole Themenkreise und zwei
Methoden. Die Themen sind eine Typenlehre der Literatur auf der einen und
eine Ontologie der Literatur auf der andern Seite, die Methoden sind die
historische und die systematische. Wahrend die beiden Themen klar geschie-
den sind, ist es Muschg nicht gelungen, die beiden Methoden zum Ausgleich
oder Einklang zu bringen, und wenn sein Buch eine Grundschwiche hat, so
ist es die, dal} weder das System klar durchgefiihrt ist noch die historischen
Ablaufe als solche dargestellt sind. Die methodischen Voraussetzungen sind
unentschieden und undeutlich, Uberhaupt liegt Muschgs groBle Begabung
nicht auf diesem theoretischen Gebiet, sondern auf konkreten Beobachtungen,

690



die sein Buch zu einem wahren Schatzhaus bedeutender Entdeckungen und
Formulierungen machen. Seine Begriffe und termini dagegen sind vage und
oft aller Gewohnheit entgegen.

Muschg hat einmal geschrieben, dal3 die Wissenschaft von der Dichtung nur
als historische Disziplin moglich sei, und dafl dies gerade die bisherigen Ver-
suche einer Typologie der Dichtung bewiesen hitten. So mufl sein Buch als
ein Versuch angesehen werden, solche Typen nicht auf systematischem, son-
dern auf historischem Wege zu finden. Er unterscheidet drei Grundformen:
den Magier, den Seher, den Singer, und drei Sekundarformen: den Gaukler,
den Priester, den Poeten. Die Literaten sind noch wieder etwas anderes und
bedeutend Schlechteres; Muschg sieht in ihnen die Erben der Priester, ohne
daBl diese Anschauung recht klar wiirde. Fiir ihn sind diese Typen nicht
spekulativ gewonnen, sondern «geschichtliche Realitdten». Daran ist viel
Wahres. Aber mindestens vier dieser Begriffe tragen Bedeutungen, die sich
mit dem Dichterischen nicht nur nicht decken, sondern ihm sogar bis zu
gewissem Grade entgegengesetzt sind. Drei davon stammen aus der Sphéire
primitiver und entwickelter Religiositdt und bezeichnen Erscheinungen, in
deren Absicht keineswegs die dichterische Aussage liegt. Dies ist eines der
Mittel, deren Muschg sich bedient, um die grandiose, aber auch einseitige
Erhohung der Dichtung zu ermdoglichen, die in der Absicht seines Buches
liegt. Indessen, es sind historische Typen, und sie sagen Wesentlicheres aus
als die Typen, derer man sich bisher bedient hat — aber es sind gleichzeitig
auch Typen, die nur in den Anfingen der Ueberlieferung deutlich geschieden
sind und im Laufe der Entwicklung nicht nur immer mehr ineinander iiber-
gehen, sondern auch durch neue Erscheinungen so weit bereichert und diffe-
renziert werden, dafl sie als Ordnungsprinzip gar keinen Dienst mehr tun.
Nicht nur, dal wenig oder etwas Falsches damit gesagt ist, wenn auf diese
Weise Racine als Sanger, Calderén als Priester, Hofmannsthal als Poet cha-
rakterisiert wird, Muschg selbst vermag auch keine reinliche Scheidung her-
beizufithren. Goethe war in Muschgs Augen all dies zusammen, und seine
Werke, Meinungen und Schicksale liefern fiir jede der Grundformen und
Sekundarformen gleichmiaflig Material; iiberhaupt ist das Buch in seinem
innersten Kern ein Goethe-Buch, und auch die Kritik der Literatur, die ein
weiteres Ziel des Buches ist, deckt sich oft mit Goethes Kritik, die man
neuerdings in Georg Gersters Schrift «Die leidigen Dichter» zusammen-
gestellt findet. Schiller erscheint so gut als Sanger wie als Priester, Klopstock
bald als Sanger, bald als Seher, Holderlin und fast alle Romantiker heftig
zwischen den einzelnen Typen schwankend, auch Stifter bald als Sanger, bald
als Priester, in seinen Anfingen sogar als Magier, kurz, die Austauschbarkeit
ist fast vollkommen. Wenn dies aber moglich, manchmal sogar notwendig ist,
dann ist das doch nur ein Beweis daflir, dall auch die von Muschg vorge-
schlagenen Typen wieder nichts anderes sind als Idealtypen; die Realitdt, die
ihnen innewohnt, wird mit der Entfernung von den Urspriingen des Typs
immer unscheinbarer. Eine andere Gefahr ist noch grofler. Diese Typenlehre
versagt nicht nur vor dem wirklichen Reichtum der Literatur, sie ist gleich-
zeitig mit so starren Wertbegriffen verbunden, dall sie nicht nur Ordnung,
sondern auch Unordnung in die Rangordnung der Geister bringt.

Muschgs Begriffe kommen einer ganz bestimmten Art des Dichters zugute,
wihrend andere, oft gréBere, darunter zu leiden haben. Die Trias Grillparzer,
Gotthelf, Stifter wird ins Uebergrofe stilisiert, Virgil, Calderén, Hofmannsthal
und so viele andere treten in den Schatten. Aber an anderen Stellen wirkt
Muschgs Kritik an Scheingroflen belebend und notwendig. Der Ton seines

691



Buches ist bitter, wie das so leicht geschieht, wenn man in einem Dichter,
von dem die anderen so viel weniger halten, tiberragende GrofBle findet (in
diesem Falle also Gotthelf), aber es wird doch endlich einmal gesagt, was
gerade durch die geistesgeschichtliche Forschung der letzten Jahrzehnte ver-
schleiert worden ist, wenn es auch gelegentlich etwas hart ausfallt und sehr
iubellaunig klingt. Vom «Messias» heillit es: «Trotz aller Sprachgewalt hatte
Klopstock nichts zu sagen. Er ist ein grofles Beispiel dafiir, dafl hohes Konnen
und erhabener Ton noch keinen groflen Dichter macht.» Spiater wird der
Prozel3 gegen ihn noch einmal aufgenommen, und dort kann man Geschei-
teres und Tieferes iiber Klopstock finden als irgendwo sonst. «Grabbes Tra-
godien waren iiberhaupt nur noch Grimassen der Impotenz, wie er selbst die
Karikatur eines Genies.» «An Heine war alles verlogen, sein Stolz wie seine
Verzweiflung, seine Gottlosigkeit wie seine Bekehrung, sein Deutschtum wie
sein Franzosentum.» Liliencron: «ein launisches, unersittliches Kind mit den
geistigen Sorgen eines Reiteroffiziers.» Die «Herzensergiefungen» sind ein
scheinheiliges Biichlein, mit dem sich der Glauben ausbreitete, daBl die Kunst
ein Wunder, der Kiinstler ein durch unbefleckte Empfangnis Begnadeter sei.
Von den Modernen, die kaum vertreten sind, kommt nur Kafka gut weg,
wiahrend vor allem Rilke und Thomas Mann schonungslos charakterisiert
werden, Aber auch Hofmannsthal wird geriigt. Er «war Epigone, arm an
Ideen, aber von einem seltenen Sinn fiir das Dekorative. Seine Dichtwerke
sind lauter ,Wiederholungen‘ hoher Vorlagen; sein Bestes gab er in den Reden
und Aufsidtzen liber die groflen Gestalten der Weltliteratur.» Dieses Fehlurteil
scheint darauf zuriickzugehen, daf} es sich fast ausschlieBlich auf das Jugend-
werk Hofmannsthals griindet, wie das die Literaturgeschichten seit Jahrzehn-
ten tun. Muschgs Schirfe wird iiberall dort horbar, wo er falsche Tone ver-
nimmt, also besonders den Dichtern gegeniiber, die sich mit erborgter Weihe
umgaben, aber er hort nicht alle falschen Tone, und manchmal hort er sie
dort, wo man auch anderes vernehmen konnte, wie bei Platen oder Leopardi.

Daran ist eine gewisse Absolutheit seiner Anspriiche schuld, eine Form des
ungeschichtlichen Denkens. Kein Lehrsatz Heinrich Wolfflins ist so beriihmt
geworden wie der, daf3 nicht alles zu allen Zeiten moglich sei; er scheint auf
Erfahrungen und Kenntnissen aus Wolfflins naturgeschichtlichen Anfiangen
zu fullen. Dieser Satz ist eines der notwendigen Korrektive, die uns bei der
Betrachtung vergangener und gegenwartiger Kunst leiten sollten. In einer so
griindlich veranderten Umwelt, wie sie als Folge der industriellen Revolution
entstanden ist, mulite sich auch ein neuer Typ des Dichters und eine neue
Form der Literatur herausbilden. Ob sie grofl sei oder nicht, das ist eine
immer berechtigte und notwendige Frage; aber es ist fruchtlos, dariiber zu
klagen, dafl Dichtung und Dichter nicht mehr sind, wie sie in fritheren Zeiten
waren. Und auch von diesen fritheren Zeiten macht sich Muschg oft ein
falsches Bild. Das Mittelalter hat er in fast altdeutscher Manier idealisiert,
und er wird weder seiner sozialen Wirklichkeit noch seiner Literatur gerecht.
Hier wirken seine Kenntnisse am zufalligsten, und seine Darstellung zeigt
neben Grundirrtiimern auch manchen sachlichen Fehler. An einen Reichtum
franzosischer Heldenlieder «seit der Volkerwanderungs glaubt heute niemand
mehr, und auch was iiber den Poeta theologus gesagt ist, stimmt nicht mit
moderner Forschung iiberein. Auch sahen die franzosischen Epiker in den
Helden Homers und Virgils nicht die «Verschmelzung ritterlichen und from-
men Wesens verwirklicht», weil in dem dafiir angefiihrten Text Chrétiens
«clergie» keineswegs die Bedeutung des Neufranzosischen hat, sondern «Ge-
lehrsamkeit» bedeutet.

692



Wie es mit Muschgs Einstellung zum historischen Denken und zum Histo-
rismus wirklich bestellt ist, 1a8t sich an keiner Stelle deutlich erkennen. Zwar
fordert er oft historische Betrachtung; aber iiberall dort, wo sie moglich wire,
umgeht er sie. Viele der von ihm beobachteten Phanomene gehoren weniger
einer «Elementarpoetiks oder Ontologie der Dichtung an als einer Geschichte
der Poetik, die ja noch nie, auch nicht von Saintsbury oder seinen Nach-
folgern, geschrieben worden ist. Aber Muschg 183t den Faden schnell immer
wieder fallen. Anderes gehorte eher in den Zusammenhang einer Motiv- oder
Problemgeschichte, findet sich aber mitten in Auseinandersetzungen iiber die
Existenznote der Dichter. Ganz entsprechende Spriinge gibt es fortgesetzt
zwischen der Person des Dichters und seinem Werk, als wiren alle Aussagen
eines Dichters von gleicher Bedeutung fiir seine eigene, ganz personliche Le-
bensauffassung. Und wieder andere Spriinge von der Neuzeit zurlick ins
Mittelalter, von der Antike hin zur Moderne verwirren die Einsicht in Ab-
laufe, die vielleicht nicht immer so ohne Zusammenhang sind wie Muschg sie
darstellt.

In der Einleitung heillt es, daB die Wissenschaft von der Dichtung nur als
historische Wissenschaft moglich sei und dall es also gelingen miisse, in der
Dichtung selbst ihre geschichtlichen Kategorien zu finden, oder ein andermal:
«Was Dichtung ist, kann man nur aus ihrer Geschichte erfahrens, aber die
Konsequenz, dall diese in der Geschichte aufgefundenen Kategorien auch
wieder als historisch bedingt und wandelbar betrachtet werden miifiten, hat
Muschg nicht gezogen. Was er in seinem ersten Teil angestrebt hat, hat
Burckhardt in seinen «Weltgeschichtlichen Betrachtungens als Programm auf-
gestellt: «Betrachten wir die Poesie nun erstlich nach ihrer dufleren Stellung
in den verschiedenen Zeiten, Volkern und Volksschichten, indem wir jedes-
mal fragen: wer singt oder schreibt und fiir wen tut er es? und sodann nach
ihrem Stoff und Geist.» Burckhardt hat anschlieBend skizziert, wie er sich
so etwas vorstellte; er hat auf diesen wenigen Seiten im Gegensatz zu Muschg
wirklich als Historiker betrachtet und beschrieben.

Muschg ist ein Gegner des Historismus, vor allem wohl, weil er im Histo-
rismus den Schrittmacher des Nationalismus sieht, wofiir nur wenig Grund
vorhanden ist. Von den groflen Historisten ist kaum einer Nationalist gewesen,
und nicht nur im Kosmos der Rankeschen Geschichtswelt leben die Nationen
gleichberechtigt nebeneinander. Selbst die Schriften der Briider Grimm sind
bei aller Verherrlichung des Altangestammten erfiillt von Bewunderung fiir
Nichtdeutsches. Der alte Jacob Grimm war imstande, dem geliebten Nibe-
lungenlied die franzosische Geschichte von den Haimonsschnen (Renault de
Montauban) vorzuziehen. Und was konnte man nicht noch alles anfiihren.
Verhingnisvoll ist der Nationalismus erst in dem Augenblick geworden, in
dem die Ueberwindung des Historismus angekiindigt wurde. — Muschg ver-
neint den Begriff von Geschichte, den die Literaturforschung von der Ge-
schichtschreibung iibernommen habe; er sei optimistisch. Aber das ist sicher-
lich ein Irrtum; freilich war er auch nicht pantragistisch.

Vielleicht war Muschgs Ziel auf seinem Wege auf keine Weise zu erreichen,
es sei denn, er hitte ein anderes Buch geschrieben. Es hitte eine Typologie
der Dichtung werden konnen, in der Muschg seine sechs Typen so geschildert
hitte wie Scheler seine Wertpersontypen. Oder es hitte eine historische Dar-
stellung der einzelnen nationalen und sozialen Dichtertypen werden konnen,
oder eine historische Darstellung der Selbstauffassung des Dichters. In allen
diesen Fillen wire ein in sich einheitliches Prinzip durchgefithrt worden,

693



wihrend man so das Bild eines Tragelaphen vor sich hat, das in seinen
Einzelheiten besticht und begeistert, aber keine Gesamtwirkung erzielt.

Die Schwiche des Aufbaus setzt sich im zweiten Teil fort. Beobachtungen
zur allgemeinen Stilistik stehen neben rein soziologischen, diese wieder neben
solchen zur Existenzform des Dichters. Kein Kapitel befriedigt in seiner
Ganzheit, kaum eines im Zusammenhang der These von der tragischen Li-
teratur; aber jeder der einzelnen Paragraphen ist voll von gliicklichsten und
treffenden Bemerkungen. Ueberhaupt kann keine Kritik etwas daran dndern,
dafl Walter Muschgs «Tragische Literaturgeschichte» zu den wenigen bedeu-
tenden Werken der neueren Literaturforschung gehort, mag sie auch noch so
verworren geschrieben sein. Sie ist erfiillt von selbstandigem Geiste und stellt
eine Unzahl Fragen, iiber die nachzudenken sich nicht nur lohnt, sondern
auch notwendig ist. Es ist ein wirres, aber schones Buch, das der Poesie
mitten in einer niedergehenden Zeit einen erhabenen Rang und eine fast reli-
giose Weihe zuzuerkennen sucht. Aus Enttduschung geboren, ist es doch von
reinster Liebe zur Dichtung und von tiefem Verstdndnis fiir sie geleitet.

694



	Zu Walter Muschgs tragischer Literaturgeschichte

