
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)

Heft: 10

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

THEODOR GUT UND SEINE GUTEN GEISTER

Von Georg C. L. Schmidt

Nichts ist vergänglicher als Zeitungsartikel. Aber Theodor Guts Betrachtungen

zum Tage wirken heute weder verstaubt noch veraltet, obgleich sie bis
auf die Zeit nach dem Ersten Weltkrieg zurückreichen. Indem er eine kleine
Auswahl zusammen mit verschiedenen Reden herausgab hat Rektor Fritz
Hunziker nicht nur einer Pflicht der Pietät genügt, sondern einen wichtigen
Beitrag zu unserem kargen politischen Schrifttum geleistet. Aber auch die
reich dokumentierte, von herzlicher Freundschaft und Verehrung getragene
Einleitung von Nationalrat Willy Bretscher scheint uns verdienstvoll, da sie,
ohne den Rahmen des Porträts zu sprengen, fesselnde Aufschlüsse bietet über
eine Zeit, welche die Jungen unter uns nur vom Hörensagen, die Aelteren
aber bloß aus subjektiven Eindrücken kennen und die die Geschichtsschreibung

bisher sorgfältig umging.
Die starke Wirkung der zu einem Band vereinigten Artikel geht zunächst auf

formale Gründe zurück. Gut schrieb von Hand, mit Feder und blaugrüner
Tinte, in einer eigenwilligen Mischung von deutschen und lateinischen Lettern
oder dann in Stenographie. Die Feder ist der Menschenhand enger verbunden
als die Schreibtaste, und in ihrem lautlosen Dienst geht sie auf Nuancen des
Raisonnements, auf Schwankungen des Gefühls, auf Herzenstöne williger ein
als die Schreibmaschinen oder Fernschreiber, die heute in allen Redaktionsstuben

stehen. Daher schrieb Gut einen sehr persönlichen, an Zwischentönen
reichen Stil. Gelegentlich, aber nicht zu häufig, verdichteten seine Sätze sich
zu eigentlichen Sentenzen: «Ausnahmsweise darf auch eine Behörde mit sich
zufrieden sein Schweizerische Neutralität ist keine Außenpolitik in
Endefinken Gewalt wird nie alt, und die Reaktion hat nie das letzte Wort.»
Immer wieder arbeitete Gut auch mit Bildern, die sich dem Leser unwillkürlich

tief einprägten. Die Wirtschaftsordnung wurde etwa mit Kaliber und
Munition verglichen, die keine in vollem Kampf begriffene Truppe wechseln
werde, die Bundesverfassung mit einer nach Kette und Schuß solid gewobenen
Kutte, und von der Schweizergeschichte der letzten hundert Jahre hieß es,
unser Volk sei auf dem Dampfer Europa aus dem Zwischendeck in eine recht
wohnliche Deckkajüte aufgestiegen, in welcher es sich nun während der
Weltwirtschaftskrise energisch behaupten müsse.

Gewandt verwendete Theodor Gut auch das Zitat. Nicht um mit seiner
Bildung zu glänzen, nicht als äußerlichen Schmuck, nicht um der Notwendigkeit

auszuweichen, für unangenehme Wahrheiten persönlich zeichnen zu müssen,

setzte er es ein, sondern als Motiv für eine ganze Reihe von Ueberlegun-
gen oder zur Verdeutlichung schwer eingehender Gedanken. Namentlich Gottfried

Keller rief er immer wieder an, als sei er ein naher Freund, ein guter

1 Theodor Gut, 11. Februar 1890 bis 29. August 1953. Bürger, Zürcher,
Eidgenosse. Reden und Schriften, ausgewählt von Fritz Hunziker. Mit einer
Einleitung von Willy Bretscher. Polygraphischer Verlag, Zürich.

627



Hausgeist, der ihm bei der Klärung seines eigenen Standpunktes still geholfen

habe. So setzte er seiner Betrachtung vom Altjahrsabend 1945 die
großartigen Sätze voraus: «Mehr oder weniger traurig sind am Ende alle, die über
die Brotfrage hinaus noch etwas anderes kennen und sind; aber wer wollte
am Ende ohne diese stille Grundtrauer leben, ohne die es keine rechte Freude
gibt?» Klingt das nicht unvergleichlich echter, richtiger als der Spott über
den «sturen Ernst der Schweizer», in welchem sich Schweizer so gut wie
Ausländer, zuletzt noch George Soloveytchik in seinem Buche «Switzerland
in perspective», gefallen?

Gottfried Keller war der eine gute Geist, welcher den Redaktor und Politiker

durch die Jahrzehnte geleitete, und daß dieser Geist auf jeder Seite neu
aufleuchtet, ist wohl mit dafür verantwortlich, daß dieser Erinnerungsband
nicht nur von der Form her gesehen, sondern auch nach seinem Gehalt
ungeheuer frisch und lebendig wirkt. An Keller erinnert Guts bescheidener Stolz,
seine Abscheu vor der Großmäuligkeit, vor dem Geltungsdrang, der sich in
leeren Worten auslebt, aber auch vor der schwächlichen Anpasserei, die mit
dem Frontenfrühling und, mehr noch, mit dem Ausbruch des Zweiten
Weltkriegs in einzelnen Kreisen unseres Volkes überhandzunehmen drohten. An
Keller scheint Guts Wille zur Sachlichkeit geschult, sein Respekt vor den
Tatsachen, mochten sie auch unangenehm oder gar widerlich berühren, die immer
wiederkehrende Mahnung, alle Dinge in der richtigen Proportion zu sehen, die
Warnung vor schalem Wortgeklingel oder demagogischer Uebertreibung. Wenn
Gut der «Macht der Tatsachen» viel oder, wie man zurückblickend vielleicht
sagen möchte, fast zuviel Bedeutimg beimaß — denn diese gleiche «Macht»
setzte das Dritte Reich ja bewußt als Trumpfkarte in seine propagandistischen
Spiele ein! —, so ergreift er anderseits immer wieder durch eine, gleichfalls an
Gottfried Keller anklingende Ehrfurcht vor der jahrhundertealten Ueber-
lieferung und Ausformung des eidgenössischen Wesens. Diese Ehrfurcht vor
allem führte ihn in Gegensatz zu den Initiativen auf Totalrevision der
Bundesverfassung oder auf Volkswahl des Bundesrates. Diese Ehrfurcht bewog ihn,
den revolutionär Gesinnten und den schalen Anpassern aus der Zeit des
Weltkriegs zuzurufen: «Revision wohl der Formen, niemals aber der schweizerischen

Idee!»

Mit dem Respekt vor der Ueberlieferung ist schon ein anderer guter Geist
beschworen, welcher über Guts Reden und Schriften schwebt — der Zürcher
Historiker Paul Schweizer, «mein unvergessener Lehrer», dessen Geschichte
der schweizerischen Neutralität, obgleich schon hoch an Jahren, alles überragt,

was seither zum gleichen Gegenstand veröffentlicht wurde. Mit diesem
Namen verbindet sich zunächst die Neigung des Journalisten und Parlamentariers,

vor jedem wichtigen Entscheid «ernst in den tiefen Brunnen der
Geschichte zu blicken», verknüpft sich das Bestreben des Politikers, die
Selbstherrschaft der Gemeinden und das Anrecht der Kantone auf eine möglichst
ungeschmälerte Souveränität aus dem Herkommen her zu rechtfertigen. Aber
auch das erstaunlich reife Urteil schon des jungen Journalisten über
weltpolitische Fragen wurzelt zu einem guten Teil in der historischen Schulung,
die Paul Schweizer vermittelte. Die Bilanz des Jahres 1918 zog der Leiter der
«Zürichsee-Zeitung» mit den Stichworten: Die Zentralmächte sind für
Jahrzehnte aus der Reihe der ersten militärischen Potenzen gestrichen, die
Monarchie hat in Mitteleuropa ausgespielt, das Selbstbestimmungsrecht der
Völker tritt in den Vordergrund, und im Norden erhebt der Bolschewismus als
maßgebende geschichtliche Macht sein Haupt. Könnte die Diagnose heute
wesentlich anders oder besser gestellt werden? Höchstens der schwindelnd

628



rasche und schwindelhafte Aufstieg Deutschlands zur ersten Militärmacht der
Alten Welt ist hier nicht vorausgesehen; auch ergab die spätere Entwicklung,
daß Gut irrte, wenn er das Selbstbestimmungsrecht der Völker als neue
Stütze des föderativen Prinzips und als wirksame Gegenkraft zum Nationalismus

einschätzte.
Noch entscheidender erwies sich Schweizers Einfluß auf die Arbeit, welche

der Politiker, der Parlamentarier und schließlich der Verbindungsoffizier
zwischen Bundesrat und «Presse und Funkspruch» der schweizerischen Außenpolitik

gewidmet hat. Die wesentlichen Entscheidungen, welche dieses Wirken
mit herbeiführte, waren die Abkehr von der differenzierten Neutralität, der
Aufbau einer geistigen Landesverteidigung, aus welcher das Werk der «Pro
Helvetia» nur einen kleinen Ausschnitt bildete, sowie der Schutz der schweizerischen

Presse vor den Zumutungen, welche die Nationalsozialisten mit den
Begriffen der Gesinnungsneutralität und Volksneutralität verbanden. Aber
um diese manifesten Leistungen rankt sich eine Fülle wertvoller Ratschläge
und Gedanken, die nicht nur zu Lebzeiten Theodor Guts grundlegend wichtig
waren, sondern sich auch heute, wenn nicht immerdar bewähren können.

Ohne Unabhängigkeit, die sich auf den Willen und die Leistung des Volkes
stützen, ist Neutralität undenkbar!, lehren die «Reden und Schriften» uns
immer wieder. Ohne beharrlichen Mut, so lassen sie sich 1936 vernehmen, gibt
es keine Unabhängigkeit: «Es wäre nicht Schweizerart und am allerwenigsten
freisinnige Art, vor den Schwierigkeiten die Waffen zu strecken. Da mag man
sich doch einen Augenblick daran erinnern, daß unsere einfachen, ja armen
Vorfahren vor ganz anderen Problemen gestanden haben, ganz andere Opfer
zu bringen hatten ...» Aber ein Abwehrwille, der sich nicht auf die fortgesetzte,
sorgfältige Beobachtung der weltpolitischen Entwicklung stützt, um aus den
Resultaten alle notwendigen Schlüsse zu ziehen, wäre zum Scheitern
verurteilt: «Wir sind klein, viel mehr Objekt der Geschichte als Subjekt.» Die
Analyse der ausländischen Entwicklung darf wiederum nicht dazu verführen,
daß die Träger der Verantwortung auf ausländischen Beifall abstellen; ihre
Außenpolitik soll schweizerischen Maßstäben entsprechen und den
Landesinteressen, nicht dem Vorteil fremder Mächte oder Parteien dienen. Nicht nur
vor dem offenen Landesverrat muß unser Volk sich in Zeiten der Gefahr
bewahren, sondern auch vor der Parteinahme für Gestalten, Bewegungen,
Ideen, die unter fremden Verhältnissen legal oder sogar legitim sein mögen,
auf Schweizerboden übertragen jedoch als Keime der Zersetzung wirken
müßten.

Zu den Leistungen des Volkes, welche unserer Unabhängigkeit erst Bestand
und Gewicht verleihen, gehört die militärische Bereitschaft. Obgleich er auf
der Stufenleiter der militärischen Würden nicht so hoch stieg wie andere
Mitglieder der Nationalrates, war Theodor Gut vom Geist unseres Milizheeres
durchdrungen wie kaum ein anderer unter seinen schreibenden Zeitgenossen
und Mitbürgern, Meinrad Inglin vielleicht ausgenommen. Damit rühren wir
an den dritten guten Geist, der über seinen «Reden und Schriften» waltet, an
den Einfluß General Willes. Ein ernst und würdig gehaltener Nachruf in der
«Zürichsee-Zeitung» von 1925 umschrieb die Leistung dieses Mannes mit den
Worten: «Ulrich Willes Lebenswerk hat internationale Bedeutung. Es ist die
Lösung des Milizproblems im neuzeitlichen Europa der stehenden Riesenheere,

die Schaffung einer Armee mit ausgesprochen beschränkten materiellen
Mitteln, die Erreichung der Kriegstüchtigkeit der freien Söhne der reinen
Demokratie, die wirksame Organisation der Wehrmacht eines sprachlich
differenzierten kleinen Staates..., die Erziehung des patriotischen Bürgers zur

629



Straffheit, zu jener starken Wesenheit, die sich einordnet, sich ganz einsetzt
und sterben kann auf dem Posten.» Aber bei dieser historischen Würdigung
ist es nicht geblieben. Immer wieder und in den mannigfaltigsten Zusammenhängen

leuchtet das an Wille geschulte Soldatentum in Theodor Guts
Gedankengängen auf, wie der gediegene Glanz des Metalls unter der Kruste von
Staub und Grünspan, die sich auf alte Kupfergeräte legen mag. Als das Klagen
und Sorgen über die Arglist der Zeit 1938 in der Schweiz überhandnehmen
wollte, gab der Stäfner Ratsherr der Ustertaggemeinde zu bedenken: «Wenn
es ein beunruhigendes Symptom gibt, so erblicke ich es nicht allein im
erhöhten Kesseldruck, sondern darin, wieviele Mitbürger nicht erkennen wollen,
daß es unser Schicksal ist, Spannungen auf uns zu nehmen und zu tragen.
Den Rekruten lehren wir, daß er als Soldat mit Hindernissen so oder so fertig
zu werden hat, klaglos. Hat er kein Gewehr mehr, kämpft er eben mit dem
Bajonett; zerbricht ihm dieses, wehrt er sich mit Fäusten und Zähnen.
Schwierigkeiten und Reibungen sind da, lehrt man ihn, um überwunden zu werden.
Im bürgerlichen Leben können unmöglich andere Regeln gelten.»

Man mag darüber rechten, wie weit Gottfried Keller und Paul Schweizer
die Entwicklung Guts wirklich beeinflußt haben. Aber besonders im
Zusammenhang mit Ulrich Wille drängen sich derartige Zweifel auf. Denn das
Soldatische durchdrang bei Gut jedes Wort und jedes Schweigen, jede Ueber-
legung und jede Tat. Da wäre, um dem Begriff des Soldatischen die nötige
Weite zu geben, zunächst die nie versagende Bereitschaft zum kameradschaftlichen

Gedankenaustausch und Beistand zu nennen: Wie oft lief der
Telephondraht zwischen Zürich und Stäfa heiß, einzig wegen eines bescheidenen
Mannes, der hinter seinem Redaktionspult den Hörer abnahm, um diese
Sorge und jenen Zorn anzuhören, dieses Lob und jene Hoffnung zu äußern.
Da ließen, um Chefredaktor Bretschers schönes V/ort zu übernehmen, jene
unablässige Wachsamkeit, jene intensive Aktivität, jener nie erlahmende
vaterländische Eifer sich nennen, die Theodor Gut zwischen 1932 und 1945

für den Bestand der Eidgenossenschaft einsetzte. Soldatisch mutet auch der
Nachdruck an, welchen der Politiker und Presseoffizier in Zeiten höchster
Gefahr auf die Einordnung und Unterordnung des freien Mannes unter die
Gemeinschaft legte. Gleichfalls bei Bretscher findet sich zu diesem Thema
die bezeichnende Briefstelle aus dem Jahre 1940: «Es lastet Ungeheures auf
einem... Ich habe persönlich keine Angst, daß wir der politischen Spekulanten

nicht Herr würden, aber es braucht Autorität und Selbstdisziplin.»

Aber die Autorität der Zentralgewalt war, nach Gut, an eindeutige Grenzen

gebunden, und namentlich die Autorität des Heeres durfte, so fand er,
nur behutsam, nicht zu früh oder zu spät, nicht zu schwach und nicht zu
massiv eingesetzt werden: «Man hätte nicht schießen sollen!» meinte er zu
den Genfer Unruhen vom November 1932: «... Wenn der Staat Militär
einsetzt, so setzt er sich selber ein: seine Autorität. Dann wird es immer auf
Biegen und Brechen gehen. Gibt das Militär sich preis, so ist der Staat
verloren, der Ordnungsgedanke vernichtet, der Anarchie das Tor
aufgeriegelt. Mit dem Gleichschritt der Soldaten schreitet in solchen Fällen die
ultima ratio des Staates einher, sein letzter Einsatz. Wo unsere Wehrmacht
engagiert wird, da geht es immer um die Existenz, wird es immer todernst
sein. Es handelt sich nicht mehr um die Menschen in den Uniformen, die
sieh etwas mehr oder weniger Pfeffer ins Gesicht, Tritte und Kolbenschläge
gefallen lassen könnten, es handelt sich bei diesen schweigenden feldgrauen
Fronten um die Hüter und Repräsentanten von Verfassung, Gesetz und Recht,
die ihrer nicht spotten lassen dürfen.»

630



Nicht nur gehören diese Sätze zum Besten, was je ein Schweizer über
die Beziehung zwischen ziviler und militärischer Gewalt geschrieben hat.
Sie haben auch einen durchaus eigenen Klang, wie er nur von reifen,
geschlossenen Persönlichkeiten ausgehen kann. Der gleiche Klang eignet schon
dem einfachsten Wort aus diesen «Reden und Schriften». Man wäre versucht,
aus der Art, wie Theodor Gut die fünf Silben «Geehrte Herren» verwendete,

um eine Rede zu skandieren, einen Gedanken hervorzuheben, oder aus
der Anrede «Geneigter Leser!», mit welcher er eine Erklärung seines
Zeitungsverlages eröffnete, seine ganze geistige Wesenheit zu entwickeln, so wie
der Wissenschafter aus Knochenresten den Körperbau längst verschollener
Geschlechter rekonstruiert.

Durchaus eigen, nicht angelesen war die liberale Ueberzeugung des Zürcher

Seebuben. Echt war die Empörung, mit welcher er den «Imperialismus»
jener Stadtzürcher geißelte, welche 1929 eine Reihe von Nachbargemeinden
mit einem Volksbegehren der Kantonshauptstadt einverleiben wollten: Kein
welscher Föderalist hätte schärfer über das Ausgreifen der Bundesgewalt
herfahren können. Auch seinen festen Gottesglauben hatte Gut niemand
abgeguckt, sondern in langer innerlicher Bemühung erworben. In der Zeit
der Fronten sollte er ihn gar zu der Forderung verführen, die Gottlosenbewegung

sei in der Schweiz zu verbieten! Aus christlichen Quellen
entsprang die Kritik des Parteiführers an den marxistisch-diktatorischen
Allüren des Sozialismus um 1930, ergab sich sein Streben nach unbedingter
Sauberkeit in der Politik, sein Suchen nach Wahrheit und Gerechtigkeit,
quoll aber auch sein Sinn für Maß und Milde, für den eidgenössischen Takt
gegenüber Minderheiten.

Vor andern Politikern seiner aufgewühlten, von Spannungen durchsetzten
Zeit zeichnete Theodor Gut sich aus durch eine unverbrüchliche Treue zur
Mitte. Scharf geißelte er gelegentlich die überbordende Kritik an der Demokratie,

ihren Verfahren und Behörden. Energisch trat er Scharfmachern zur
Rechten und Linken entgegen. Ungezählte Stunden wendete er an die
Sammlung des vielfach aufgespalteten Zürcher Bürgertums in einer neuen
Partei der Mitte. Mit Nachdruck verwendete er sich für einen starken, auch
die Arbeiter umfassenden Mittelstand. Auch zwischen den vielfach
unversöhnlich wirkenden, rein wirtschaftlichen und einseitig sozialen Maßstäben
suchte er eine Mittellinie zu finden für die Wirtschaftspolitik und die
Wirtschaftsordnung im Bunde.

Dies Beharren auf der Mitte ergab sich zunächst aus Guts liberaler
Weltanschauung. Es beruhte auf der klaren Einsicht in die Gefährdung des Ganzen

von Staat und Wirtschaft durch Extremisten im Landesinnern und
revolutionäre Bewegungen im Ausland. Aber es wurzelte vor allem in einer
Liebenswürdigkeit und Verbindlichkeit, die von Herzen kamen und gegenüber

niemand versagten, weder gegenüber den oft bekämpften Mächtigen
von der Bahnhofstraße noch gegenüber irregeleiteten Lesern oder Hörern,
die ihrem Zorn in maßlosen Aeußerungen Luft machten, weder im Urteil
über Rivalen, die vom Glück mehr begünstigt waren, noch in der Behandlung
politischer Gegner, die ihm, wie der linke Flügel der Demokratischen Partei,
die Verwirklichung seiner wichtigsten Ziele vergällten.

Zu dieser Liebenswürdigkeit gesellte sich, wie die «Reden und Schriften»
immer wieder beweisen, ein echter Humor, welcher rasch das erheiternde
Element auch der bittersten Lage erfaßte und dem Journalisten so gut wie
seinen Lesern über manche Enttäuschung hinweghalf. Trost fand Gut aber
auch im Anblick der Landschaft, und in der Wiedergabe ihrer wesentlichen,

631



ergreifenden Züge hat es von den politischen Journalisten seiner Generation
keiner ihm gleichgetan. Wenn er sich in vorgerückten Jahren gelegentlich
auch über die Reisefeuilletons lustig machte, die vor dem Aufkommen des
Automobils ein einträgliches Gewerbe gebildet hätten, so schrieb er doch
selbst Gemälde des Bergells und der Maloja, des Zürichseeufers und der
Lombardei, die einen zarten Sinn für den Stimmungsgehalt einer jeden
Gegend verrieten. Es scheint fast, als habe er auch in diesen Werken
Zwiesprache gehalten mit guten Geistern, wie sie über jeder Landschaft schweben,

über heroischen wie über lieblichen.

150 JAHRE KANTON AARGAU IM LICHTE DER ZAHLEN
1803—1953

Der Regierungsrat des Kantons Aargau gibt als letzten Nachzügler in der
respektablen Reihe gehaltvoller offizieller Publikationen zur 150-Jahr-Feier
einen 540 Seiten starken Band in Großformat heraus, der das kulturelle,
wirtschaftliche, politische und soziale Leben im Aargau entwicklungsgeschichtlich

zur Darstellung bringt. Rund vierzig Mitarbeiter, alles Spezialisten

vom Fach, haben dieses einzigartige Werk geschaffen, «welchem die
Idee zugrunde liegt, einmal das gesamte öffentliche Leben des Kantons seit
150 Jahren in Zahlen und Daten zu erfassen, das heißt, an Stelle von rein
literarisch-historischen Darstellungen die bloßen Tatsachen auszubreiten».
In seinem Vorwort sagt der Landammann und wissenschaftliche Mitarbeiter,
Regierungsrat Dr. Rudolf Siegrist, daß die Publikation, trotz ihrer Größe,
fehlender historischer Auskünfte wegen nicht auf Lückenlosigkeit Anspruch
machen könne: «Es zeigt sich wieder einmal mit aller Deutlichkeit, was spätere

Generationen vermissen müssen, wenn der Aufzeichnung früherer
Zustände und Ereignisse nicht die nötige Aufmerksamkeit geschenkt oder wenn,
in Unkenntnis der Bedeutung für die Nachwelt, wertvolles Material beseitigt
wurde.»

Doch das vorhandene, gründlich verarbeitete und ausgewertete statistische
und kulturgeschichtliche Material ist reich genug, um ein eindrucksvolles
Bild des aufstrebenden Mediationskantons Aargau zu geben: «Von der
Geographie, Geologie und Metereologie über die Bevölkerungsstatistik zu Politik,
Militärwesen und Rechtspflege schreitet das Werk zur Darlegung der sozialen
und kulturellen Einrichtungen und schließlich zu einer vielfältigen Ueber-
sicht über die wirtschaftliche Entwicklung des Kantons Aargau.»

Tabellen, Skizzen und Zahlen bilden eine Einheit, und verbindende, kurz
gehaltene Texte geben über alle möglichen Fragen Auskunft. Ein ausführliches

Sachregister ermöglicht trotz der außerordentlichen Stoffülle eine
rasche und sichere Orientierung.

Obwohl es verlockend wäre, aus der Mitte des Werkes dies und jenes
herauszugreifen und mitzuteilen, vermöchte man damit kaum, von der
bewunderungswürdigen Gesamtleistung, die das Werk darstellt, einen Eindruck
zu geben und würde nur seine ebenmäßige Ordnung stören. Denn die
aufgeführten Teile sind sämtliche Bestandteile eines Organismus; das Fundament,

auf dem ein lebendiges staatliches Gemeinschaftswesen aufgebaut ist,
das innerhalb der Gesamteidgenossenschaft eine wichtige Aufgabe zu erfüllen
hat. Das vorgelegte Buch will nichts anderes, als die systematische Entwicklung

dieses demokratischen Staatswesens sichtbar machen, das, in freier Ent-

632



faltung seiner achtbaren Kräfte und im Bestreben, in der landschaftlichen
und volksmäßigen Vielgestalt die Einheit zu suchen, seinen Bewohnern zu
einer wirklichen Heimat geworden ist.

Aber noch etwas offenbaren diese scheinbar leblosen Zahlen, Tabellen,
Graphiken usw.: daß ein Volk, dessen Geist, Gesinnung und Gesittung gesund
sind, die Kraft hat, sich mustergültig zu organisieren und vorwärtsstrebend
seine guten Anlagen zu entfalten. Ihm fällt die Einordnung in den größeren,
vom selben humanitären Grundgefühl geleiteten Staatsverband nicht schwer.

Es gibt bei einem Staatswesen wie dem im vorliegenden Werk originell
durchleuchteten keinen gleichschaltenden Generalnenner, keine Ausrichtung
auf eine Ideologie und Staatsdoktrin, denen Menschen zum Opfer fallen wie
in den Diktatur- und Sklavenstaaten, und es gibt keine Vermassung und
keine Vergötzung eines Einzelnen, der für das Funktionieren des staatlichen
Gefüges verantwortlich ist: alle sind mitverantwortlich. Die Vielzahl der
aufgeführten Namen beweist, wieviele Köpfe notwendig waren, um das aus dem
Einzelbedürfnis erwachsene demokratische, dem Gemeinschaftswohl dienende
Staatswesen aufzubauen, und wieviele Köpfe dauernd notwendig sind, es in
lebendiger Bewegung zu erhalten; ein Staatswesen, das keinen völkischen
Ehrgeiz und keine Machtansprüche in der Welt kennt, sondern einzig das
freie Dasein seiner Menschen zum Ziele hat.

Das vom Kanton Aargau herausgegebene statistische Werk ist in
erweitertem Sinne dazu angetan, das staatspolitische Denken des Volkes zu
beleben und die Liebe zu seinem Land, so wie es ihm anvertraut ist, zu
vertiefen. Denn unter Anstrengungen und Opfern seiner Bürger, die nichts
als Gerechtigkeit und Wohlergehen für alle erstrebten, ist es im Verlauf von
150 Jahren zu dem geworden, was es heute ist: zu einer blühenden Zelle
Helvetiens. (Verlag zur «Neuen Aargauer Zeitung», Aarau.) O. B.

NEUE WERKE VON RUDOLF HAGELSTANGE

Von Otto Heuscheie

Es ist nicht ganz leicht, die Situation der deutschen Dichtung der Gegenwart

zuverlässig darzustellen. Neben den Werken der großen Autoren: Hugo
von Hofmannsthal, Rainer Maria Rilke, Thomas Mann, Hermann Hesse, Hans
Carossa, Rudolf Alexander Schröder und Rudolf Borchardt, die, soweit sie
noch unter uns leben, fast alle im Greisenalter stehen, aber eine erstaunlich
und erfreulich starke Wirkung haben, ist es den Dichtern der mittleren
Generation, den Fünfzig- bis Sechzigjährigen, bisher kaum gelungen, sich
eine ähnliche Stellung im Bewußtsein der Zeitgenossen zu erringen. Das
dürfte nicht an mangelnder Begabung, auch nicht an fehlendem Willen zur
Gestalt und zur Form liegen, eher an der besonderen Zeitsituation, in die
diese Generation hineingeboren wurde. Diese Menschen haben im Körperlichen

wie im Geistigen zu viel erlitten. Im Ersten Weltkrieg empfingen sie
ihre eigene Prägung, 1933 wurde die Generation erschüttert, verjagt,
verboten, dezimiert. Die, denen es möglich gewesen war, die Jahre nach 1933 zu
überleben, hemmte ein neuer Krieg in den Jahren ihrer besten Entfaltung.
Hinter diesen knappen Tatsachen verbergen sich unübersehbare Schicksale,
die das Leben und Schaffen dieser Generation formten.

Noch schwieriger liegen die Dinge bei der jungen, eben nachwachsenden
Generation. Wie die schöpferischen Männer und Frauen der mittleren Jahr-

633



gänge ringen auch hier nicht wenige echte Begabungen um Anerkennung
und Wirkung. Dichter wie Hans Egon Holthusen (geb. 1913), Karl Krolow
(geb. 1915) und Rudolf Hagelstange (geb. 1912) haben sich durch Werke von
starker persönlicher Eigenart und echter dichterischer Kraft ausgezeichnet.
Ihre ausgeprägte formale und sprachliche Begabung erhält in einer
verantwortungsbewußten Haltung dem Leben gegenüber eine besondere Stütze und
Ergänzung. Alle drei Dichter sind ihrer Grundbegabung nach Lyriker,
indessen liegen von ihnen auch Prosaarbeiten vor, wobei Holthusens Begabung
zum Essay neigt, während wir Krolows Prosakunst außerordentliche
Landschafts- und Dingschilderungen danken. Von Hagelstanges Prosa soll hier die
Rede sein.

Rudolf Hagelstange wurde im deutschen Schrifttum unmittelbar nach dem
Ende des Zweiten Weltkrieges sichtbar, als sein aus der Kriegserfahrung
geborenes Sonettenwerk «Venezianisches Credo» erschien. Hohe sprachliche
Formkraft sowie ein strenger ethischer Wille prägten diese Dichtungen. Das
Werk deutete auf einen Dichter hin, von dem Wesentliches zu erwarten war.
Was dieses erste Werk versprach, haben die folgenden gehalten. Hier soll von
den zuletzt erschienenen die Rede sei. Es sind dies: Meersburger Elegie
(Tschudy Verlag, St. Gallen); Ballade vom verschütteten Leben (Insel Verlag,

Wiesbaden); Zwischen Stern und Staub (ebenda) und das Prosabuch
Es steht in unserer Macht I Gedachtes und Erlebtes (Piper Verlag, München).

Das scheinen Werke sehr verschiedener Art. Indessen zeigt genaues
Eindringen, daß sie alle die Züge dessen tragen, der sie hervorbrachte: eines
Dichters, der über eine kultivierte und ausgebildete Kraft sprachlicher
Gestaltung verfügt und außerdem ein wohlausgebildetes Gefühl für Sendung
und Auftrag des Dichters in der Gegenwart besitzt. Hagelstanges Dichtung
wurzelt im ethischen Bereich, aber sie ist deshalb nicht das, was wir heute
«poésie engagée» nennen; denn Hagelstange verzichtet nie auf die künstlerische

Gestaltung seiner Aussage, er übersieht nicht die ästhetische Forderung
und sucht das Ethische und Aesthetische ins Gleichgewicht zu bringen. So
erkennen wir in der Meersburger Elegie das Verlangen des Dichters, mit der Kraft
einer bildgesättigten, sinnlichen Sprache nicht nur den Süden Deutschlands,
die Landschaft am Bodensee, die Erinnerung an die Droste zu feiern, sondern
mit demselben dichterischen Wort für das Recht und die Freiheit, für die
Heimat des Menschen zu sprechen. «Gebt ihnen Erde und Freiheit, / Den
zahllos Vertriebenen, wieder zurück, / Ihr Großen der Erde! / So stiftet Ihr
Frieden.» Hagelstange will mit dem Wort wirken, aber nicht in dem Sinne,
daß ihm das Wort zur Waffe würde, sondern in dem hohen, kunstgemäßen
Sinne, daß er durch die Gestalt formend und bildend wirkt. Stärker noch
und unmittelbarer greift die nächste Dichtung, die rasch berühmt gewordene
Ballade vom verschütteten Leben, die menschliche Situation der Gegenwart auf.
Die Dichtung wurde von einer durch die Zeitungen gehenden Notiz angeregt,
nach der sechs deutsche Soldaten Anfang 1945 in «einem riesigen Vorratsbunker

der damaligen deutschen Festung Gotenhafen durch eine Sprengung
von der Außenwelt abgeschnitten waren. Die Berichte sprechen davon, daß
zwei der Eingeschlossenen bereits nach kurzer Zeit Selbstmord begangen
haben. Von den vier übrigen wurden zwei krank und starben.» Zwei Männer
lebten bis Juni 1951, wo sie von polnischen Soldaten entdeckt wurden. Von
diesen zweien starb wiederum einer, nachdem er wenige Schritte ins Tageslicht

getan hatte. Dieses erschütternde Geschehen wurde für Hagelstange
zum Gleichnis der menschlichen Grundsituation dieser Gegenwart. Er zeichnet

den Menschen in seiner Bedrohtheit, seiner Hinfälligkeit, seiner Staub-

634



haftigkeit, aber auch in seiner Möglichkeit zum Lichte. Es sind furchtbargrausige

Visionen, die der Dichter mit einer dichten, zupackenden Sprache
beschwört. Das Leben dieser Menschen in der lichtlosen Tiefe und
Abgeschlossenheit wird zum Gleichnis des Lebens einer Generation, die Schwereres

erlitten hat als irgendeine Generation zuvor. Wenn wir das Buch trotz
aller Furchtbarkeit nicht enttäuscht und entmutigt aus der Hand legen, so
darum, weil der Stoff wahrhaft gestaltet wurde und das Geschehen von der
entschiedenen Geistigkeit und Gläubigkeit, von dem hohen Ethos des Dichters

erfüllt ist. Versöhnend und erhebend klingt darum die Ballade aus:

So ist die neue Sage, die vom Staube,
die alte nur vom ewigen Licht. Wir zögern lange
— ein Leben lang — in ihr zu lesen.
Da steht der Staub auf, stiebt und wirbelt nieder,
bedeckt den staubgeformten Adam, wirft ihn
zurück ins Nichts und läßt ihn ruhen.
Dann ruft das Licht, Geschlechter um Geschlecht,
die Ungeborenen, die Verlorenen, daß sie zeugen
aus tausend schwarzen Stillen endlich
ein einziges helles Kind.

Wenn Hagelstanges letztes Gedichtbuch den Titel trägt Zwischen Stern und
Staub, so ist auch er symbolisch für seinen Gehalt. Schlichte Lieder stehen
neben hymnischen Dichtungen, sie alle aber beschwören Bilder der Schöpfung,

wie sie uns in Natur und Landschaft entgegentreten. Sie rühren an
menschliche Schicksale, wie sie in Geschichte und Gegenwart uns begegnen.
Aber sie sind mehr als Zeitdichtungen im üblichen und auch im höheren
Sinne; denn immer greift der Dichter hinter die Dinge und Geschehnisse, um
sie in ihrer Bezogenheit zum Bleibenden, zum Ewigen und Zeitlosen sichtbar
werden zu lassen. Wie in der «Meersburger Elegie» bedient sich Hagelstange
auch hier, vor allem in den großen hymnischen Gedichten, einer gehobenen,
bilderreichen, weitausschwingenden Sprache, die nicht immer frei vom
Rhetorischen bleibt.

Der erste Prosaband Hagelstanges, der unter dem Titel Es steht in unsrer
Macht erschienen ist, stellt ein Bekenntnisbuch dar. In rund zwei Dutzend
größeren und kleineren Prosaarbeiten, Reden und Aufsätzen, Reisebeschreibungen

und autobiographischen Studien nimmt der Dichter zu grundsätzlichen

Fragen unseres gegenwärtigen Lebens Stellung. Nicht nur zur Dichtung

und Literatur, obwohl diese im Mittelpunkt seines Nachdenkens stehen,
sondern auch zu den Fragen menschlicher Existenz in dieser Zeit. Der Dichter

wird zum Moralisten im weitesten Sinne des Wortes. Er spricht als
weltoffener Christ, dem die Nöte und Sorgen unserer Zeit ebenso vertraut sind
wie die großen Heils- und Kraftquellen, die auch für den Menschen dieser
Gegenwart nicht verschüttet sind. Neben den grundsätzlichen Aufsätzen
stehen kleine, zum Teil heitere und schwerelose Plaudereien, die uns zeigen,
wie weit die Welt dieses Dichters ist. Dem großen europäischen Erbe
verpflichtet, stellt sich Hagelstange mit diesem Buche in die entscheidende
geistige Auseinandersetzung unserer Gegenwart. Man täte dem Buch Unrecht,
wollte man es nur vom Aesthetischen her messen; es will vom
Gesamtmenschlichen her betrachtet und gewertet werden. Geschieht dies, so wird
man seine Bedeutung erkennen und es den gültigen Beiträgen zum geistigen
Gespräch unserer Zeit zuzählen. Daß unter uns Dichter aufwachsen, die

635



ihren Auftrag so ernst und mit so strenger Anforderung an sich selbst
erfüllen, ist tröstlich und gibt uns die Gewähr, daß die Ueberlieferung, der
wir uns verpflichtet wissen und die wir immer wieder bedroht sehen, nicht
abreißt.

ZU DEN BEIDEN BÜCHERN «MANUEL UND DAS MÄDCHEN» UND
«DAS VERMÄCHTNIS» VON ELISABETH AMAN

Es bietet keine geringe Schwierigkeit, innerhalb der Grenzen eines kurzen
Aufsatzes das Wesen der beiden im Verlag von Hermann Rinn zu München
veröffentlichten Werke von Elisabeth Aman dem Leser nahezubringen. Und
doch muß der Versuch gewagt werden; denn nichts darf unterbleiben, was
den literarisch interessierten Zeitgenossen mit diesen außerordentlichen und
außerhalb der Zeit stehenden Arbeiten zusammenführen könnte.

Außer-ordentlich sind sie insofern, als sie sich kaum in irgendeine
literarhistorische Ordnung und Wertung einfügen lassen; weder für Form noch
für Inhalt können Vorbilder gefunden werden, an welche die Dichterin sich
angelehnt hätte. Und außerhalb der Zeit stehen sie in zwiefachem Sinne:
Einmal spielt der Zeitablauf in ihnen kaum eine Rolle, und zum andern
fehlen ihnen jene Elemente, mit deren Hilfe die zeitgenössische Literatur sich
gewöhnlich Interesse und Geltung verschafft: geschickte, bewußte Architektur,
äußere Spannung der Handlung, Zergliederung seelischer Vorgänge. So ist
denn auch mit dem üblichen Handwerkszeug geläufiger Literaturkritik den
beiden Büchern nicht beizukommen.

Ich lernte sie nicht dank anpreisender Verlagspropaganda oder begeisternder
Zeitungsbesprechungen kennen, sondern — und dies scheint mir mit

dem unberechenbaren Geist, der hinter solchem Schaffen steht, zusammenzuhängen

— infolge gewisser Zufälle. Es brauchte deren mehrere; denn ich
war nicht frei von Vorurteilen. Was man mir über Form und Inhalt
mitgeteilt hatte, war wenig dazu angetan, mein Interesse und die Lust zur Lektüre

zu wecken. Ich liebe den spannenden Aufbau der Handlung; in Elisabeth
Amans Büchern scheint er ganz zu fehlen. Gegenüber Romanen mit Rück-
blendung in eine besinnliche Vergangenheit bin ich mißtrauisch — Frau Aman
liebt solche Rückblendungen und wendet sie immer wieder an. Die
Versicherung endlich, daß ihre sprachliche Kunst durchaus eigenartig sei, steigerte
mein Mißtrauen; denn wie oft wird die Sprache erkünstelter und rasch
wieder vergessener Produktionen heute, im Zeitalter der Unsicherheit
literarischer Wertung, als wichtig und einmalig gepriesen! Doch da wurde ich
im vergangenen Winter durch unvorhergesehene Ereignisse gezwungen, mehrere

Tage allein in einem großen, stillen Haus auf dem Lande zuzubringen.
Als ich mich in der Bibliothek nach einem Buch umsah, das mir die Zeit
vertreiben sollte, fiel mir ein rot eingebundener, mit Sorgfalt ausgestatteter
Band in die Hände. Auf dem Titelblatt stand: «Elisabeth Aman: Das
Vermächtnis. Die Schicksale des Comte d'Egrenay, genannt Dreifuß.» Da ich
sonst nichts zu tun hatte, begann ich zu lesen.

Bereits nach den ersten paar Seiten war mir, als würde ein Bilderbuch
voll farbenprächtiger und sehr genau gezeichneter lebendiger Bilder vor
dem inneren Auge aufgeschlagen. Die dargestellten Ereignisse — scheinbar
ganz gewöhnlicher Natur, ohne Wichtigkeit und ohne Effekt — schienen
unter sich zunächst keinen näheren Zusammenhang zu haben, und doch er-

636



zeugten sie bald eine ruhige, sanfte Spannung, wie ich sie etwa bei der Lektüre

von Stifters «Nachsommer» empfunden hatte und die mich weiterlesen
ließ. Plötzlich, von einer bestimmten Stelle an, fühlte ich mich gepackt;
plötzlich lag der Vergleich mit Stifter weit zurück, und ungeahnte, beinahe
schwindelerregende Perspektiven taten sich hinter den Bildern auf.

Nach meiner Rückkehr in die Stadt begann ich, diesem starken Eindruck
zu mißtrauen. Einige Wochen später, mitten in den lauten Anstrengungen
der täglichen Arbeit, begegnete ich einem Freund, der das Gespräch zufällig
auf das kürzlich gelesene Buch brachte und mich dazu bewog, es nochmals
vorzunehmen. Ich schlug irgendeine Seite auf, las einige Sätze und — fühlte
mich durch die Macht der Sprache von neuem gebannt, noch stärker als zuvor

in der Stille des Landhauses. Die durchsichtige Leichtigkeit und Genauigkeit
des Ausdruckes ohne den leisesten Schimmer von Pedanterie vermittelte

eine ähnliche reine und große Freude, wie man sie beim Anhören eines
künstlerisch bedeutenden musikalischen Vortrages oder angesichts vollkommener

tänzerischer Bewegungen empfinden mag.
Elisabeth Aman verfügt über eine in der zeitgenössischen deutschen

Romanliteratur sonst kaum erreichte, weit über die Grenzen des Bewußten
hinausreichende Sensibilität für den Wert eines jeden Wortes sowohl an sich
als auch im Zusammenspiel mit den übrigen dazugewählten Worten des
Satzgefüges. In beiden Werken könnte kaum eine Formulierung, im Zusammenhang,

in den sie gestellt ist, anders, präziser und gleichzeitig ungekünstelter,
zwangloser, natürlicher, kurz: schöner klingen. Nirgends findet sich die
leiseste Unsicherheit, Nachlässigkeit, gewollte oder ungewollte Verdunkelung.

Die Vision wird zur Sprache, und die Sprache wird zur Vision.
Das Seltsamste jedoch —• hinter dieser ausgefeilten Darstellungskunst mit

ihrer umsichtigen und unbestechlichen Präzision, hinter diesen breiten, mit
großer Sorgfalt ausgemalten Schilderungen öffnen sich Aspekte von noch
nie aufgezeigter Hintergründigkeit. Es ist eine Hintergründigkeit, wie sie nur
ein Mensch unserer eigenen, zutiefst erschütterten und aufgewühlten Zeit
erschauen, erfassen und mitteilen kann. Und darin, daß sie ohne eine Spur
von Ironie oder Skepsis, aber auch ohne Weltschmerz oder Selbstmitleid
angedeutet wird, darin liegt die unbewußte seelische Heilwirkung, die von
Elisabeth Amans Werk ausgeht. In seiner hellen, ehrlichen Klarheit und
ehrfürchtigen Schau vermittelt es eine ganz neuartige Lust an der Schöpfung,
an der Welt; und es dämpft die Angst vor dem Leben, indem es die verborgenen,

sinngebenden Beziehungen und Verbindungen der sich gegenseitig
bekämpfenden Kräfte gläubig und deshalb glaubhaft aufzeigt. Der Augenblick
und die gegensätzlichen menschlichen Beziehungen, die er birgt, stehen denn
auch im Vordergrund. Der Augenblick ist der Ausgangspunkt allen Geschehens,

das seelische Vorgänge in einfachster Weise einflicht ins alltägliche
Leben ebenso einfacher Menschen. Den geringsten Dingen, Handlungen, ja
vielfach den Bewegungen wird bisweilen eine entscheidende Bedeutung
beigemessen; denn immer wieder interessiert die Dichterin menschliche
Bewährung vor dem Einfachen als dem gültigen Träger des Zeitlosen, Wesentlichen.

Die zahlreichen Rückblendungen verdrängen in ganz natürlich
wirkender Weise den Zeitablauf aus der beherrschenden Rolle, die er sonst in
unserem Bewußtsein spielt. Die Gegenwart und das Einfache, dessen Hüterin
sie ist, vermögen die menschliche Seele in deren ganzen Breite und Tiefe zur
Entfaltung und Bewährung zu veranlassen. Der moderne, überzivilisierte
Mensch wird von Angst befallen und verwirrt, wenn das Leben ihn zwingt,
das für ihn zumeist Nichtige, Unzulängliche als das Gewichtige, Entschei-

637



dende anzuerkennen, anzunehmen. Dieser Mensch — oft gesteht er sich's
nicht ein — liebt noch immer das Heldische, das Großartige, etwas, das ihn
über sich selbst hinausheben soll. Und gewöhnlich versagt er dann vor dem
Phänomen des ganz Einfachen; solcher Forderung ist er nicht mehr gewachsen.

Vergangenheit und Zukunft sind gefährliche Illusionen; denn sie vermin
dern die Fähigkeit, die Frage des Augenblicks zu vernehmen und zu
beantworten. Der Augenblick aber birgt vielleicht das verzaubernde Geheimnis,
die ersehnte Perspektive über Zeit und Raum hinaus, die Möglichkeit zu
verwandelnder Entscheidung — jedoch allein für den, der nicht achtlos an ihm
vorübergeht, den Blick auf irgendeine Fata Morgana der Zukunft oder der
Vergangenheit gerichtet.

Man muß — dies wird in beiden Werken von Elisabeth Aman deutlich —
dem Alltäglichen gegenüber immer wieder fremd werden und hellhörig;
denn das unecht Pathetische, welches oft das Leben tötet, entsteht vor allem
aus einem trügerischen Gefühl der Sicherheit, der scheinbaren Vertrautheit
mit dem Lauf der Welt. Dies Gefühl mag falscher, sektiererisch verhemmender

oder bürgerlich komfortabler religiöser Gewißheit entspringen oder dem
technischen Fortschritt, der wissenschaftlichen Planung der neueren Zeit —
immer bleibt es stumpf und ohne Verbindung zur Hintergründigkeit der
menschlichen Beziehungen des Augenblicks, zu deren Forderungen, zu deren
komplexen, spannungsgeladenen geistigen Wirklichkeit; und es führt so im
Einzelleben wie im Laufe der Welt zu überraschenden, enttäuschenden und
anscheinend nicht erklärbaren Konflikten und Katastrophen.

Was das Fehlen eines bewußten Aufbaues im Ablauf der Handlungen
anbetrifft — auf den Inhalt können wir in dieser kurzen Studie nicht eintreten

—, so wird solches Fehlen nicht als Mangel spürbar; denn eine starke
unbewußte Architektur durchdringt und trägt diese seltsamen und seltenen
Romane. Wohl scheinen die Einfälle der Geschehnisse zunächst willkürlich
aneinandergereiht und kaum miteinander verwoben zu sein; aber bald wird das
Walten einer geheimen, ordnenden Kraft spürbar, die hinter den Schöpfungen
steht. Sie hat alles so gewollt, wie es aufgezeichnet wurde — daher die große
Ruhe, die von den Werken auf den Leser überströmt. Peter Sutermeister

GRAZIA DELEDDA: SCHILF IM WIND'

In der fein nachempfundenen Uebersetzung von Bruno Goetz, und mit
einem gehaltvollen Nachwort von Giuseppe Zoppi versehen, erschien als
weiteres italienisches Bändchen der beste Roman der Nobelpreisträgerin (1926)
Grazia Deledda (1871—1936). Sie ist die eigentliche Schöpferin einer
weltfähigen sardischen Literatur. Obwohl Grazia Deledda nicht ihr ganzes Leben
in Sardinien verbrachte — von 1900 an lebte sie als Gattin eines Regierungsbeamten

in Rom —, wurzelt doch ihr ganzes erzählerisches Werk in der
verwunschenen Abgeschiedenheit und Ursprünglichkeit ihrer sardischen Heimat.
Etwas vom heißen Atem des unverbrauchten, von der Zivilisation bis heute
nur oberflächlich gestreiften Landes ist in die Erzählungen von Grazia
Deledda eingegangen. Diese schweigsame, auch in den literarischen Zirkeln

' Grazia Deledda: Schilf im Wind. Aus dem Italienischen übertragen von Bruno
Goetz. Manesse Bibliothek der Weltliteratur, Manesse Verlag, Zürich.

638



der Landeshauptstadt sich nie ganz heimisch fühlende Frau bleibt ihr Leben
lang ihrem sardischen Wesen treu, und sie erzählte, wie sie es als Kind von
den einfachen Menschen ihrer Heimat aufgenommen und gelernt hatte, «wie
eine alte Bäuerin» (C. A. Borgese).

«Schilf im Wind», ihr wichtigstes und von ihr selber am meisten geliebtes
Werk, wurzelt in seiner Thematik und Problematik ganz in der
heidnischchristlichen Welt Sardiniens. Ein strenger Begriff von Schuld und Sühne waltet

über den Gestalten des Buches, dessen Hauptfigur, der Knecht Efix,
unschuldig-schuldig, als eine der schönsten Gestalten der neueren italienischen
Literatur nur für die Entsühnung von einer aus Liebe und Treue begangenen
schlimmen Tat lebt. Er ist eine schwer zu fassende Erscheinung; in ihm
konzentriert sich die moralisch-seelische Gesamterbmasse des sardischen Volkes,
und ihm ist aufgetragen, durch sein dienendes Büßertum für die sittliche Ur-
kraft und Substanz seines armen, stolzen Volkes zu zeugen. Die ihn umrankenden

Gestalten sind dem Sühnezwang nicht weniger ausgesetzt als er; eine
jede hat sich zwangsläufig ihre Last aufgeladen und ist bemüht, sich ihrer
zum eigenen und zum Heil der andern zu entledigen. Es ist eine fremde,
starke, in ihren moralischen Formeln fast starre Welt, in die uns Grazia De-
ledda in «Schilf im Wind» (=des Menschen Los und Weg) führt; aber eingebettet

in die wundervolle Landschaft, verschönt von tief in mythischer Vorzeit

verankerten Festen, Bräuchen und Riten, von ihren Menschen geliebt und
zugleich gefürchtet wie das unabänderliche Schicksal, hat diese Welt einen
zauberischen Reiz, dem sich auch der Leser des Romans nicht entziehen kann.
«Schilf im Wind» ist unmittelbar aus Gefühl und Gemüt heraus geschrieben;
Leidenschaft und Temperament, Religiosität, Kindlichkeit und primitive
Schicksalsgläubigkeit des südlichen einsamen Inselmenschen sind nicht mit
dem Verstände, sondern mit den untrüglichen Spürkräften des Herzens
wahrgenommen. Otto Basler

RUDOLF-BORCHARDT-GESELLSCHAFT

Im September 1944 wurde der deutsche Dichter Rudolf Borchardt mit Gattin

und Söhnen aus seinem Heim in der Lucchesia durch die SS zwangsweise
nach Innsbruck abgeschoben. Glückliche Fügung hat ihn damals vor den
ärgsten Folgen jener Gewaltmaßnahme bewahrt. Die Familie konnte nach
dem Dörfchen Trins am Brenner übersiedeln, wo Borchardt am 10. Januar
1945 einem Schlaganfall erlegen ist.

Schon vor Beginn des Ersten Weltkrieges weilte Borchardt des öftern in
Italien, wobei er die Verbindung mit der glühend geliebten Heimat durch
häufige Aufenthalte in Deutschland aufrechterhielt. Im Jahre 1914 hatte er
sich mit dem Ausbruch des Krieges zur Verfügung gestellt und war, krank
aus dem Felde zurückgekehrt, im Berliner Büro des Generalstabs tätig. —
Nach dem Kriege folgte die Zeit seiner größten Wirksamkeit als Dichter, als
Mitbegründer der «Bremer Presse» und als Redner, der durch seine
unvergleichliche Gabe des Wortes, wissenschaftlich wie dichterisch gleich wundersam

berufen und begnadet, ungezählte Hörer in den Bann seiner zündenden
Kräfte schlug. Er war zu jenen Tagen neben Hofmannsthal und George einer
der großen Lehrmeister der deutschen Jugend.

Nach 1933 war Borchardt in Deutschland zum Schweigen verurteilt. Seine
Schriften verschwanden aus der Oeffentlichkeit.

639



Zwar hat sein Ruhm unter den Wissenden weitergelebt. Vereinzelte Teile
seines Werkes wurden in den letzten Jahren wieder aufgelegt, der
«Leidenschaftliche Gärtner», ein Hauptwerk seines Nachlasses, neu herausgegeben.
Dazu kommt der kürzlich erschienene Briefwechsel mit Hofmannsthal.

Trotzdem ist das bisher zur Erhaltung und zur Betreuung seines Lebenswerkes

Geschehene beschämend gering gegenüber einer der großartigsten
Hinterlassenschaften deutschen Schrifttums. Wichtige Schriften liegen im
Nachlaß, die der Bearbeitung harren und der Herausgabe. Aus diesem
Grunde haben sich Freunde und Verehrer zur Gründung einer Rudolf-
Borchardt-Gesellschaft entschlossen. Sie richten an diejenigen, die sich ihrer
Mitverantwortlichkeit für die Erhaltung unseres geistigen Erbes bewußt sind,
den Aufruf zum Eintritt in die Rudolf-Borchardt-Gesellschaft, mit Sitz in
Bremen und mit dem Zweck der Gründung eines Borchardt-Archivs.

Die Ziele der Gesellschaft sind die Wahrung, Sammlung und Betreuung
des dichterischen, wissenschaftlichen und brieflichen Nachlasses von Rudolf
Borchardt in dem zu diesem Zwecke errichteten Archiv. Es wird angestrebt,
den Mitgliedern eine dem Fonds der Gesellschaft angemessene Gabe in Form
eines Privatdrucks zu überreichen.

Wir bitten, von der anliegenden Beitrittserklärung Gebrauch zu machen.

Rudolf Alexander Schröder

Die Gesellschaft ist als nicht rechtskräftiger Verein errichtet. Jährlicher Mindestbeitrag
DM 20.— für Mitglieder. Einmalige Spenden für Privatpersonen ab DM 200.—, für
Korporationen ab DM 300.—.

Spenden und Beiträge an die Gesellschaft können auf das Konto Ve 12/39 der Landes-
hauptkasse Bremen an den Senator für das Bildungswesen eingezahlt werden, der sie
an die Gesellschaft weiterleitet.

Berichtigung. Zu unserem Beitrag im Dezemberheft 1954 Der Staatsmann
und die Primadonna wird von autoritativer Seite der Zweifel geltend gemacht,
ob diese Briefe von Philipp-Albert Stapfer und nicht vielmehr von seinem
Sohne, dem Literaturhistoriker Albert Stapfer stammen, wobei zunächst auf
den Namensunterschied hingewiesen wird. Die von der Pasta ihrer verstorbenen
Enkelin hinterlassenen Briefe tragen entsprechende Hinweise auf Philipp-
Albert mit Lebensdaten und Angaben verschiedener Werke. Als falsch
hingegen hat sich eine zusätzliche Angabe erwiesen: Goethe ist nicht von Philipp-
Albert,, sondern von Albert übertragen worden. Einen Irrtum des Hauses der
Pasta vorausgesetzt, würden die Briefe somit aus der Feder des bedeutenden
Literaturhistorikers Albert Stapfer (1802—1892) stammen, der sich, wie sein
Vater, höchste Verdienste um die deutsch-französische Kultur erworben hat
und für seine Faust-Uebersetzung von Goethe ausgezeichnet worden ist.

Hans Kühner

640


	Kleine Rundschau

