
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)

Heft: 10

Artikel: Wehalb wir uns nicht anders denn als "Christen" bezeichnen können

Autor: Croce, Benedetto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758617

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WESHALB WIR UNS NICHT ANDERS DENN
ALS «CHRISTEN» BEZEICHNEN KÖNNEN

Von Benedetto Croce

Wer sich heute als Christ bezeichnet, tut es selten ohne einen
Schimmer frommer Salbung und Scheinheiligkeit, ja, es dient oft
der Selbstgefälligkeit, sich diesen Namen zuzulegen und
verschleiert so manches, was vom christlichen Geiste recht verschieden
ist. Man könnte hierfür Beweise beibringen; aber sie sind
überflüssig, denn wir wollen ja hier keine Behauptungen und Urteile
anführen, die uns von unserem Thema nur ablenken würden.

Denn heute wollen wir lediglich, unter Berufung auf die
Geschichte, feststellen, daß wir gar nicht anders können, denn uns als
Christen zu bekennen und daß dies Bekenntnis nur einer Pflicht
der Wahrhaftigkeit entspricht.

Das Christentum ist die größte aller Revolutionen gewesen, die
die Menschheit jemals vollzogen hat — so groß, umfassend tief und
fruchtbar an Folgen, so unerwartet und überwältigend als
Tatsache, daß es nicht erstaunlich ist, wenn sie als Wunder erschien
und noch erscheinen kann, als Offenbarung aus höheren Welten —
ja als ein unmittelbares Eingreifen Gottes in die menschlichen
Dinge, die dadurch ganz neue Richtungen und Gesetze erhalten
haben.

Keine andere Revolution, keine der großen Entdeckungen, die
Epochen in der Geschichte der Menschheit bezeichnen, halten
einen Vergleich aus mit dieser Revolution. Neben ihr erscheinen
alle auf Einzelheiten beschränkt zu sein, selbst jene, die Griechenland

in Kunst, Philosophie, politischer Freiheit und Rom im Rechtswesen

vollzogen haben, um von jenen früheren ganz zu schweigen,
wie es die Erfindung der Schriftzeichen, die Mathematik, Astronomie

und Medizin waren und was wir sonst noch alles dem Orient
und Aegypten verdanken. Und die Revolutionen und Entdeckungen,

die in neueren Zeiten folgten —; soweit sie nicht beschränkt
und einzelbezogen waren, wie ihre Vorläufer im Altertum, soweit
sie den ganzen Menschen, die Seele selbst erfaßten, sind ohne diese
christliche Revolution undenkbar. Sie alle können nicht anders als
im Zusammenhang mit dieser Revolution begriffen werden; denn
ihr gebührt der Primat, den ersten Impuls gegeben zu haben und
noch immer weiter zu geben.

616



Dies hat darin seinen Grund, daß die christliche Revolution im
Innersten der Seele wirkt. Durch diese Wirkung und Zwiesprache,
in der sie bis ins Innerste und eigenste dieses Bewußtseins dringt,
schien sie dem Menschen eine neue Tugend, einen neuen geistigen
Wert zu verleihen, der bis dahin der Menschheit gefehlt hatte. Die
Helden und die Genies, die vor dem Christentum auftraten,
vollführten erstaunliche Taten, schufen herrliche Werke und
überlieferten uns einen kostbaren Schatz an Formen, Gedanken und
Erfahrungen. Doch bei ihnen allen fehlt jene besondere Prägung,
die uns zu Brüdern einer einzigen großen Gemeinschaft macht, wie
sie nur das Christentum dem Menschen gegeben hat.

Und dennoch war es nicht ein Wunder, das in den Lauf der
Geschichte eingriff und sich wie eine fremde übersinnliche Macht
dort einschaltete. Es war auch nicht jenes andere und metaphysische

Wunder, wie es einige Philosophen (vor allem Hegel) hier
einsetzten, wenn sie sich anschickten, die Geschichte als einen
langen Geistesprozeß zu denken, in dessen Verlauf der Geist
nacheinander erst die Bestandteile erwarb, die sein Wesen bilden: die
Kategorien. So hatte, nach Hegel, der Geist zu einer gewissen Zeit
mit der wissenschaftlichen Erkenntnis beginnend, die Begriffe von
Staat und Freiheit geschaffen und mit dem Christentum das innere
Sittengesetz erworben. Denn der Geist ist stets die Fülle seiner
selbst, seine Schöpfungen sind seine Geschichte — diese Schöpfungen,

die sich dauernd und ohne Ende erneuern und in denen das

Ewige sich selbst feiert.
Weder Griechen, Römer noch Orientalen schenkten aus sich der

Welt jene gewaltigen Gestaltungen, die man ausdrücklich als
schöpferische Ideen bezeichnet, sondern vermöge dieser Ideen
schufen sie die Werke und Taten, durch die sie bisher unerreichte
Höhen erklommen, die zu entscheidenden Wendepunkten für die
Menschengeschichte wurden. Auch die christliche Revolution war
ein geschichtlicher Vorgang, der im allgemeinen Geschichtsverlauf
als der feierlichste aller Wendepunkte dasteht.

Versuche, Vorläufer und Wegbereiter für das Christentum
konnte man wahrnehmen, wie man sie bei jedem menschlichen
Schaffen wahrnehmen kann, sei es Dichtung oder politische Tat —
aber das Licht, das jene Ereignisse auszustrahlen scheinen,
erhielten sie nur als Abglanz von dem Werk, das sich dann erst
verwirklichte. Sie hatten es nicht in sich; denn kein Werk wird je
geboren aus einer Anhäufung oder Vereinigung anderer Werke —
die nicht es selbst sind, sondern stets und einzig nur durch eine
ursprüngliche schöpferische Tat: Kein Werk existiert schon vorher
in seinen Vorläufern.

617



Als das Christentum in Erscheinung trat, da gewann das sittliche
Bewußtsein unter Schmerzen sein neues Leben. Es war ebenso
zuversichtlich wie inbrünstig. Es lebte im Gefühl der Sünde, die stets
lauert und im Bewußtsein der Kraft, die der Sünde stets widersteht
und sie besiegt. Es war zugleich demütig und hochgemut, in der
Demut seine Erhöhung findend und im Dienste des Herrn seine
Lust. Und dies Bewußtsein hielt sich rein und unbefleckt; es war
unbeugsam und gefeit gegen alle Versuche, die es aus seinem
Eigensten herauslocken wollten oder mit sich selbst in Widerspruch
bringen. Es war sogar auf der Hut vor Lob, Ehre und äußerem
Glanz. Seine Gesetze schöpfte es nur von der inneren Stimme,
niemals aus äußeren Befehlen oder Vorschriften; denn alle solche
Vorschriften mußten sich als unzulänglich erweisen, die
Widersprüche von Mal zu Mal zu lösen und das sittliche Ziel zu erreichen.
Denn alle äußeren Verordnungen münden doch auf diesem oder
jenem Wege im Tiefland der Sinne und der Nützlichkeit. Denn dies

neue Bewußtsein war von der Liebe erfaßt, der Liebe gegen alle
Menschen ohne Unterschied von Volk oder Ellasse, von Freien oder
Sklaven —, gegen jedes Geschöpf; von der Liebe zur Welt, die ein
Werk Gottes ist, von der Liebe zu Gott, der ein Gott der Liebe ist,
der nicht vom Menschen getrennt ist, sondern zum Menschen
herabsteigt — ein Gott, in dem wir alle leben, weben und sind.

Aus einer solchen Erfahrung, die zugleich Gefühl, Tat und
Gedanke war, entsprang eine neue Vision und Deutung der Wirklichkeit.

Man suchte und sah die Wirklichkeit nun nicht mehr in
Dingen, die vom Subjekt unabhängig waren und setzte und erhob
diese Objekte nicht mehr zu Subjekten — sondern man sah von
nun an alle Wirklichkeit in dem, der der ewige Schöpfer aller Dinge
ist und das einzige Prinzip ihrer Erklärung. So stellte sich die
Vorstellung des Geistes ein. Gott selber wurde nicht mehr als
undifferenzierte abstrakte Einheit aufgefaßt und als solche starr und
regungslos gedacht, sondern er war nun zugleich Einheit und Vielfalt

— weil lebend und Quell allen Lebens —, der Eine und
Dreieinige.

Diese neue geistige Errungenschaft und diese neue Auffassung
traten nun teilweise in Mythen verkleidet hervor, als Reich Gottes,
Auferstehung der Toten, der Taufe als Vorbereitung, die Versöhnung

und Erlösung derer, die zum neuen Reich erwählt waren, der
Gnade, Vorausbestimmung und anderes mehr. Mühsam wandelten
sich die Mythen und aus gröberen wurden andere, zartere, die
mehr an Wahrheit durchschimmern ließen. Oft verwirrten sich die
Gedanken und wurden nicht immer bis zur Harmonie durchgeführt.
Sie stießen bisweilen in Widersprüchen aufeinander, so daß sie oft

618



zögernd und ratlos stutzten — aber nicht, weil die Gedanken etwa
im Grunde nicht die gleichen gewesen wären, die wir hier in Kürze
anführten und von denen ein Jeder in sich das Echo verspürt, wenn
er in Gedanken das Wort «Christ» ausspricht. Eine neue Tat, eine
neue Auffassung, ein dichterisches Werk ist nicht und soll nicht
gedacht werden als ein abstraktes Gebilde, das der allgemeinen
Phantasie wie ein objektiv und endgültig festumschriebenes Etwas
vorschwebt, sondern als eine Kraft, die sich unter anderen Kräften
den Weg bahnt. Sie mag zuweilen steckenbleiben, dann wieder sich
verirren, nur langsam und mühsam vorwärtsdringend. Ja, man
muß sie sich als eine Kraft denken, die sich sogar hie und da von
anderen Kräften überwältigen läßt, die sie zur Zeit nicht völlig
besiegen, sich nicht Untertan machen oder in sich auflösen kann.
Aber sie stählt sich in den Niederlagen und erhebt sich aus ihnen
in neuer Kampfesfreude. Wer das Christentum in seiner echten und
ursprünglichen Eigenart begreifen will, der muß es von jenen
fremden Spuren befreien und über jene Zufälligkeiten
hinwegschreiten. Er darf es nicht in seinen Aporien, Zweifeln,
Widersprüchen und Wirrungen sehen — aber in dem ersten Ungestüm
seiner gebieterischen Spannkraft. Auch ein Werk der Dichtkunst
gilt nicht weniger um deswillen, was sich etwa an Unkünstlerischem
darin eingeflochten hat oder das sich ihm zugesellte, wie es etwa die
maculae (Flecken) wären, die sich auch bei Homer und Dante
finden.

Man pflegt argwöhnisch und mit Worten tadelnder Kritik zu
entgegnen, daß man auf diese Weise Lehren und Tatsachen «idealisiere»,

statt sie in ihrer unverfälschten Realität zu respektieren.
Aber diese «Idealisierung» (die nicht die Augen schließt vor fremden

Zutaten und Zufälligkeiten, ja, sie keineswegs leugnet), ist
nichts anderes, als die «Einsicht», die sie begreift.

Man probiere es nur einmal, den entgegengesetzten Weg
einzuschlagen. Man prüfe in gleicher Weise alle Stellen und Mythen, die
Widersprüche und Uebereinstimmungen, die Ueberzeugungen und
Zweifel eines Denkers. Der Erfolg wird sicher die Schlußfolgerung
sein, daß jenes Werk gar kein Kunstwerk ist, sondern ein
widerspruchsvolles Nichts, von A bis Z von Fehlern entstellt. Es gibt
genug Kritiker und Historiker, die so etwas ganz gerne tun und
sich offenbar freuen, in den großen Taten, Werken und Gedanken
der Vergangenheit die gleiche Zerstreutheit im Denken und die
gleiche moralische Gleichgültigkeit zu finden wie bei sich selbst.

Es war auch natürlich und notwendig, daß jener Vorgang der
Ausgestaltung der Wahrheit, den das Christentum so außerordentlich

intensiviert und beschleunigt hatte, an einem gewissen Punkte

619



vorerst innehielt und daß die christliche Revolution eine Atempause

hatte (ein Atemholen, das in der Geschichte zeitlich
Jahrhunderte umfassen kann), um sich zunächst eine feste Ordnung zu
geben. Auch hier hat man Klage erhoben, ja man bedauert bis heute
den Absturz aus jener Höhe, auf der die christliche Begeisterung
sich einst bewegte. Man beklagte diese Festlegung, diese Einstellung

auf das Praktische und die Politisierung des religiösen
Denkens. Man beklagte das Eindämmen des freien Strömens, jene
Festlegung, die den Tod bedeutet.

Aber die Polemik gegen die Ausgestaltung und Existenz der
Kirche oder der Kirchen ist ebenso unvernünftig, wie es eine
Polemik gegen die Universitäten und andere Schulen wäre, in
denen die Forschung, die dauernde Kritik und Selbstkritik ist,
aufhört, dies zu sein, um in Katechismen und Handbüchern festgelegt
zu werden und nun fix und fertig als Wissenschaft gelernt wird,
sei es um sich ihrer zu praktischen Zwecken zu bedienen, sei es,

um guten Köpfen als Stoff zu dienen, den man beherrschen muß,
um neue wissenschaftliche Fortschritte zu erreichen und
anzustreben. Es ist nicht statthaft, aus dem Geistesleben das Moment
auszuschalten, in dem der Prozeß des forschenden Denkens in
festgelegtem Wissen mündet, von wo aus sich dann der Weg zu
praktischer Betätigung öffnet. Und wenn nach diesem Uebergang vom
Forschen zum Wissen die Wahrheit wie von einer Mauer umschlossen

wird, die sie zum Absterben verurteilt, ja, die in gewissem Sinne
ihren Tod bedeutet (und sei es auch die Euthanasia, der schöne
Tod); denn echte Wahrheit besteht nur im Verlauf ihres Werdens,
so bedeutet diese Mauer andererseits die Erhaltung der Wahrheit
für ihr neues Leben, ja für ihre Auferstehung. Sie ist wie ein
Schutz für das Samenkorn, das keimen und neue Sprosse treiben
will. So formte die christliche katholische Kirche ihre Dogmen
ohne Furcht, bisweilen das Unausdenkbare zu formulieren, auch
wenn es in der Einheit eines Gedankenganges nicht ganz erfaßbar
schien. Sie schuf so ihren Kult, ihre Priesterordnung, Hierarchie,
Disziplin, irdisches Erbteil, Wirtschaft, Finanz, Recht und Rechtswesen

und die entsprechende rechtliche Kasuistik. Sie untersuchte
und schuf Einrichtungen und Abmachungen für Bedürfnisse, die
sie weder ablehnen noch unterdrücken, noch auch frei und zügellos

sich selbst überlassen konnte. Und ihr Wirken war segensreich.
Sie besiegte den Polytheismus des Heidentums und die neuen
Widersacher, die ihr aus dem Orient erwuchsen (aus dem sie
selber stammte und dessen Irrtümer sie überwunden hatte). Sie
überwand ferner jene besonders gefährlichen Gegner, die manche
Züge ihres eigenen Antlitzes trugen, wie die Gnostiker und Mani-

620



chäer. Vorausschauend erbaute sie auf neuen geistigen
Grundpfeilern das stürzende und gesunkene römische Reich. Sie
übernahm von ihm, wie von der ganzen antiken Kultur, die Tradition,
die sie von nun an hütete. Sie erlebte jetzt eine lange, ruhmvolle
Zeit, die wir das Mittelalter nennen. Diese geschichtliche Einteilung

und Benennung war scheinbar zufällig und doch von sicherem
Instinkt für die Wahrheit geleitet. In dieser Epoche führte die
Kirche nicht nur die Bekehrung, Zivilisierung und Romanisierung
der Germanen und anderer Barbaren durch. Sie mied nicht nur
die immer neuen Fallstricke und die sicher schädlichen Einflüsse
der sich stets erneuernden alten Ketzereien, seien es nun
dualistische, pessimistische, asketische, akosmische oder lebensverneinende

Lehren, sie rief auch zum Kampf auf gegen den Islam, der
die europäische Gesittung bedrohte. Gegen einseitig politische
Ansprüche stellte sie die höheren Forderungen von Moral und
Sittlichkeit und machte sich die Politik fügsam. In diesem Sinne
behauptete sie mit gutem Grunde ihr Recht, die ganze Welt zu
beherrschen, wie groß auch oft die Verderbnis und die Verdrehung
dieses Rechtes gewesen sein mag.

Ebenso wenig stichhaltig sind die anderen landläufigen
Beschuldigungen gegen die christliche katholische Kirche bezüglich der
Verderbtheit, die sie bei sich eindringen und oft in schwerwiegender

Weise sich ausbreiten ließ. Jede Einrichtung trägt in sich die
Gefahr der Verderbnis durch die Teile, die sich anmaßen, das
Leben des ganzen Körpers zu sein, durch die privaten und utili-
tären Beweggründe, die sich den sittlichen unterschieben. Jede
Einrichtung leidet in der Tat an diesen Schicksalswandlungen und
muß dauernd kämpfen, sie zu überwinden und wieder gesunde
Zustände herbeizuführen.

Diese Mißstände gab es auch, wenn auch weniger skandalös und
in kleinerem Maßstabe in jenen Kirchen, die sich gegen ihre
erstgeborene katholische Schwester auflehnten, wie bei den verschiedenen

evangelischen und protestantischen Bekenntnissen, die sich
empört über die Verderbnis der katholischen Kirche äußerten. Die
christliche katholische Kirche hat sich bekanntlich auch von jenen
Männern, deren Geist spontan außerhalb der kirchlichen Mauern
aufleuchtete, bereichern lassen. Indem sie diese Bewegungen ihren
Zielen einfügte, hat sie sich mehr als einmal schweigend geläutert
und neu belebt. Schließlich wurde, teils durch die Verderbtheit
ihrer Päpste, ihres Klerus und ihrer Mönche, teils durch die
veränderte politische Grundlage, die ihr die Herrschaft entzog, die sie
im Mittelalter ausübte, ihren geistlichen Waffen die Spitze
abgebrochen.

621



Aber selbst dann, als schließlich das neue kritisch philosophische
Denken der Wissenschaft ihre Scholastik veraltet erscheinen ließ,
und sie in Gefahr war, zugrunde zu gehen, erneuerte sie sich noch
einmal voller Klugheit und Politik, rettend, was Klugheit und
Politik retten können. So fuhr sie fort mit ihrem Wirken, welches
dann auch in den eben entdeckten neuen Welten die schönsten
Früchte tragen sollte. Eine Einrichtung stirbt nicht an ihren
zufälligen oberflächlichen Irrtümern, sondern nur dann, wenn sie
keinem Bedürfnis mehr entspricht oder in dem Maße, in dem sich
die Qualität der Bedürfnisse, die sie befriedigt, verringert oder
erniedrigt. In welcher Lage in dieser Hinsicht sich heute die katholische

Kirche befindet, ist eine Frage, die außerhalb unserer
Ausführungen liegt.

Um nun in unserer Betrachtung zu dem Punkte zurückzukehren,
von dem wir ausgingen, nämlich, uns klarzumachen, welches die
eigentlich christliche Wahrheit ist und welches ihre Beziehungen
zur Kirche oder zu den Kirchen, so erkennen wir die Notwendigkeit

an, daß der formende und fördernde Vorgang des christlichen
Denkens zunächst zum Abschluß gelangen mußte. (Wenn es im
Interesse der Klarheit ist, Großes durch Kleines zu erläutern, so

geschieht etwas ähnliches, wenn man ein Buch geschrieben hat.
Man übergibt es dem Verleger, Drucker und dem Publikum und
widersteht dem tollen Begehren, endlose Verbesserungen
anzubringen. Dabei bleibt dem Autor die Tatsache klar bewußt, daß
die Betrachtung neu aufgenommen, nachgeprüft, weiter und auf
höherer Ebene durchgeführt werden muß. Was wir gedacht haben,
ist deshalb längst nicht zu Ende gedacht. Eine Tatsache ist niemals
eine dürre Tatsache, von Unfruchtbarkeit befallen, sondern stets
im Werden, stets, um ein Motto von Leibniz anzuwenden: «gros
de l'avenir» (von Zukunft trächtig). Jene Genies der tiefsten
Wirkung, Jesus, Paulus, der Verfasser des vierten Evangeliums und
andere, die mit ihnen auf mancherlei Art in den ersten Zeiten des
Christentums gemeinsam wirkten, scheinen das gerade durch ihr
Beispiel zu belegen. Weil ihre Gedankenarbeit so inbrünstig und
ohne Pose war, scheinen sie zu fordern, daß die Lehren, die sie
stiften, einen Quell sprudelnden Wassers darstellen, der in Ewigkeit

nicht auszuschöpfen ist.
Sie sollten nicht nur einem Weinstock vergleichbar sein, dessen

Reben immer neue Früchte bringen, sondern ein unaufhörliches
Wirken, das den Lauf der Geschichte lebend und plastisch beherrschend

neuen Forderungen und Fragen Genüge tun sollte, die sie
selbst noch nicht kannten und sich noch nicht stellten, die aber

von nun ab dem Schöße der Wirklichkeit entspringen würden.

622



Doch diese Weiterführung, die ebenso Umformung wie Zuwachs
bedeutet, war ja nicht möglich ohne genauere Bestimmung,
Verbesserung und Einschränkung der ersten Vorstellungen. Es mußten
neue Vorstellungen und Systeme geschaffen werden.

Diese Arbeit durfte weder in bloßen Wiederholungen noch in
Wortauslegungen bestehen, kurz gesagt, es durfte keine Banausenarbeit

sein. Eine solche ist es, bis auf einzelne Versuche und seltene
Funken im Mittelalter, meist gewesen. Was not tot, war geniale
und kongeniale Arbeit. So muß man als wirksame und
bahnbrechende Förderung des religiösen Schatzes des Christentums
solche Männer bezeichnen, die von christlichen Auffassungen
durchdrungen diese durch Kritik und gründlichste Forschung
ergänzten und dadurch einen wesentlichen Fortschritt für Leben
und Denken schufen. Es waren also, trotz scheinbar antichristlichen
Einschlags, die Männer des Humanismus und der Renaissance, die
die Bedeutung von Dichtung, Kunst, Politik und weltlichem Leben
verstanden und in ihnen die volle Menschlichkeit gegen den
mittelalterlich weltfremden Asketizismus verfochten. In gewissem Sinne
waren es auch die Männer der Reformation, indem sie die Paulinischen

Lehren mit universeller Bedeutung erfüllten und sie aus den
Hoffnungen und Erwartungen ihrer Zeit herauslösten. Es waren
auch die strengen Begründer der physisch-mathematischen
Naturwissenschaften mit den Entdeckungen, die aus den neuen Möglichkeiten

unserer Zivilisation erwuchsen. Es waren die Verteidiger
einer natürlichen Religion, des natürlichen Rechtes und der Toleranz,

die Vorboten der letzten liberalen Auffassungen. Es waren
auch die Aufklärer im Sinne der sieghaften Vernunft, die das
soziale und politische Leben reformierten und mit den Ueber-
resten mittelalterlich feudaler und klerikaler Privilegien aufräumten.

Die Männer, die den Nebelschwaden von Aberglauben und
Vorurteilen entflohen, entzündeten Gluten neuer Begeisterung für
das Gute und Wahre und brachten eine Erneuerung
christlichhumanitären Geistes. Ihnen folgten die Revolutionäre der Tat, die
über Frankreich hinaus ihre Wirkung über das ganze Europa
ausbreiteten. Hierzu kamen die Philosophen, die sich bemühten, der
Idee des Geistes kritisch spekulative Formen zu geben, jenes
Geistes, den das Christentum an Stelle des antiken Objektivismus
eingesetzt hatte. Es waren Vico, Kant, Fichte und Hegel, die direkt
oder indirekt eine Geschichte der Wahrheit einführten. Sie
wetteiferten, den Radikalismus der Enzyklopädisten durch den Gedanken

der Entwicklung zu überwinden und die abstrakte Frei-
denkerei der Jakobiner durch die Einführung des konstitutionellen
Liberalismus. Sie waren bemüht, an Stelle des abstrakten Kosmo-

623



politismus der Jakobiner Achtung und Förderung der Unabhängigkeit
und Freiheit für all die verschiedenen individuellen

Zivilisationen der Völker zu setzen — oder, wie sie es nannten, für die
Nationen: Diese und alle die anderen ähnlichen Bewegungen
mußte die römische Kirche (mit dem Eifer, von dem sie nicht
ablassen durfte) konsequenterweise verleugnen und verfolgen. Sie
mußte ja ihre Einrichtungen schützen und die Festlegung, die sie
ihren Dogmen im Tridentiner Konzil gegeben hatte. Schließlich
mußte sie alles, was in einem Wort zusammengefaßt das moderne
Zeitalter ist, verdammen. Aber sie war nicht imstande, der modernen

Wissenschaft, der Kultur und Gesittung des Laientums eine
andere, ihr eigene kraftvolle Wissenschaft, Kultur und Gesittung
gegenüberzustellen. Die Kirche mußte und muß es mit Abscheu
als Blasphemie zurückweisen, wenn sich alle jene mit gutem Recht
Christen und Arbeiter im Weinberg des Herrn nennen, die die
ursprünglich verkündete Wahrheit von Jesus unter Mühsal, Blut
und Opfern befruchtet haben. Denn jene Wahrheit, wenn sie auch
von den ersten christlichen Denkern ausgearbeitet worden war,
ist doch nichts anderes als jede andere Gedankenarbeit und immer
zunächst ein Entwurf, der stets von neuem in Angriff genommen
und durch neue Linien ergänzt werden muß. Die Kirche kann
unter keinen Umständen sich vor der Auffassung beugen, daß es
Christen außerhalb jeder Kirche geben könnte, die nicht weniger
echt sind als die, welche ihr angehören, und um so stärker in ihrem
Christentum, weil sie frei sind.

Wir schreiben dies weder in Billigung noch Mißbilligung der
Männer der Kirche. (Wir verstehen mit schuldiger Achtung vor
der Wahrheit die Logik ihrer intellektuellen und ethischen
Einstellung und das Gesetz, das ihre Haltung vorschreibt.)

Trotzdem zwingt uns die Geschichte, jenen außerhalb jeder
Kirche Stehenden das Recht, sich Christen zu nennen, zu bestätigen.

Einen sehr bezeichnenden Beweis für unsere geschichtliche
Interpretation liefert die Tatsache, daß die anhaltende und heftige
antikirchliche Polemik, die durch die modernen Jahrhunderte geht,
immer in schweigender Ehrfurcht Halt gemacht hat vor der Erinnerung

an die Persönlichkeit Jesu, im Gefühl, daß ihn beleidigen
eine Selbstbeleidigung gewesen wäre, gegen den Quell der eigenen
Ideale, gegen das Herz des eigenen Herzens.

Schließlich sind einige Dichter, denen man die dichterische Freiheit

zugesteht, die Symbole und Gleichnisse, die Ideale und Gegenideale

je nach den Regungen ihrer Leidenschaft zu behandeln,
soweit gegangen, Jesus völlig mißzuverstehen. Sie sahen in Jesus,

624



der die Freude liebte und wollte, einen Verneiner der Freude, einen
Verkünder des Weltschmerzes. Sowohl Goethe wie Carducci haben
darin eine seiner ersten Forderungen fast in ihr Gegenteil
verkehrt.

Den Phantasien und Eindrücken von Dichtern entsprang auch
die Sehnsucht nach dem heiteren Heidentum der Antike. Freilich
widersprachen dieser Heiterkeit häufig die entgegengesetzten Phantasien

und Eindrücke bei den gleichen Dichtern, die sie noch eben
lobend anführten. Diese gedankenlose Lustigkeit, jene Scherze
erschienen harmlos, wo immer sie auftraten, um sich über irgendein

Ereignis oder über eine ruhmvolle Gestalt der Geschichte oder
Dichtung zu ergießen. Doch sie schienen nicht harmlos und wurden
niemals gestattet, wenn es sich um die Gestalt Jesu handelte, die
man auch standhaft ablehnte, auf die Bühne von Theatern zu
bringen, außer in der Einfalt jener frommen mittelalterlichen
Darstellungen und in dem, was von ihnen im volkstümlichen Geist
weiterlebte. Hier war selbst die Kirche nachsichtig oder hat diese

Aufführungen sogar gefördert. Ein weiterer Beweis für unsere
These ist vielleicht in den Gleichnissen christlichen Charakters
zu erblicken, mit denen sich oft politische und soziale Bewegungen
moderner Zeiten umkleideten, auch wenn diese Bewegungen einen
ausgesprochen antikirchlichen Charakter trugen. So konnte man
von der «himmlischen Stadt» reden, die die Rationalisten des
18. Jahrhunderts, die Voltaireianer, errichtet hatten, vom «Garten
Eden», den sie ins alte Rom verpflanzten, des «archaischen
Glückes», der «Vernunft» und der «Natur», die bei ihnen an Stelle
der Bibel und der Kirche getreten waren, und von anderem mehr.

Ebenso berufen sich die Revolutionen moderner Tage auf ihre
«Verkünder», entsenden ihre «Apostel» und verherrlichen ihre
«Märtyrer».

Es ist eben so, daß, wenn auch die ganze Geschichte der Vergangenheit

in uns zusammenfließt und wir alle Söhne der Geschichte
sind, die Ethik und Religion der Antike doch überwunden und
aufgelöst sind in der christlichen Idee vom Gewissen und der
sittlichen Inspiration, in der neuen Idee von dem Gotte, in dem wir
leben, weben und sind. Dieser Gott kann weder Zeus noch Jahwe
sein — auch nicht der germanische Wotan (trotz allen Lobes, mit
dem man ihm in unseren Tagen hat schmeicheln wollen).

Daher fühlen wir alle uns seltsamerweise im sittlichen Leben
und Denken unmittelbar als Söhne des Christentums.

Niemand kann wissen, ob jemals dem Menschengeschlecht eine
andere Offenbarung und Religion zuteil werden wird, die
ebenbürtig oder größer wäre als die christliche, die Hegel als die

40 625



«absolute Religion» bezeichnet hat. Von einer solchen zukünftigen
Offenbarung ist heute allerdings auch nicht der schwächste
Schimmer wahrnehmbar. Vielmehr muß man sich darüber klar
sein, daß wir in unserer Gegenwart in keiner Weise die Ziele überholt

haben, die uns das Christentum gesteckt hat.
Wie die ersten Christen mühen wir uns noch immer, einen

Ausgleich zu finden zwischen den stets neu auflebenden, unerbittlich
grausamen Widersprüchen zwischen Immanenz und Transzendenz,
zwischen der Ethik des Gewissens und jener der anbefohlenen
Gesetze, zwischen Sittlichkeit und Nützlichkeit, zwischen Freiheit
und Autorität, zwischen dem Himmlischen und dem Irdischen, das
im Menschen lebt.

Und wenn es uns gelingt, auch nur auf diesem oder jenem
einzelnen Gebiet einen Ausgleich zu finden, dann quillt in uns eine
Freude auf, die unsere Seele mit Ruhe erfüllt. Und im Bewußtsein,
daß wir diese Gegensätze niemals voll ausgleichen und erschöpfen
können, erwächst uns das mannhafte Gefühl des ewigen Kämpfers
und ewigen Arbeiters, der weiß, daß es ihm, seinen Kindern und
Kindeskindern nie mangeln wird an Stoff zur Arbeit — das heißt
zum Leben.

Dem christlichen Empfinden zu dienen, es neu zu entzünden und
zu nähren, ist uns ein stets neu auflebendes Bedürfnis, heute
drängender und quälender denn je — unter Schmerz und Hoffnung.
Und der Christengott ist noch heute unser Gott.

Unsere spitzfindigen Philosophen nennen ihn den Geist, der
immer über uns waltet und doch als unser Selbst immer in uns
lebt.

Wenn wir ihn nicht mehr als Mysterium anbeten, so hat das
seinen Grund darin, daß er unter dem Gesichtspunkt «Mysterium»
den Begriffen der abstrakten und intellektualistischen Logik
eingereiht worden ist. Diese Logik ist unverdienterweise als die
«menschliche Logik» betrachtet und gepriesen worden. Vor dem
Auge der unbefangenen, konkreten Logik aber ist Er durchsichtige
Wahrheit, die man wohl göttlich nennen muß, wenn man sie im
christlichen Sinne als jene Wahrheit begreift, zu der der Mensch
sich dauernd erhebt und die ihn in der Vereinigung mit Gott erst
wahrhaft zum Menschen macht.

Uebersetzung von Gudrun Uexkull.

626


	Wehalb wir uns nicht anders denn als "Christen" bezeichnen können

