Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)

Heft: 10

Artikel: Wehalb wir uns nicht anders denn als "Christen" bezeichnen kénnen
Autor: Croce, Benedetto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758617

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WESHALB WIR UNS NICHT ANDERS DENN
ALS «<CHRISTEN» BEZEICHNEN KONNEN

Von Benedetto Croce

Wer sich heute als Christ bezeichnet, tut es selten ohne einen
Schimmer frommer Salbung und Scheinheiligkeit, ja, es dient oft
der Selbstgefalligkeit, sich diesen Namen zuzulegen und ver-
schleiert so manches, was vom christlichen Geiste recht verschieden
ist. Man konnte hierfiir Beweise beibringen; aber sie sind iiber-
fliissig, denn wir wollen ja hier keine Behauptungen und Urteile
anfiihren, die uns von unserem Thema nur ablenken wiirden.

Denn heute wollen wir lediglich, unter Berufung auf die Ge-
schichte, feststellen, dal wir gar nicht anders konnen, denn uns als
Christen zu bekennen und daf} dies Bekenntnis nur einer Pflicht
der Wahrhaftigkeit entspricht.

Das Christentum ist die grof3te aller Revolutionen gewesen, die
die Menschheit jemals vollzogen hat — so grof3, umfassend tief und
fruchtbar an Folgen, so unerwartet und iiberwaltigend als Tat-
sache, dal} es nicht erstaunlich ist, wenn sie als Wunder erschien
und noch erscheinen kann, als Offenbarung aus hoheren Welten —
ja als ein unmittelbares Eingreifen Gottes in die menschlichen
Dinge, die dadurch ganz neue Richtungen und Gesetze erhalten
haben.

Keine andere Revolution, keine der groBlen Entdeckungen, die
Epochen in der Geschichte der Menschheit bezeichnen, halten
einen Vergleich aus mit dieser Revolution. Neben ihr erscheinen
alle auf Einzelheiten beschrinkt zu sein, selbst jene, die Griechen-
land in Kunst, Philosophie, politischer Freiheit und Rom im Rechts-
wesen vollzogen haben, um von jenen fritheren ganz zu schweigen,
wie es die Erfindung der Schriftzeichen, die Mathematik, Astro-
nomie und Medizin waren und was wir sonst noch alles dem Orient
und Aegypten verdanken. Und die Revolutionen und Entdeckun-
gen, die in neueren Zeiten folgten — soweit sie nicht beschrankt
und einzelbezogen waren, wie ihre Vorlaufer im Altertum, soweit
sie den ganzen Menschen, die Seele selbst erfaliten, sind ohne diese
christliche Revolution undenkbar. Sie alle konnen nicht anders als
im Zusammenhang mit dieser Revolution begriffen werden; denn
ihr gebiihrt der Primat, den ersten Impuls gegeben zu haben und
noch immer weiter zu geben.

616



Dies hat darin seinen Grund, daf3 die christliche Revolution im
Innersten der Seele wirkt. Durch diese Wirkung und Zwiesprache,
in der sie bis ins Innerste und eigenste dieses BewulBtseins dringt,
schien sie dem Menschen eine neue Tugend, einen neuen geistigen
Wert zu verleihen, der bis dahin der Menschheit gefehlt hatte. Die
Helden und die Genies, die vor dem Christentum auftraten, voll-
fithrten erstaunliche Taten, schufen herrliche Werke und iiber-
lieferten uns einen kostbaren Schatz an Formen, Gedanken und
Erfahrungen. Doch bei ihnen allen fehlt jene besondere Pragung,
die uns zu Briidern einer einzigen groflen Gemeinschaft macht, wie
sie nur das Christentum dem Menschen gegeben hat.

Und dennoch war es nicht ein Wunder, das in den Lauf der
Geschichte eingriff und sich wie eine fremde iibersinnliche Macht
dort einschaltete. Es war auch nicht jenes andere und metaphy-
sische Wunder, wie es einige Philosophen (vor allem Hegel) hier
einsetzten, wenn sie sich anschickten, die Geschichte als einen
langen Geistesprozel3 zu denken, in dessen Verlauf der Geist nach-
einander erst die Bestandteile erwarb, die sein Wesen bilden: die
Kategorien. So hatte, nach Hegel, der Geist zu einer gewissen Zeit
mit der wissenschaftlichen Erkenntnis beginnend, die Begriffe von
Staat und Freiheit geschaffen und mit dem Christentum das innere
Sittengesetz erworben. Denn der Geist ist stets die Fiille seiner
selbst, seine Schopfungen sind seine Geschichte — diese Schopfun-
gen, die sich dauernd und ohne Ende erneuern und in denen das
Ewige sich selbst feiert.

Weder Griechen, Romer noch Orientalen schenkten aus sich der
Welt jene gewaltigen Gestaltungen, die man ausdriicklich als
schopferische Ideen bezeichnet, sondern vermoge dieser Ideen
schufen sie die Werke und Taten, durch die sie bisher unerreichte
Hohen erklommen, die zu entscheidenden Wendepunkten fiir die
Menschengeschichte wurden. Auch die christliche Revolution war
ein geschichtlicher Vorgang, der im allgemeinen Geschichtsverlauf
als der feierlichste aller Wendepunkte dasteht.

Versuche, Vorliufer und Wegbereiter fiir das Christentum
konnte man wahrnehmen, wie man sie bei jedem menschlichen
Schaffen wahrnehmen kann, sei es Dichtung oder politische Tat —
aber das Licht, das jene FEreignisse auszustrahlen scheinen, er-
hielten sie nur als Abglanz von dem Werk, das sich dann erst ver-
wirklichte. Sie hatten es nicht in sich; denn kein Werk wird je
geboren aus einer Anhdufung oder Vereinigung anderer Werke —
die nicht es selbst sind, sondern stets und einzig nur durch eine
urspriingliche schopferische Tat: Kein Werk existiert schon vorher
in seinen Vorldufern.

617



Als das Christentum in Erscheinung trat, da gewann das sittliche
Bewulitsein unter Schmerzen sein neues Leben. Es war ebenso zu-
versichtlich wie inbriinstig. Es lebte im Gefiihl der Siinde, die stets
lauert und im BewuBtsein der Kraft, die der Siinde stets widersteht
und sie besiegt. Es war zugleich demiitig und hochgemut, in der
Demut seine Erhohung findend und im Dienste des Herrn seine
Lust. Und dies BewuBtsein hielt sich rein und unbefleckt; es war
unbeugsam und gefeit gegen alle Versuche, die es aus seinem
Eigensten herauslocken wollten oder mit sich selbst in Widerspruch
bringen. Es war sogar auf der Hut vor Lob, Ehre und duflerem
Glanz. Seine Gesetze schopfte es nur von der inneren Stimme, nie-
mals aus dulleren Befehlen oder Vorschriften; denn alle solche
Vorschriften muBten sich als unzulinglich erweisen, die Wider-
spriiche von Mal zu Mal zu losen und das sittliche Ziel zu erreichen.
Denn alle duBleren Verordnungen miinden doch auf diesem oder
jenem Wege im Tiefland der Sinne und der Niitzlichkeit. Denn dies
neue BewuBtsein war von der Liebe erfalit, der Liebe gegen alle
Menschen ohne Unterschied von Volk oder Klasse, von Freien oder
Sklaven —, gegen jedes Geschopf; von der Liebe zur Welt, die ein
Werk Gottes ist, von der Liebe zu Gott, der ein Gott der Liebe ist,
der nicht vom Menschen getrennt ist, sondern zum Menschen her-
absteigt — ein Gott, in dem wir alle leben, weben und sind.

Aus einer solchen Erfahrung, die zugleich Gefiihl, Tat und Ge-
danke war, entsprang eine neue Vision und Deutung der Wirklich-
keit. Man suchte und sah die Wirklichkeit nun nicht mehr in
Dingen, die vom Subjekt unabhiangig waren und setzte und erhob
diese Objekte nicht mehr zu Subjekten — sondern man sah von
nun an alle Wirklichkeit in dem, der der ewige Schopfer aller Dinge
ist und das einzige Prinzip ihrer Erkliarung. So stellte sich die Vor-
stellung des Geistes ein. Gott selber wurde nicht mehr als undiffe-
renzierte abstrakte Einheit aufgefaf3t und als solche starr und
regungslos gedacht, sondern er war nun zugleich Einheit und Viel-
falt — weil lebend und Quell allen Lebens —, der Eine und Drei-
einige.

Diese neue geistige Errungenschaft und diese neue Auffassung
traten nun teilweise in Mythen verkleidet hervor, als Reich Gottes,
Auferstehung der Toten, der Taufe als Vorbereitung, die Versoh-
nung und Erlésung derer, die zum neuen Reich erw#hlt waren, der
Gnade, Vorausbestimmung und anderes mehr. Mithsam wandelten
sich die Mythen und aus groberen wurden andere, zartere, die
mehr an Wahrheit durchschimmern lieen. Oft verwirrten sich die
Gedanken und wurden nicht immer bis zur Harmonie durchgefiihrt.
Sie stieBen bisweilen in Widerspriichen aufeinander, so daf sie oft

618



zogernd und ratlos stutzten — aber nicht, weil die Gedanken etwa
im Grunde nicht die gleichen gewesen wiren, die wir hier in Kiirze
anfiihrten und von denen ein Jeder in sich das Echo verspiirt, wenn
er in Gedanken das Wort «Christ» ausspricht. Eine neue Tat, eine
neue Auffassung, ein dichterisches Werk ist nicht und soll nicht
gedacht werden als ein abstraktes Gebilde, das der allgemeinen
Phantasie wie ein objektiv und endgiiltig festumschriebenes Etwas
vorschwebt, sondern als eine Kraft, die sich unter anderen Kriften
den Weg bahnt. Sie mag zuweilen steckenbleiben, dann wieder sich
verirren, nur langsam und miithsam vorwartsdringend. Ja, man
mul} sie sich als eine Kraft denken, die sich sogar hie und da von
anderen Kriften iiberwiltigen 1aBt, die sie zur Zeit nicht vollig
besiegen, sich nicht untertan machen oder in sich auflésen kann.
Aber sie stidhlt sich in den Niederlagen und erhebt sich aus ihnen
in neuer Kampfesfreude. Wer das Christentum in seiner echten und
urspriinglichen Eigenart begreifen will, der mu3 es von jenen
fremden Spuren befreien und iiber jene Zufilligkeiten hinweg-
schreiten. Er darf es nicht in seinen Aporien, Zweifeln, Wider-
spriichen und Wirrungen sehen — aber in dem ersten Ungestiim
seiner gebieterischen Spannkraft. Auch ein Werk der Dichtkunst
gilt nicht weniger um deswillen, was sich etwa an Unkiinstlerischem
darin eingeflochten hat oder das sich ihm zugesellte, wie es etwa die
maculae (Flecken) wiren, die sich auch bei Homer und Dante
finden.

Man pflegt argwohnisch und mit Worten tadelnder Kritik zu ent-
gegnen, da3 man auf diese Weise Lehren und Tatsachen «ideali-
siere», statt sie in ihrer unverfilschten Realitat zu respektieren.
Aber diese «Idealisierung» (die nicht die Augen schlie3t vor frem-
den Zutaten und Zufilligkeiten, ja, sie keineswegs leugnet), ist
nichts anderes, als die «Einsicht», die sie begreift.

Man probiere es nur einmal, den entgegengesetzten Weg einzu-
schlagen. Man priife in gleicher Weise alle Stellen und Mythen, die
Widerspriiche und Uebereinstimmungen, die Ueberzeugungen und
Zweifel eines Denkers. Der Erfolg wird sicher die SchlufBfolgerung
sein, daf} jenes Werk gar kein Kunstwerk ist, sondern ein wider-
spruchsvolles Nichts, von A bis Z von Fehlern entstellt. Es gibt
genug Kritiker und Historiker, die so etwas ganz gerne tun und
sich offenbar freuen, in den groBen Taten, Werken und Gedanken
der Vergangenheit die gleiche Zerstreutheit im Denken und die
gleiche moralische Gleichgiiltigkeit zu finden wie bei sich selbst.

Es war auch natiirlich und notwendig, da} jener Vorgang der
Ausgestaltung der Wahrheit, den das Christentum so aullerordent-
lich intensiviert und beschleunigt hatte, an einem gewissen Punkte

619



vorerst innehielt und daf3 die christliche Revolution eine Atem-
pause hatte (ein Atemholen, das in der Geschichte zeitlich Jahr-
hunderte umfassen kann), um sich zunéchst eine feste Ordnung zu
geben. Auch hier hat man Klage erhoben, ja man bedauert bis heute
den Absturz aus jener Hohe, auf der die christliche Begeisterung
sich einst bewegte. Man beklagte diese Festlegung, diese Einstel-
lung auf das Praktische und die Politisierung des religiosen Den-
kens. Man beklagte das Einddammen des freien Stromens, jene
Festlegung, die den Tod bedeutet.

Aber die Polemik gegen die Ausgestaltung und Existenz der
Kirche oder der Kirchen ist ebenso unverniinftig, wie es eine
Polemik gegen die Universititen und andere Schulen wire, in
denen die Forschung, die dauernde Kritik und Selbstkritik ist, auf-
hort, dies zu sein, um in Katechismen und Handbiichern festgelegt
zu werden und nun fix und fertig als Wissenschaft gelernt wird,
sei es um sich ihrer zu praktischen Zwecken zu bedienen, sei es,
um guten Kopfen als Stoff zu dienen, den man beherrschen mul,
um neue wissenschaftliche Fortschritte zu erreichen und anzu-
streben. Es ist nicht statthaft, aus dem Geistesleben das Moment
auszuschalten, in dem der Prozel3 des forschenden Denkens in fest-
gelegtem Wissen miindet, von wo aus sich dann der Weg zu prak-
tischer Betiatigung offnet. Und wenn nach diesem Uebergang vom
Forschen zum Wissen die Wahrheit wie von einer Mauer umschlos-
sen wird, die sie zum Absterben verurteilt, ja, die in gewissem Sinne
ihren Tod bedeutet (und sei es auch die Euthanasia, der schone
Tod); denn echte Wahrheit besteht nur im Verlauf ihres Werdens,
so bedeutet diese Mauer andererseits die Erhaltung der Wahrheit
fiir ihr neues Leben, ja fiir ihre Auferstehung. Sie ist wie ein
Schutz fiir das Samenkorn, das keimen und neue Sprosse treiben
will. So formte die christliche katholische Kirche ihre Dogmen
ohne Furcht, bisweilen das Unausdenkbare zu formulieren, auch
wenn es in der Einheit eines Gedankenganges nicht ganz erfaflbar
schien. Sie schuf so ihren Kult, ihre Priesterordnung, Hierarchie,
Disziplin, irdisches Erbteil, Wirtschaft, Finanz, Recht und Rechts-
wesen und die entsprechende rechtliche Kasuistik. Sie untersuchte
und schuf Einrichtungen und Abmachungen fiir Bediirfnisse, die
sie weder ablehnen noch unterdriicken, noch auch frei und ziigel-
los sich selbst iiberlassen konnte. Und ihr Wirken war segensreich.
Sie besiegte den Polytheismus des Heidentums und die neuen
Widersacher, die ihr aus dem Orient erwuchsen (aus dem sie
selber stammte und dessen Irrtiimer sie iiberwunden hatte). Sie
iiberwand ferner jene besonders gefihrlichen Gegner, die manche
Ziige ihres eigenen Antlitzes trugen, wie die Gnostiker und Mani-

620



chder. Vorausschauend erbaute sie auf neuen geistigen Grund-
pfeilern das stiirzende und gesunkene romische Reich. Sie iiber-
nahm von ihm, wie von der ganzen antiken Kultur, die Tradition,
die sie von nun an hiitete. Sie erlebte jetzt eine lange, ruhmvolle
Zeit, die wir das Mittelalter nennen. Diese geschichtliche Eintei-
lung und Benennung war scheinbar zufallig und doch von sicherem
Instinkt fiir die Wahrheit geleitet. In dieser Epoche fiihrte die
Kirche nicht nur die Bekehrung, Zivilisierung und Romanisierung
der Germanen und anderer Barbaren durch. Sie mied nicht nur
die immer neuen Fallstricke und die sicher schéadlichen Einfliisse
der sich stets erneuernden alten Ketzereien, seien es nun duali-
stische, pessimistische, asketische, akosmische oder lebensvernei-
nende Lehren, sie rief auch zum Kampf auf gegen den Islam, der
die europaische Gesittung bedrohte. Gegen einseitig politische
Anspriiche stellte sie die hoheren Forderungen von Moral und
Sittlichkeit und machte sich die Politik fligsam. In diesem Sinne
behauptete sie mit gutem Grunde ihr Recht, die ganze Welt zu
beherrschen, wie grol} auch oft die Verderbnis und die Verdrehung
dieses Rechtes gewesen sein mag.

Ebenso wenig stichhaltig sind die anderen landldufigen Beschul-
digungen gegen die christliche katholische Kirche beziiglich der
Verderbtheit, die sie bei sich eindringen und oft in schwerwiegen-
der Weise sich ausbreiten liel. Jede Einrichtung tragt in sich die
Gefahr der Verderbnis durch die Teile, die sich anmallen, das
Leben des ganzen Korpers zu sein, durch die privaten und utili-
taren Beweggriinde, die sich den sittlichen unterschieben. Jede
Einrichtung leidet in der Tat an diesen Schicksalswandlungen und
muf3 dauernd kiampfen, sie zu iiberwinden und wieder gesunde
Zustande herbeizufiihren.

Diese Mifistinde gab es auch, wenn auch weniger skandalds und
in kleinerem Mafstabe in jenen Kirchen, die sich gegen ihre erst-
geborene katholische Schwester auflehnten, wie bei den verschie-
denen evangelischen und protestantischen Bekenntnissen, die sich
emport iiber die Verderbnis der katholischen Kirche dullerten. Die
christliche katholische Kirche hat sich bekanntlich auch von jenen
Ménnern, deren Geist spontan auBerhalb der kirchlichen Mauern
aufleuchtete, bereichern lassen. Indem sie diese Bewegungen ihren
Zielen einfiigte, hat sie sich mehr als einmal schweigend geldutert
und neu belebt. SchlieBlich wurde, teils durch die Verderbtheit
ihrer Pipste, ihres Klerus und ihrer Ménche, teils durch die ver-
dnderte politische Grundlage, die ihr die Herrschaft entzog, die sie
im Mittelalter ausiibte, ihren geistlichen Waffen die Spitze abge-
brochen.

621



Aber selbst dann, als schlielllich das neue kritisch philosophische
Denken der Wissenschaft ihre Scholastik veraltet erscheinen liel3,
und sie in Gefahr war, zugrunde zu gehen, erneuerte sie sich noch
einmal voller Klugheit und Politik, rettend, was Klugheit und
Politik retten konnen. So fuhr sie fort mit ihrem Wirken, welches
dann auch in den eben entdeckten neuen Welten die schonsten
Friichte tragen sollte. Eine Einrichtung stirbt nicht an ihren zu-
falligen oberflachlichen Irrtiimern, sondern nur dann, wenn sie
keinem Bediirfnis mehr entspricht oder in dem MaBe, in dem sich
die Qualitdt der Bediirfnisse, die sie befriedigt, verringert oder
erniedrigt. In welcher Lage in dieser Hinsicht sich heute die katho-
lische Kirche befindet, ist eine Frage, die aulBerhalb unserer Aus-
fiihrungen liegt.

Um nun in unserer Betrachtung zu dem Punkte zuriickzukehren,
von dem wir ausgingen, namlich, uns klarzumachen, welches die
eigentlich christliche Wahrheit ist und welches ihre Beziehungen
zur Kirche oder zu den Kirchen, so erkennen wir die Notwendig-
keit an, da3 der formende und fordernde Vorgang des christlichen
Denkens zunéchst zum Abschlull gelangen mullte. (Wenn es im
Interesse der Klarheit ist, GroBBes durch Kleines zu erldutern, so
geschieht etwas #hnliches, wenn man ein Buch geschrieben hat.
Man iibergibt es dem Verleger, Drucker und dem Publikum und
widersteht dem tollen Begehren, endlose Verbesserungen anzu-
bringen. Dabei bleibt dem Autor die Tatsache klar bewulBt, daf3
die Betrachtung neu aufgenommen, nachgepriift, weiter und auf
hoherer Ebene durchgefiihrt werden mul3. Was wir gedacht haben,
ist deshalb langst nicht zu Ende gedacht. Eine Tatsache ist niemals
eine diirre Tatsache, von Unfruchtbarkeit befallen, sondern stets
im Werden, stets, um ein Motto von Leibniz anzuwenden: «gros
de l'avenir» (von Zukunft trichtig). Jene Genies der tiefsten Wir-
kung, Jesus, Paulus, der Verfasser des vierten Evangeliums und
andere, die mit ihnen auf mancherlei Art in den ersten Zeiten des
Christentums gemeinsam wirkten, scheinen das gerade durch ihr
Beispiel zu belegen. Weil ihre Gedankenarbeit so inbriinstig und
ohne Pose war, scheinen sie zu fordern, dall die Lehren, die sie
stiften, einen Quell sprudelnden Wassers darstellen, der in Ewig-
keit nicht auszuschopfen ist.

Sie sollten nicht nur einem Weinstock vergleichbar sein, dessen
Reben immer neue Friichte bringen, sondern ein unaufhorliches
Wirken, das den Lauf der Geschichte lebend und plastisch beherr-
schend neuen Forderungen und Fragen Geniige tun sollte, die sie
selbst noch nicht kannten und sich noch nicht stellten, die aber
von nun ab dem Schofe der Wirklichkeit entspringen wiirden.

622



Doch diese Weiterfiithrung, die ebenso Umformung wie Zuwachs
bedeutet, war ja nicht moglich ohne genauere Bestimmung, Ver-
besserung und Einschrankung der ersten Vorstellungen. Es mul3ten
neue Vorstellungen und Systeme geschaffen werden.

Diese Arbeit durfte weder in bloBen Wiederholungen noch in
Wortauslegungen bestehen, kurz gesagt, es durfte keine Banausen-
arbeit sein. Eine solche ist es, bis auf einzelne Versuche und seltene
Funken im Mittelalter, meist gewesen. Was not tot, war geniale
und kongeniale Arbeit. So mull man als wirksame und bahn-
brechende Forderung des religiosen Schatzes des Christentums
solche Manner bezeichnen, die von -christlichen Auffassungen
durchdrungen diese durch Kritik und griindlichste Forschung er-
gianzten und dadurch einen wesentlichen Fortschritt fiir Leben
und Denken schufen. Es waren also, trotz scheinbar antichristlichen
Einschlags, die Mianner des Humanismus und der Renaissance, die
die Bedeutung von Dichtung, Kunst, Politik und weltlichem Leben
verstanden und in ihnen die volle Menschlichkeit gegen den mittel-
alterlich weltfremden Asketizismus verfochten. In gewissem Sinne
waren es auch die Ménner der Reformation, indem sie die Paulini-
schen Lehren mit universeller Bedeutung erfiillten und sie aus den
Hoffnungen und Erwartungen ihrer Zeit herauslosten. Es waren
auch die strengen Begriinder der physisch-mathematischen Natur-
wissenschaften mit den Entdeckungen, die aus den neuen Moglich-
keiten unserer Zivilisation erwuchsen. Es waren die Verteidiger
einer natiirlichen Religion, des natiirlichen Rechtes und der Tole-
ranz, die Vorboten der letzten liberalen Auffassungen. Es waren
auch die Aufklirer im Sinne der sieghaften Vernunft, die das
soziale und politische Leben reformierten und mit den Ueber-
resten mittelalterlich feudaler und klerikaler Privilegien aufrdum-
ten. Die Minner, die den Nebelschwaden von Aberglauben und
Vorurteilen entflohen, entziindeten Gluten neuer Begeisterung fiir
das Gute und Wahre und brachten eine Erneuerung christlich-
humanitiren Geistes. Ihnen folgten die Revolutionire der Tat, die
tiber Frankreich hinaus ihre Wirkung iiber das ganze Europa aus-
breiteten. Hierzu kamen die Philosophen, die sich bemiihten, der
Idee des Geistes kritisch spekulative Formen zu geben, jenes
Geistes, den das Christentum an Stelle des antiken Objektivismus
eingesetzt hatte. Es waren Vico, Kant, Fichte und Hegel, die direkt
oder indirekt eine Geschichte der Wahrheit einfiihrten. Sie wett-
eiferten, den Radikalismus der Enzyklopidisten durch den Gedan-
ken der Entwicklung zu iiberwinden und die abstrakte Frei-
denkerei der Jakobiner durch die Einfithrung des konstitutionellen
Liberalismus. Sie waren bemiiht, an Stelle des abstrakten Kosmo-

623



politismus der Jakobiner Achtung und Forderung der Unabhingig-
keit und Freiheit fiir all die verschiedenen individuellen Zivili-
sationen der Volker zu setzen — oder, wie sie es nannten, fiir die
Nationen: Diese und alle die anderen #hnlichen Bewegungen
multe die romische Kirche (mit dem Eifer, von dem sie nicht
ablassen durfte) konsequenterweise verleugnen und verfolgen. Sie
muBte ja ihre Einrichtungen schiitzen und die Festlegung, die sie
ihren Dogmen im Tridentiner Konzil gegeben hatte. SchlieB3lich
mullte sie alles, was in einem Wort zusammengefal3t das moderne
Zeitalter ist, verdammen. Aber sie war nicht imstande, der moder-
nen Wissenschaft, der Kultur und Gesittung des Laientums eine
andere, ihr eigene kraftvolle Wissenschaft, Kultur und Gesittung
gegeniiberzustellen. Die Kirche mullte und mull es mit Abscheu
als Blasphemie zuriickweisen, wenn sich alle jene mit gutem Recht
Christen und Arbeiter im Weinberg des Herrn nennen, die die
urspriinglich verkiindete Wahrheit von Jesus unter Miihsal, Blut
und Opfern befruchtet haben. Denn jene Wahrheit, wenn sie auch
von den ersten christlichen Denkern ausgearbeitet worden war,
ist doch nichts anderes als jede andere Gedankenarbeit und immer
zunachst ein Entwurf, der stets von neuem in Angriff genommen
und durch neue Linien ergdnzt werden mul}. Die Kirche kann
unter keinen Umstianden sich vor der Auffassung beugen, daf} es
Christen auBerhalb jeder Kirche geben konnte, die nicht weniger
echt sind als die, welche ihr angehoren, und um so starker in ihrem
Christentum, weil sie frei sind.

Wir schreiben dies weder in Billigung noch MifBbilligung der
Manner der Kirche. (Wir verstehen mit schuldiger Achtung vor
der Wahrheit die Logik ihrer intellektuellen und ethischen Ein-
stellung und das Gesetz, das ihre Haltung vorschreibt.)

Trotzdem zwingt uns die Geschichte, jenen aullerhalb jeder
Kirche Stehenden das Recht, sich Christen zu nennen, zu besti-
tigen.

Einen sehr bezeichnenden Beweis fiir unsere geschichtliche In-
terpretation liefert die Tatsache, dall die anhaltende und heftige
antikirchliche Polemik, die durch die modernen Jahrhunderte geht,
immer in schweigender Ehrfurcht Halt gemacht hat vor der Erinne-
rung an die Personlichkeit Jesu, im Gefiihl, daB3 ihn beleidigen
eine Selbstbeleidigung gewesen wire, gegen den Quell der eigenen
Ideale, gegen das Herz des eigenen Herzens.

SchlieBlich sind einige Dichter, denen man die dichterische Frei-
heit zugesteht, die Symbole und Gleichnisse, die Ideale und Gegen-
ideale je nach den Regungen ihrer Leidenschaft zu behandeln, so-
weit gegangen, Jesus vollig miBBzuverstehen. Sie sahen in Jesus,

624



der die Freude liebte und wollte, einen Verneiner der Freude, einen
Verkiinder des Weltschmerzes. Sowohl Goethe wie Carducci haben
darin eine seiner ersten Forderungen fast in ihr Gegenteil ver-
kehrt.

Den Phantasien und Eindriicken von Dichtern entsprang auch
die Sehnsucht nach dem heiteren Heidentum der Antike. Freilich
widersprachen dieser Heiterkeit hiufig die entgegengesetzten Phan-
tasien und Eindriicke bei den gleichen Dichtern, die sie noch eben
lobend anfiihrten. Diese gedankenlose Lustigkeit, jene Scherze
erschienen harmlos, wo immer sie auftraten, um sich {iber irgend-
ein Ereignis oder iiber eine ruhmvolle Gestalt der Geschichte oder
Dichtung zu ergieflen. Doch sie schienen nicht harmlos und wurden
niemals gestattet, wenn es sich um die Gestalt Jesu handelte, die
man auch standhaft ablehnte, auf die Biihne von Theatern zu
bringen, auler in der Einfalt jener frommen mittelalterlichen Dar-
stellungen und in dem, was von ihnen im volkstiimlichen Geist
weiterlebte. Hier war selbst die Kirche nachsichtig oder hat diese
Auffiihrungen sogar gefordert. Ein weiterer Beweis fiir unsere
These ist vielleicht in den Gleichnissen christlichen Charakters
zu erblicken, mit denen sich oft politische und soziale Bewegungen
moderner Zeiten umkleideten, auch wenn diese Bewegungen einen
ausgesprochen antikirchlichen Charakter trugen. So konnte man
von der <himmlischen Stadt» reden, die die Rationalisten des
18. Jahrhunderts, die Voltaireianer, errichtet hatten, vom «Garten
Eden», den sie ins alte Rom verpflanzten, des <«archaischen
Gliickes», der «Vernunft» und der «Natur», die bei ihnen an Stelle
der Bibel und der Kirche getreten waren, und von anderem mehr.

Ebenso berufen sich die Revolutionen moderner Tage auf ihre
«Verkiinder», entsenden ihre «Apostel> und verherrlichen ihre
«Martyrer».

Es ist eben so, da3, wenn auch die ganze Geschichte der Vergan-
genheit in uns zusammenflie3t und wir alle Sohne der Geschichte
sind, die Ethik und Religion der Antike doch iiberwunden und auf-
gelost sind in der christlichen Idee vom Gewissen und der sitt-
lichen Inspiration, in der neuen Idee von dem Gotte, in dem wir
leben, weben und sind. Dieser Gott kann weder Zeus noch Jahwe
sein — auch nicht der germanische Wotan (trotz allen Lobes, mit
dem man ihm in unseren Tagen hat schmeicheln wollen).

Daher fiihlen wir alle uns seltsamerweise im sittlichen Leben
und Denken unmittelbar als Sohne des Christentums.

Niemand kann wissen, ob jemals dem Menschengeschlecht eine
andere Offenbarung und Religion zuteil werden wird, die eben-
biirtig oder groBer wire als die christliche, die Hegel als die

40 625



«absolute Religion» bezeichnet hat. Von einer solchen zukiinftigen
Offenbarung ist heute allerdings auch nicht der schwichste
Schimmer wahrnehmbar. Vielmehr mull man sich dariiber klar
sein, dal} wir in unserer Gegenwart in keiner Weise die Ziele liber-
holt haben, die uns das Christentum gesteckt hat.

Wie die ersten Christen miihen wir uns noch immer, einen Aus-
gleich zu finden zwischen den stets neu auflebenden, unerbittlich
grausamen Widerspriichen zwischen Immanenz und Transzendenz,
zwischen der Ethik des Gewissens und jener der anbefohlenen
Gesetze, zwischen Sittlichkeit und Niitzlichkeit, zwischen Freiheit
und Autoritdt, zwischen dem Himmlischen und dem Irdischen, das
im Menschen lebt.

Und wenn es uns gelingt, auch nur auf diesem oder jenem ein-
zelnen Gebiet einen Ausgleich zu finden, dann quillt in uns eine
Freude auf, die unsere Seele mit Ruhe erfiillt. Und im BewuBtsein,
daB3 wir diese Gegensatze niemals voll ausgleichen und erschopfen
konnen, erwachst uns das mannhafte Gefiihl des ewigen Kampfers
und ewigen Arbeiters, der weil}, da} es ihm, seinen Kindern und
Kindeskindern nie mangeln wird an Stoff zur Arbeit — das heif3t
zum Leben.

Dem christlichen Empfinden zu dienen, es neu zu entziinden und
zu nihren, ist uns ein stets neu auflebendes Bediirfnis, heute dran-
gender und quélender denn je — unter Schmerz und Hoffnung.
Und der Christengott ist noch heute unser Gott.

Unsere spitzfindigen Philosophen nennen ihn den Geist, der
immer {iber uns waltet und doch als unser Selbst immer in uns
lebt.

Wenn wir ihn nicht mehr als Mysterium anbeten, so hat das
seinen Grund darin, daf} er unter dem Gesichtspunkt «Mysterium»
den Begriffen der abstrakten und intellektualistischen Logik ein-
gereiht worden ist. Diese Logik ist unverdienterweise als die
«menschliche Logik» betrachtet und gepriesen worden. Vor dem
Auge der unbefangenen, konkreten Logik aber ist Er durchsichtige
Wahrheit, die man wohl gottlich nennen muf3, wenn man sie im
christlichen Sinne als jene Wahrheit begreift, zu der der Mensch
sich dauernd erhebt und die ihn in der Vereinigung mit Gott erst

wahrhaft zum Menschen macht.
Uebersetzung von Gudrun Uexkull.

626



	Wehalb wir uns nicht anders denn als "Christen" bezeichnen können

