Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)

Heft: 9

Artikel: Max Huber

Autor: HeuRR, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758610

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MAX HUBER

Von Bundesprisident Professor Theodor Heuf3

Zum 80. Geburtstag am 28. Dezember 1954
fiir den Rundfunksender «Freies Berlin»

Vor bald sieben Jahren, im Frithsommer 1948, tagte in Ziirich
eine Konferenz, einer unter den frithen Versuchen, politische Men-
schen mit gleicher oder doch verwandter Grundstimmung, der
biirgerlich-freiheitlichen, zu sachlichen Uebereinkiinften hinzu-
leiten. Es kam darauf an, nachdem so viele Zusammenhinge zer-
rissen waren, hier ein Miflverstandnis zu klidren, dort eine gemein-
same Moglichkeit festzustellen: Franzosen, Deutsche, Englinder,
Skandinavier und Italiener — als sonderliche Tragik steht in meiner
Erinnerung die Begegnung mit Tschechen und Ungarn, die durch
die Entwicklung in ihrer Heimat zur zweiten Emigration gezwun-
gen waren.

An den Beratungen war Max Huber nicht beteiligt gewesen, aber
als er dann bei einer geselligen Veranstaltung, die das Unternehmen
abschloB3, erschien, war er schier unversehens die Mitte. Denn
jeder spiirte, was das innere Anliegen von uns allen war, die Be-
ziehungen zwischen den Staaten im Recht, zwischen den Menschen
in Duldung, Hilfe, Liebe zu ordnen, hatte in ihm, dem Denkenden,
dem Ratenden, dem Handelnden fiir unsere Generation das grolle
Beispiel, das schier schon Symbol geworden, gefunden. Unsere
Huldigung fiir ihn konnte nur Dank sein, und wohl jeder hatte fiir
sein Volk zu danken. ’

Dies Motiv muf3 auch durch die paar Worte klingen, die Max
Huber zu seinem heutigen achtzigsten Geburtstag die Gliick-
wiinsche aussprechen sollen. Es wiirde mir unpassend erscheinen,
wiirde ich breiter davon handeln, was dieser Mann geschichtlich
fiir die Schweizer Eidgenossenschaft bedeutet. Sein Leben war un-
gewohnlich genug: mit dem so seltenen staatsrechtlichen summa
cum laude-Doktor der Berliner Universitit war er zunichst in
den Dienst industrieller Entwicklung getreten; von einer Welt-
erkundungsreise berief man den nichthabilitierten Achtundzwan-
zigjahrigen auf die Lehrkanzel seiner Heimatstadt Ziirich. Ueber
die Rechtsberatung von Bundesrat und Armeekommandanten hin-

515



weg fiihrte ihn, der frithe und selbstindig den Gedanken der inter-
nationalen Schiedsgerichtsbarkeit entwickelt hatte, der Weg iiber
den Genfer Volkerbund zur Mitgliedschaft, zum Vorsitz des Haager
Gerichtshofes.

Damit war er wohl zu einer Internationalen Figur geworden, und
seine produktive Phantasie muBlte in der Rechtstechnik wie in der
erzieherischen Gesinnung dem frithen Versuch zum Gewinn wer-
den. Doch die Vollendung seines Lebens, so, wie sie von Millionen
dann gedankt wurde, brachte die Bereitschaft, an die Spitze des
Internationalen Komitees des Roten Kreuzes zu treten; die christ-
lichen Impulse, die von der Kindheit her Gesinnung und Lebens-
flihrung bestimmten, wurden nun in der groBartigsten Weise frucht-
bar. Dieser Entschlufl war keine humanitire Sentimentalitdt, son-
dern erwies sich — das konnte dem niichternen Scharfsinn nicht
verborgen bleiben — als ein schwieriges Politikum, den Gedanken
der nicht fragenden Menschlichkeit durchzukdmpfen und schlief3-
lich zu retten, in einer Zeit, da die totalitiren Systeme die Un-
menschlichkeit als eine Begleitfunktion ihres machtstaatlichen
Uebermutes behandelten. Nicht zuletzt das Ethos seiner reichen,
auch spannungsreichen Natur, in der sich politischer Takt mit der
Zahigkeit der Gewissensbehauptung einte, erzwang, dall das Erbe
von Dunant nicht in den duBersten Gefahrdungen unterging.

Die Schweizer sind, denke ich, stolz, da3 dieser Mann von dem
Wurzelboden eines dienenden und freien Heimatgefiihles aus dies
Beispiel gab, was so nur ein Mensch seiner Artung darstellen
konnte, die Rechtsgelehrten der ganzen Welt griilen den Fach-
genossen, der als Forscher wie als Richter die Miihseligkeiten des
Volkerrechtes aus geschichtlichen Erstarrungen mit zu 16sen unter-
nahm, wir andern sagen einfach Dank fiir das groBBe Beispiel der
dienenden Hingabe.

516



AUS DER GEDANKENWELT MAX HUBERS

Der Staatsgedanke steht heute in Gefahr, verduBerlicht zu wer-
den. Wie im Zeitalter des Absolutismus die Staats- und Souve-
ranititsidee zu einer immer groflern Machtfiille der hochsten zen-
tralen Behorden fiihrte, so erleben wir gegenwirtig eine immer
mehr um sich greifende Ueberwilzung von Titigkeiten, die bis
anhin dem Biirger iiberlassen waren, auf den Staat. Das «tkono-
mische Gesetz von der wachsenden Staatsfihigkeit», beruhend
vornehmlich auf der raumiiberwindenden Wirkung der Technik,
kann allein diese Erscheinung nicht erkldren. Es liegt eine gewisse
Energie- und Mutlosigkeit darin, den scheinbar rasch und sicher
arbeitenden Apparat der Gesetzgebung und Verwaltung flir alle
tiber das Oertliche hinauswachsenden Aufgaben in Bewegung zu
setzen. Wieviel individuelle Energie und Verantwortlichkeitsgefiihl
damit lahmgelegt oder entmutigt wird, bleibt dabei unberiick-
sichtigt, und es wird iibersehen, wie die Kraft und Sicherheit des
staatlichen Wirkens durch eine Ueberlastung und mechanische
VergroBlerung des Verwaltungsorganismus’ abnimmt. Allen poli-
tischen Prinzipien ist eine fast unheimliche Folgerichtigkeit ihrer
Auswirkungen immanent, wenn einmal ein solches Prinzip zur
Herrschaft gekommen ist. Nicht bloB regulierender Faktor des
gesellschaftlichen Lebens, sondern mehr und mehr dessen trei-
bende Kraft wird der Staat — er wird in steigendem Malle gerade
da Selbstzweck, wo er von Hause aus nur Mittel der sozialen
Ordnung ist.

In dieser Hiufung von Macht auf den Staat aus Griinden der
ZweckmiBigkeit, der Bequemlichkeit und der Klasseninteressen
liegt keineswegs eine Stirkung des Staatsgedankens. Stark ist
dieser nur da, wo der Einzelne nicht in erster Linie vom Staate
fordert, sondern wo er diesem dient, ihm Opfer bringt, und in der
Erkenntnis des Wertes seines Staates ihm sein personliches Inter-
esse unterordnet — in Taten, nicht in Worten. Wo diese Pflicht-
seite des Verhiltnisses von Mensch und Gemeinwesen hervortritt,
darf man vom Staatsgedanken reden, sonst lasse man es besser
beim Staat allein bewenden.

*

Der Staat als Machtorganisation beherrscht das soziale Leben,
und alles, was iiber den Staat hinausgeht, hat ein anderes Geprége

517



als das, was im Staate vorgeht, ist blutloser als das Volkstum.
Weil unter den Staaten die sozialen Bindungen nicht wie im
Staat durch die Macht gesichert sind, miissen sie im Verhiltnis
von Staat zu Staat von der Seite der Ethik aus unterbaut werden.
Deshalb ist das Dasein eines Staates sinnvoll, der nicht aufgebaut
ist auf der Idee eines ausschlieBlichen Volkstums, sondern auf
dem freien Zusammenschluf3 verschiedenartiger Teile. Das Volks-
tum, das letztlich eine biologische Grundlage hat, tendiert zur
AbschlieBung und von dieser schlieBlich zur Feindschaft. Die
freie Verbindung verschiedener Volkstiimer weist hin auf den
Primat des Geistigen und damit auf die Verbundenheit des Men-
schen mit dem Menschen in einer hoheren Einheit.

Ob das Dasein eines Staates wie die Schweiz fiir andere Volker
liberzeugend wirkt und ob es deren Beziehungen unter sich zu
fordern vermag, ist ungewiBl. Wir selber sollten jedenfalls uns
hiiten, dies zu behaupten. Dariiber urteilen weder wir noch die
andern; die Geschichte ist lang. Was ein einzelner Mensch oder
was ein Volk andern sein kann, das sind sie schlechthin durch
ihre Art, unabsichtlich, einfach durch das Sein; alles Gewollte,
Absichtliche, gar alles Sichanpreisen kann nur storen und zer-
storen.

Uns genligt es, denken zu konnen, dafl die Schweiz als poli-
tische Nation nicht nur eine geschichtliche Gegebenheit, nicht
nur eine europidische Notwendigkeit ist, nicht nur fiir sie selbst
und Europa zweckmillig, sondern dal} sie sinnvoll ist. Zu dem,
was einen Sinn hat, wird ein Mensch und wird ein Volk auch
stehen, wenn es der augenblicklichen ZweckmiBigkeit nicht ent-
spricht. Der Mensch und das Volk wird fiir das, was seinem
Wesen einen letzten, tiefsten Sinn gibt, sein Dasein opfern. Es
wire moglich, daBl die Idee der Schweiz noch einen Sinn hitte
und eine Kraft wire, selbst wenn wir in Kampf und Untergang
die Treue zu unserem Wesen bewidhrt haben werden.

L

Die Verschiedenheiten, die Mehrheiten und Minderheiten, zu
Zeiten eine Quelle ernster Sorge und Gefahr fiir unser Land, sind,
wenn sie sich im Geiste der Einheit ins Ganze fiigen, gerade Aus-
druck kraftvollen schweizerischen Wesens. Die Minderheiten
miissen die Stirke der Gesamtheit wollen, um als selbstindige
Glieder leben zu konnen. Die Mehrheit mull die Selbstandigkeit
der Teile wollen, um die innere Kraft der Gesamtheit zu erhalten.

Murten war unser groflter militarischer Sieg, Frucht restloser
Hingabe aller an das Ganze. Fiinf Jahre spiter, auf der Tag-

518



satzung zu Stans (1481), wollte der Bund am Gegensatz der Lin-
der und Stddte zerbrechen. Da errangen die Eidgenossen einen
noch groferen Sieg, den Sieg iiber sich selber und ihre eigenen
Anspriiche. Nikolaus von Fliie hatte ihnen den Weg gewiesen.
Moge sein Geist alle Unterschiede und Gegensitze der Eidgenossen
zu fruchtbarer und kraftvoller Einheit immer und immer wieder

zusammenfiigen.
*

Man spricht oft — das Wort wird jetzt viel, wohl zu viel ge-
braucht — von der Sendung der Vilker, auch von der Sendung
der Schweiz. Was bedeutet Sendung? Sie ist Aufgabe innerhalb
eines grofleren Ganzen. Die Idee ist in die Betrachtung der Ge-
schichte von dem christlichen Gedanken der Heilsgeschichte ge-
kommen, in der die Zeit und die Geschichte der Menschheit ein-
gerahmt sind im Ewigen. Doch der Begriff hat den Bereich des
christlichen Denkens iiberschritten und wird von verschiedenen
Seiten in Anspruch genommen. Sendung kann sein Ausprigung
eines besonderen Volkstums, kann sein hegemonische Rolle inner-
halb einer groBeren Volkergemeinschaft, Verkorperung irgend-
einer politischen oder ethischen Idee. Solange nicht die Sendungen
der einzelnen Nationen von einem gemeinsam erkannten, glaubens-
mifBigen oder weltanschaulichen Standpunkt aus sinnvoll zu-
sammengeordnet werden konnen, ist die Idee der Sendung nicht
ohne Gefahr fiir das gegenseitige Verstdndnis der Volker, da sie
den Besonderheiten und Gegensidtzen sozusagen einen metaphy-
sischen Hintergrund gibt. Wie dem auch sei, ein Volk kann nicht
eine beliebige Sendung wihlen; diese ist bestimmt durch sein
eigentiimliches geistiges Wesen, durch seine Stellung in Raum und,
Zeit. Nicht das, was wir sein mdochten, ist das Entscheidende, son-
dern das, was wir tatsdchlich sind, kann allein unsere Sendung
bestimmen. Darum dreht sich das Thema, das uns gestellt ist,
immer um die Frage nach unserem Sein, nach der Eigenart unserer
kulturellen Leistung und nach dem Mal3 unserer schopferischen
Kraft.

Es

Der Mensch kann eine Heimat lieben, fiir ein Land wirken
und sich opfern, die keine Geschichte haben, oder deren Ver-
gangenheit ihm wenig oder nichts sagen. Aber diesem Manne fehlt
ein grofles und bedeutendes, vielleicht das schonste Stiick dessen,
was des Lebens geistigen Inhalt ausmacht. Erst durch die Ge-
schichte — und zwar durch die Geschichte, der wir durch die
Bande des Blutes angehdren — wird uns bewuft, in wie hoher

519



Dankesschuld wir bei unseren ndheren und ferneren Vorfahren
stehen, und eine wie groBe Verantwortung uns gegeniiber den
kommenden Geschlechtern obliegt. Durch den Einblick in das
Kiampfen, Leiden und Siegen vergangener Generationen gewinnt
alles, was uns umgibt, lebendigen Inhalt, wird uns der Fleck Erde,
auf dem wir wohnen, zu etwas Besonderem, Einzigartigem und
Unersetzlichem; durch die Geschichte wird der Heimat die Wiirde
der Personlichkeit verliehen.

*

Wenn Regen oder Trockne, Hagel oder Schidlinge dem Land-
mann die Ernte zerstort haben, so pfliigt er im Herbst den Acker
doch wieder von neuem und sdet und hofft auf das néchste Jahr.
Und immer weiter, mag ein schlechtes Jahr dem andern folgen,
denn die Erde, die er bebaut, gibt — vielleicht karglich — ihm
und seinem Volk das unentbehrliche Brot. Das Volkerrecht gleicht
dem Feld, das in einem gefihrdeten Hagelstrich liegt. Aber auch
dieses Feld muf} immer wieder angebaut werden, sein Ertrag ist
zum Leben notig.

Darum miissen die, welche Wert und Bedeutung des Vdilker-
rechts erkannt haben, zum Wahlspruch das Wort nehmen: Arbei-
ten und nicht verzweifeln!

*

Der Geist ist berufen, den Stoff zu bewiltigen, er befdhigt den
Menschen, sich die Erde untertan zu machen und in der Wirt-
schaft die duleren Grundlagen des Lebens zu schaffen, zu sichern,
7u verbreitern. Die Verantwortung bedeutet ihm Verpflichtung
zur Tat, sie zeigt ihm aber auch gleichzeitig das Maf3 fiir sein
Tun, denn alles Leben ist Leben in Gemeinschaft.

Geist, Tat, Verantwortung geben der wirtschaftlichen Arbeit
wie aller Arbeit Sinn, Wirklichkeit, Wiirde.

*

Die Welt, die uns vor allem sichtbar ist, ist die Welt des Willens,
der Tat, des Herrschens, der dullern Gestaltung. Hier kommt
scheinbar fast allein der Mann zur Geltung. Aber diese sichtbare
Welt ist auch die vergianglichste. Konnten wir in die tiefsten Zu-
sammenhinge des Geschehens blicken, so wiirden die Miitter, in
denen die Generationen miteinander naturhaft und seelisch ver-
bunden sind, als die wesentlichen Trigerinnen des Menschen-
geschlechts erkannt werden. Und konnten wir diese Welt im Licht

520



der Ewigkeit sehen, so wiirde uns die selbstlose Liebe der Mutter
am reinsten von allem Irdischen das Licht des Himmels wider-
spiegeln.

Die Forderungen des Evangeliums an die Menschen haben nach
der Ueberzeugung des Christen ihre objektive Giiltigkeit in sich,
ihre Nichtachtung fithrt — frither oder spiter — zu Niedergang,
Zerstorung, Tod. Subjektiv haben sie Giiltigkeit nur fiir die
Christen. Diese sind deshalb berufen, haben Recht und Pflicht, an
der Erneuerung der menschlichen Angelegenheiten im Geiste des
Evangeliums zu arbeiten. Sie sollen das Salz der Erde sein, das
Licht, das nicht unter den Scheffel gestellt, sondern auf den
Leuchter gesteckt werden soll. Nicht durch AbschlieBung kann
die Christenheit wirken, sondern dadurch, daB} sie mitten in die
Welt hineintritt. Die christliche Kirche soll die Stadt auf dem
Berge sein, sichtbar nicht nur von den lieblichen Gérten, die sie
umgeben, sondern auch sichtbar von allen Enden der Niederung,
wo der Kampf der Menschen und der Volker vor sich geht.

Wenn der Christ sich fragt, wie die Welt dem Geist des Evan-
geliums untertan gemacht werden solle, so wird er bei seiner
Antwort wesentlich dadurch bestimmt sein, ob die sichtbare
Kirche oder die einzelne sittliche Personlichkeit das Wesentliche
ist. Der Katholizismus steht auf dem ersteren Standpunkt und ist
damit zur Forderung der Hierokratie gelangt oder doch der sitt-
lichen Leitung der fiir die Politik Verantwortlichen durch die
Kirche. Denn die Politik gehort nach katholischer — durchaus
richtiger Anschauung — zum Gebiet des Moralischen. Dieser Auf-
fassung standen auch die Reformatoren nahe, die fiir die Kirche
das Prophetenamt den Regenten gegeniiber in Anspruch nahmen.
Angesichts der kirchlichen Zersplitterung und der weitverbreite-
ten Gleichgiiltigkeit, ja Feindseligkeit dem Christentum gegen-
liber, steht der moderne Protestantismus auf dem Standpunkte
der sittlichen Autonomie des Einzelnen und der christlichen Ge-
meinschaften gegeniiber dem Staate. Diese Autonomie darf aber
nicht, wie es so oft der Fall ist, Absonderung vom Staat oder gar
pharisdische Geringschitzung dieses sein, sondern soll in aktivem
Einwirken im Geiste der Gerechtigkeit und der Liebe sich kund-
tun. Fiir den Christen kommt es nicht — oder doch nicht in erster
Linie — darauf an, was ihm frommt, sondern was Gottes Wille
ist. Und dieser Wille ist, da3 der Christ in der Welt wirke gerade
durch das, was ihn von der Welt und ihrem Wesen scheidet. Dazu
ist er aus ihr ausgesondert, aber nicht von ihr abgetrennt. Der

521



Christ wird sich nicht vermessen zu denken, da3 er durch irgend-
welche duBeren Werke — und entsprichen sie noch so sehr der
Idee menschlicher Gerechtigkeit — das Gottesreich verwirklichen
konne; er darf aber auch nicht vergessen, da3 die Menschen dem
Reich Gottes entgegenarbeiten konnen, nicht nur dadurch, daB sie
das Bose tun, sondern auch dadurch, daB sie es gewihren lassen.
Da liegt eine gemeinsame Verantwortung aller fiir alle, der sich
auch nicht entziehen kann, wer im Christentum eine Angelegen-
heit ganz personlicher und ganz innerlicher Natur sieht.

%
W

Der personhafte Charakter der christlichen Ethik kommt am
deutlichsten zum Ausdruck im Verhi#ltnis von Mensch zu Mensch,
wie es in der unmittelbaren Hilfsbereitschaft des barmherzigen
Samariters gegeniiber dem am Wege gefundenen Verwundeten der
Fall ist. Indessen erfordert der Dienst am Nichsten viele Tatig-
keiten, bei denen dieses unmittelbare personliche Verhiltnis von
Mensch zu Mensch fehlt, und doch geht es bei ihnen nicht weniger
um solchen Dienst. Die Gesinnung, aus der gehandelt wird, nicht
die duBere Gestalt des Wirkens, nicht der nach aullen verkiin-
dete Zweck, entscheidet iiber das Wesen jedes Tuns und damit
auch iiber alles, was als Hilfe fiir Leidende sich darstellt. Da jeder
Arbeiter seines Lohnes wert ist, verliert eine Tatigkeit ihre ethi-
sche Wiirde nicht dadurch, dafl sie das Auskommen ihres Trigers
sichert. In dem Mal}, in dem sie ein wirkliches Opfer bedeutet, ist
sie Ausdruck des Ernstes, mit welchem der Mensch an seine Auf-
gabe herantritt; das Opfer an sich ist aber noch nicht der Geist der
Liebe, der allein fiir das Wesen der Tat entscheidend ist.

Die hier wiedergegebenen Fragmente aus Aufsdtzen von Max Huber sind
mit freundlicher Erlaubnis des Atlantis Verlags, Ziirich, der dreibéndigen
Ausgabe der Schriften Max Hubers <Heimat und Tradition», «Gesellschaft
und Humanitits, «Glaube und Kirche» entnommen.

522



	Max Huber

