
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)

Heft: 9

Artikel: Max Huber

Autor: Heuß, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758610

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MAX HUBER

Von Bundespräsident Professor Theodor Heuß

Zum 80. Geburtstag am 28. Dezember 1954

für den Rundfunksender «Freies Berlin»

Vor bald sieben Jahren, im Friihsommer 1948, tagte in Zürich
eine Konferenz, einer unter den frühen Versuchen, politische
Menschen mit gleicher oder doch verwandter Grundstimmung, der
bürgerlich-freiheitlichen, zu sachlichen Uebereinkünften hinzuleiten.

Es kam darauf an, nachdem so viele Zusammenhänge
zerrissen waren, hier ein Mißverständnis zu klären, dort eine gemeinsame

Möglichkeit festzustellen: Franzosen, Deutsche, Engländer,
Skandinavier und Italiener — als sonderliche Tragik steht in meiner
Erinnerung die Begegnung mit Tschechen und Ungarn, die durch
die Entwicklung in ihrer Heimat zur zweiten Emigration gezwungen

waren.
An den Beratungen war Max Huber nicht beteiligt gewesen, aber

als er dann bei einer geselligen Veranstaltung, die das Unternehmen
abschloß, erschien, war er schier unversehens die Mitte. Denn
jeder spürte, was das innere Anliegen von uns allen war, die
Beziehungen zwischen den Staaten im Recht, zwischen den Menschen
in Duldung, Hilfe, Liebe zu ordnen, hatte in ihm, dem Denkenden,
dem Ratenden, dem Handelnden für unsere Generation das große
Beispiel, das schier schon Symbol geworden, gefunden. Unsere
Huldigung für ihn konnte nur Dank sein, und wohl jeder hatte für
sein Volk zu danken.

Dies Motiv muß auch durch die paar Worte klingen, die Max
Huber zu seinem heutigen achtzigsten Geburtstag die
Glückwünsche aussprechen sollen. Es würde mir unpassend erscheinen,
würde ich breiter davon handeln, was dieser Mann geschichtlich
für die Schweizer Eidgenossenschaft bedeutet. Sein Leben war
ungewöhnlich genug: mit dem so seltenen staatsrechtlichen summa
cum laude-Doktor der Berliner Universität war er zunächst in
den Dienst industrieller Entwicklung getreten; von einer
Welterkundungsreise berief man den nichthabilitierten Achtundzwan-
zigjährigen auf die Lehrkanzel seiner Heimatstadt Zürich. Ueber
die Rechtsberatung von Bundesrat und Armeekommandanten hin-

515



weg führte ihn, der frühe und selbständig den Gedanken der
internationalen Schiedsgerichtsbarkeit entwickelt hatte, der Weg über
den Genfer Völkerbund zur Mitgliedschaft, zum Vorsitz des Haager
Gerichtshofes.

Damit war er wohl zu einer Internationalen Figur geworden, und
seine produktive Phantasie mußte in der Rechtstechnik wie in der
erzieherischen Gesinnung dem frühen Versuch zum Gewinn werden.

Doch die Vollendung seines Lebens, so, wie sie von Millionen
dann gedankt wurde, brachte die Bereitschaft, an die Spitze des
Internationalen Komitees des Roten Kreuzes zu treten; die christlichen

Impulse, die von der Kindheit her Gesinnung und
Lebensführung bestimmten, wurden nun in der großartigsten Weise fruchtbar.

Dieser Entschluß war keine humanitäre Sentimentalität,
sondern erwies sich — das konnte dem nüchternen Scharfsinn nicht
verborgen bleiben — als ein schwieriges Politikum, den Gedanken
der nicht fragenden Menschlichkeit durchzukämpfen und schließlich

zu retten, in einer Zeit, da die totalitären Systeme die
Unmenschlichkeit als eine Begleitfunktion ihres machtstaatlichen
Uebermutes behandelten. Nicht zuletzt das Ethos seiner reichen,
auch spannungsreichen Natur, in der sich politischer Takt mit der
Zähigkeit der Gewissensbehauptung einte, erzwang, daß das Erbe
von Dunant nicht in den äußersten Gefährdungen unterging.

Die Schweizer sind, denke ich, stolz, daß dieser Mann von dem
Wurzelboden eines dienenden und freien Heimatgefühles aus dies
Beispiel gab, was so nur ein Mensch seiner Artung darstellen
konnte, die Rechtsgelehrten der ganzen Welt grüßen den
Fachgenossen, der als Forscher wie als Richter die Mühseligkeiten des

Völkerrechtes aus geschichtlichen Erstarrungen mit zu lösen unternahm,

wir andern sagen einfach Dank für das große Beispiel der
dienenden Hingabe.

516



AUS DER GEDANKENWELT MAX HUBERS

Der Staatsgedanke steht heute in Gefahr, veräußerlicht zu werden.

Wie im Zeitalter des Absolutismus die Staats- und
Souveränitätsidee zu einer immer größern Machtfülle der höchsten
zentralen Behörden führte, so erleben wir gegenwärtig eine immer
mehr um sich greifende Ueberwälzung von Tätigkeiten, die bis
anhin dem Bürger überlassen waren, auf den Staat. Das «ökonomische

Gesetz von der wachsenden Staatsfähigkeit», beruhend
vornehmlich auf der raumüberwindenden Wirkung der Technik,
kann allein diese Erscheinung nicht erklären. Es liegt eine gewisse
Energie- und Mutlosigkeit darin, den scheinbar rasch und sicher
arbeitenden Apparat der Gesetzgebung und Verwaltung für alle
über das Oertliche hinauswachsenden Aufgaben in Bewegung zu
setzen. Wieviel individuelle Energie und Verantwortlichkeitsgefühl
damit lahmgelegt oder entmutigt wird, bleibt dabei unberücksichtigt,

und es wird übersehen, wie die Kraft und Sicherheit des
staatlichen Wirkens durch eine Ueberlastung und mechanische
Vergrößerung des Verwaltungsorganismus' abnimmt. Allen
politischen Prinzipien ist eine fast unheimliche Folgerichtigkeit ihrer
Auswirkungen immanent, wenn einmal ein solches Prinzip zur
Herrschaft gekommen ist. Nicht bloß regulierender Faktor des

gesellschaftlichen Lebens, sondern mehr und mehr dessen
treibende Kraft wird der Staat — er wird in steigendem Maße gerade
da Selbstzweck, wo er von Hause aus nur Mittel der sozialen
Ordnung ist.

In dieser Häufung von Macht auf den Staat aus Gründen der
Zweckmäßigkeit, der Bequemlichkeit und der Klasseninteressen
liegt keineswegs eine Stärkung des Staatsgedankens. Stark ist
dieser nur da, wo der Einzelne nicht in erster Linie vom Staate
fordert, sondern wo er diesem dient, ihm Opfer bringt, und in der
Erkenntnis des Wertes seines Staates ihm sein persönliches Interesse

unterordnet — in Taten, nicht in Worten. Wo diese Pflichtseite

des Verhältnisses von Mensch und Gemeinwesen hervortritt,
darf man vom Staatsgedanken reden, sonst lasse man es besser
beim Staat allein bewenden.

*

Der Staat als Machtorganisation beherrscht das soziale Leben,
und alles, was über den Staat hinausgeht, hat ein anderes Gepräge

517



als das, was im Staate vorgeht, ist blutloser als das Volkstum.
Weil unter den Staaten die sozialen Bindungen nicht wie im
Staat durch die Macht gesichert sind, müssen sie im Verhältnis
von Staat zu Staat von der Seite der Ethik aus unterbaut werden.
Deshalb ist das Dasein eines Staates sinnvoll, der nicht aufgebaut
ist auf der Idee eines ausschließlichen Volkstums, sondern auf
dem freien Zusammenschluß verschiedenartiger Teile. Das Volkstum,

das letztlich eine biologische Grundlage hat, tendiert zur
Abschließung und von dieser schließlich zur Feindschaft. Die
freie Verbindung verschiedener Volkstümer weist hin auf den
Primat des Geistigen und damit auf die Verbundenheit des
Menschen mit dem Menschen in einer höheren Einheit.

Ob das Dasein eines Staates wie die Schweiz für andere Völker
überzeugend wirkt und ob es deren Beziehungen unter sich zu
fördern vermag, ist ungewiß. Wir selber sollten jedenfalls uns
hüten, dies zu behaupten. Darüber urteilen weder wir noch die
andern; die Geschichte ist lang. Was ein einzelner Mensch oder
was ein Volk andern sein kann, das sind sie schlechthin durch
ihre Art, unabsichtlich, einfach durch das Sein; alles Gewollte,
Absichtliche, gar alles Sichanpreisen kann nur stören und
zerstören.

Uns genügt es, denken zu können, daß die Schweiz als
politische Nation nicht nur eine geschichtliche Gegebenheit, nicht
nur eine europäische Notwendigkeit ist, nicht nur für sie selbst
und Europa zweckmäßig, sondern daß sie sinnvoll ist. Zu dem,
was einen Sinn hat, wird ein Mensch und wird ein Volk auch
stehen, wenn es der augenblicklichen Zweckmäßigkeit nicht
entspricht. Der Mensch und das Volk wird für das, was seinem
Wesen einen letzten, tiefsten Sinn gibt, sein Dasein opfern. Es
wäre möglich, daß die Idee der Schweiz noch einen Sinn hätte
und eine Kraft wäre, selbst wenn wir in Kampf und Untergang
die Treue zu unserem Wesen bewährt haben werden.

*

Die Verschiedenheiten, die Mehrheiten und Minderheiten, zu
Zeiten eine Quelle ernster Sorge und Gefahr für unser Land, sind,
wenn sie sich im Geiste der Einheit ins Ganze fügen, gerade
Ausdruck kraftvollen schweizerischen Wesens. Die Minderheiten
müssen die Stärke der Gesamtheit wollen, um als selbständige
Glieder leben zu können. Die Mehrheit muß die Selbständigkeit
der Teile wollen, um die innere Kraft der Gesamtheit zu erhalten.

Murten war unser größter militärischer Sieg, Frucht restloser
Hingabe aller an das Ganze. Fünf Jahre später, auf der Tag-

518



Satzung zu Stans (1481), wollte der Bund am Gegensatz der Länder

und Städte zerbrechen. Da errangen die Eidgenossen einen
noch größeren Sieg, den Sieg über sich selber und ihre eigenen
Ansprüche. Nikolaus von Flüe hatte ihnen den Weg gewiesen.
Möge sein Geist alle Unterschiede und Gegensätze der Eidgenossen
zu fruchtbarer und kraftvoller Einheit immer und immer wieder
zusammenfügen.

*

Man spricht oft — das Wort wird jetzt viel, wohl zu viel
gebraucht — von der Sendung der Völker, auch von der Sendung
der Schweiz. Was bedeutet Sendung? Sie ist Aufgabe innerhalb
eines größeren Ganzen. Die Idee ist in die Betrachtung der
Geschichte von dem christlichen Gedanken der Heilsgeschichte
gekommen, in der die Zeit und die Geschichte der Menschheit
eingerahmt sind im Ewigen. Doch der Begriff hat den Bereich des
christlichen Denkens überschritten und wird von verschiedenen
Seiten in Anspruch genommen. Sendung kann sein Ausprägung
eines besonderen Volkstums, kann sein hegemonische Rolle innerhalb

einer größeren Völkergemeinschaft, Verkörperung irgendeiner

politischen oder ethischen Idee. Solange nicht die Sendungen
der einzelnen Nationen von einem gemeinsam erkannten, glaubensmäßigen

oder weltanschaulichen Standpunkt aus sinnvoll
zusammengeordnet werden können, ist die Idee der Sendung nicht
ohne Gefahr für das gegenseitige Verständnis der Völker, da sie
den Besonderheiten und Gegensätzen sozusagen einen metaphysischen

Hintergrund gibt. Wie dem auch sei, ein Volk kann nicht
eine beliebige Sendung wählen; diese ist bestimmt durch sein
eigentümliches geistiges Wesen, durch seine Stellung in Raum und
Zeit. Nicht das, was wir sein möchten, ist das Entscheidende,
sondern das, was wir tatsächlich sind, kann allein unsere Sendung
bestimmen. Darum dreht sich das Thema, das uns gestellt ist,
immer um die Frage nach unserem Sein, nach der Eigenart unserer
kulturellen Leistung und nach dem Maß unserer schöpferischen
Kraft.

*

Der Mensch kann eine Heimat lieben, für ein Land wirken
und sich opfern, die keine Geschichte haben, oder deren
Vergangenheit ihm wenig oder nichts sagen. Aber diesem Manne fehlt
ein großes und bedeutendes, vielleicht das schönste Stück dessen,
was des Lebens geistigen Inhalt ausmacht. Erst durch die
Geschichte — und zwar durch die Geschichte, der wir durch die
Bande des Blutes angehören — wird uns bewußt, in wie hoher

519



Dankesschuld wir bei unseren näheren und ferneren Vorfahren
stehen, und eine wie große Verantwortung uns gegenüber den
kommenden Geschlechtern obliegt. Durch den Einblick in das

Kämpfen, Leiden und Siegen vergangener Generationen gewinnt
alles, was uns umgibt, lebendigen Inhalt, wird uns der Fleck Erde,
auf dem wir wohnen, zu etwas Besonderem, Einzigartigem und
Unersetzlichem; durch die Geschichte wird der Heimat die Würde
der Persönlichkeit verliehen.

*

Wenn Regen oder Trockne, Hagel oder Schädlinge dem Landmann

die Ernte zerstört haben, so pflügt er im Herbst den Acker
doch wieder von neuem und säet und hofft auf das nächste Jahr.
Und immer weiter, mag ein schlechtes Jahr dem andern folgen,
denn die Erde, die er bebaut, gibt — vielleicht kärglich — ihm
und seinem Volk das unentbehrliche Brot. Das Völkerrecht gleicht
dem Feld, das in einem gefährdeten Hagelstrich liegt. Aber auch
dieses Feld muß immer wieder angebaut werden, sein Ertrag ist
zum Leben nötig.

Darum müssen die, welche Wert und Bedeutung des Völkerrechts

erkannt haben, zum Wahlspruch das Wort nehmen: Arbeiten

und nicht verzweifeln!

*

Der Geist ist berufen, den Stoff zu bewältigen, er befähigt den
Menschen, sich die Erde Untertan zu machen und in der
Wirtschaft die äußeren Grundlagen des Lebens zu schaffen, zu sichern,
Zu verbreitern. Die Verantwortung bedeutet ihm Verpflichtung
zur Tat, sie zeigt ihm aber auch gleichzeitig das Maß für sein
Tun, denn alles Leben ist Leben in Gemeinschaft.

Geist, Tat, Verantwortung geben der wirtschaftlichen Arbeit
wie aller Arbeit Sinn, Wirklichkeit, Würde.

*

Die Welt, die uns vor allem sichtbar ist, ist die Welt des Willens,
der Tat, des Herrschens, der äußern Gestaltung. Hier kommt
scheinbar fast allein der Mann zur Geltung. Aber diese sichtbare
Welt ist auch die vergänglichste. Könnten wir in die tiefsten
Zusammenhänge des Geschehens blicken, so würden die Mütter, in
denen die Generationen miteinander naturhaft und seelisch
verbunden sind, als die wesentlichen Trägerinnen des
Menschengeschlechts erkannt werden. Und könnten wir diese Welt im Licht

520



der Ewigkeit sehen, so würde uns die selbstlose Liebe der Mutter
am reinsten von allem Irdischen das Licht des Himmels
widerspiegeln.

*

Die Forderungen des Evangeliums an die Menschen haben nach
der Ueberzeugung des Christen ihre objektive Gültigkeit in sich,
ihre Nichtachtung führt — früher oder später — zu Niedergang,
Zerstörung, Tod. Subjektiv haben sie Gültigkeit nur für die
Christen. Diese sind deshalb berufen, haben Recht und Pflicht, an
der Erneuerung der menschlichen Angelegenheiten im Geiste des

Evangeliums zu arbeiten. Sie sollen das Salz der Erde sein, das

Licht, das nicht unter den Scheffel gestellt, sondern auf den
Leuchter gesteckt werden soll. Nicht durch Abschließung kann
die Christenheit wirken, sondern dadurch, daß sie mitten in die
Welt hineintritt. Die christliche Kirche soll die Stadt auf dem
Berge sein, sichtbar nicht nur von den lieblichen Gärten, die sie
umgeben, sondern auch sichtbar von allen Enden der Niederung,
wo der Kampf der Menschen und der Völker vor sich geht.

Wenn der Christ sich fragt, wie die Welt dem Geist des
Evangeliums Untertan gemacht werden solle, so wird er bei seiner
Antwort wesentlich dadurch bestimmt sein, ob die sichtbare
Kirche oder die einzelne sittliche Persönlichkeit das Wesentliche
ist. Der Katholizismus steht auf dem ersteren Standpunkt und ist
damit zur Forderung der Hierokratie gelangt oder doch der
sittlichen Leitung der für die Politik Verantwortlichen durch die
Kirche. Denn die Politik gehört nach katholischer — durchaus
richtiger Anschauung — zum Gebiet des Moralischen. Dieser
Auffassung standen auch die Reformatoren nahe, die für die Kirche
das Prophetenamt den Regenten gegenüber in Anspruch nahmen.
Angesichts der kirchlichen Zersplitterung und der weitverbreiteten

Gleichgültigkeit, ja Feindseligkeit dem Christentum gegenüber,

steht der moderne Protestantismus auf dem Standpunkte
der sittlichen Autonomie des Einzelnen und der christlichen
Gemeinschaften gegenüber dem Staate. Diese Autonomie darf aber
nicht, wie es so oft der Fall ist, Absonderung vom Staat oder gar
pharisäische Geringschätzung dieses sein, sondern soll in aktivem
Einwirken im Geiste der Gerechtigkeit und der Liebe sich kundtun.

Für den Christen kommt es nicht — oder doch nicht in erster
Linie — darauf an, was ihm frommt, sondern was Gottes Wille
ist. Und dieser Wille ist, daß der Christ in der Welt wirke gerade
durch das, was ihn von der Welt und ihrem Wesen scheidet. Dazu
ist er aus ihr ausgesondert, aber nicht von ihr abgetrennt. Der

521



Christ wird sich nicht vermessen zu denken, daß er durch irgendwelche

äußeren Werke — und entsprächen sie noch so sehr der
Idee menschlicher Gerechtigkeit — das Gottesreich verwirklichen
könne; er darf aber auch nicht vergessen, daß die Menschen dem
Reich Gottes entgegenarbeiten können, nicht nur dadurch, daß sie
das Böse tun, sondern auch dadurch, daß sie es gewähren lassen.
Da liegt eine gemeinsame Verantwortung aller für alle, der sich
auch nicht entziehen kann, wer im Christentum eine Angelegenheit

ganz persönlicher und ganz innerlicher Natur sieht.

Der personhafte Charakter der christlichen Ethik kommt am
deutlichsten zum Ausdruck im Verhältnis von Mensch zu Mensch,
wie es in der unmittelbaren Hilfsbereitschaft des barmherzigen
Samariters gegenüber dem am Wege gefundenen Verwundeten der
Fall ist. Indessen erfordert der Dienst am Nächsten viele
Tätigkeiten, bei denen dieses unmittelbare persönliche Verhältnis von
Mensch zu Mensch fehlt, und doch geht es bei ihnen nicht weniger
um solchen Dienst. Die Gesinnung, aus der gehandelt wird, nicht
die äußere Gestalt des Wirkens, nicht der nach außen verkündete

Zweck, entscheidet über das Wesen jedes Tuns und damit
auch über alles, was als Hilfe für Leidende sich darstellt. Da jeder
Arbeiter seines Lohnes wert ist, verliert eine Tätigkeit ihre ethische

Würde nicht dadurch, daß sie das Auskommen ihres Trägers
sichert. In dem Maß, in dem sie ein wirkliches Opfer bedeutet, ist
sie Ausdruck des Ernstes, mit welchem der Mensch an seine Aufgabe

herantritt; das Opfer an sich ist aber noch nicht der Geist der
Liebe, der allein für das Wesen der Tat entscheidend ist.

Die hier wiedergegebenen Fragmente aus Aufsätzen von Max Huber sind
mit freundlicher Erlaubnis des Atlantis Verlags, Zürich, der dreibändigen
Ausgabe der Schriften Max Hubers «Heimat und Tradition», «Gesellschaft
und Humanität», «Glaube und Kirche» entnommen.

522


	Max Huber

