
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)

Heft: 6

Artikel: Im Garten des Erasmus von Rotterdam

Autor: Huebner, F.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758595

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758595
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IM GARTEN
DES ERASMUS VON ROTTERDAM

Von F. M. Huebner

Wir waren in einer Autotaxe aus der Stadtmitte von Brüssel
nach Anderlecht hinausgefahren, um dort das uralte Abteihaus
aufzusuchen, das im Jahre 1517 Erasmus von Rotterdam als sichere
Zufluchtsstätte gedient hatte. Die Besichtigung der von ihm einstmals

bewohnten Stuben hatte uns lange Zeit festgehalten, hernach
ergingen wir uns in dem stillen, von hohen Ziegelmauern umfriedeten

Garten, der auf der Hinterseite das Anwesen abschließt.
Die Stuben fanden wir in dem nämlichen Zustand, wie es darin

zur Zeit des Erasmus ausgesehen haben mochte. Es sind an Klosterzellen

gemahnende, doch freundlich eingerichtete Räume, die es

uns erlaubten, an Hand der ausgelegten Handschriften und Folianten

den Gedanken nachzugehen, die Erasmus daselbst beschäftigten.
Auch das kleine Schrägpult ist zugegen, an dem er je nachdem
sitzend oder stehend arbeitete, nebst dem Federkiel, womit er hier,
in untadelig klassischem Latein, seine berühmten Epistolae schrieb,
Briefe an Freunde überall in der damaligen gebildeten Welt, mehr
abwehrende als zustimmende Antworten auf ihre ungestümen
Fragen, ihre theologische Wissensgier. Denn wenn schon in der
Heiligen Schrift vieles dunkel und unerklärbar war, und solches
offenbar mit voller göttlicher Absicht, um wieviel mehr entzogen
sich dann die irdischen Wirren der Möglichkeit, sie zu enträtseln,
für das Verworrene eine einzige Lösung aufzuzeigen. Alle Abläufe
standen im Zwielicht des Für und Wider. Was heute wie Recht
aussah, konnte morgen Unrecht heißen. Wer weise sein wollte,
enthielt sich des Endurteils

Wendete Erasmus den Kopf vom Schreibpult zum Fenster, so
fiel sein Blick durch die bleigefaßten Butzenscheiben hinunter auf
die Pfade, Rabatten und Blumenbeete des Abteigartens. Das
Höfchen bildete einst wie heute eine sauber abgezirkelte Anlage. Die
geradlinigen, hell bestreuten Kieswege schnitten in den dunklen
Teppich der Grünflächen schachbrettartige Vierecke und waren
an den Ecken und Kreuzungen von Taxusbüschen bestanden,
welche die Schere des Gärtners zu kunstreichen Kugel- und

352



Pyramidenformen gestutzt hatte. Wie wohltuend, wie tröstlich all
diese Planmäßigkeit und Ordnung anmutete! Welch ein Gegensatz
zu der draußen in der weiten Welt herrschenden Wirrnis. Der
Anblick wirkte wie Balsam; er schenkte einem wieder Halt, wenn
man sich von den Sorgen über die Zeitläufte, von der Qual des
Nachdenkens über die ewigen Daseinswidersprüche zerrissen sah.

Erasmus wird denn auch häufig in diesen Garten hinabgestiegen
sein, um ein Weilchen Luft zu schöpfen und seine vom Schreiben
und Lesen ermüdeten Augen an den Farben der Blumenkelche,
am blanken Gefieder der Tauben, am satten Blau des Himmels zu
erquicken, der sich über den verhohlenen Ort wie ein seidenes
Zelt spannte. Freilich wird es niemals lange gewesen sein, denn
der Gelehrte war ein fröstlicher Mann, der selbst bei Sonnenschein

den pelzgefütterten Mantel umnahm. Außerdem rief ihn
ja sein Lebensauftrag zurück, die unaufhörliche Arbeit des
Textreinigens, des Uebersetzens, des Herausgebens, um derentwillen
man sich keine Ruhe, kein Verschnaufen und auch des Nachts
nur die kurze Unterbrechung von vier Schlafstunden vergönnen
durfte. Aber auch beim Schein der Studienkerze, wo vor ihm
nichts erhellt war als das schmale Papierblatt, über das seine
schreibende Hand so unentwegt, so flugs dahineilte, war der
Gedanke gut und bestärkend: Drunten, in der Finsternis, gab es
diesen Gartenhof, der einem am kommenden Morgen wiederum
seine reinliche, seine einwandfreie Wohlgestalt vor die Augen
breiten würde

Der Gelehrte war aus England gekommen, wo er, in Westminster,
auf Grund einer päpstlichen Sondervergünstigung der ihm lästigen
Verpflichtung entschlagen worden war, noch fürderhin die Mönchskutte

der Augustiner zu tragen. Als ein freier und weltlich
angezogener Mann durfte er nunmehr den Lehrstuhl besteigen, den
ihm die Universität Löwen angetragen hatte.

Erasmus hatte sich von der Uebersiedlung in die niederländische
Umwelt viel versprochen. Vielleicht, so hatte er gehofft, würde
ihm hier, auf heimatlichem Boden, endlich Ruhe, ja eine dauernde,
bis zu seinem Tode währende Aufenthaltsmöglichkeit beschert sein.
War er doch beständig auf der Suche nach dem für seine Studien,
für seine geistige Entfaltung, für seine körperliche Gesundheit
bekömmlichsten Lebensklima. Und welcher Himmelsstrich, welche
Menschenumgebung mochte dafür geeigneter sein als eben
Brabant, die niederländische Kernprovinz, wo seiner Natur die ihr
förderlichen Kräfte sozusagen aus dem Erdreich zuwuchsen? Aus
dem dietschen Umkreis war er geburtsmäßig hervorgegangen. Das
gewöhnliche Volk redete eine Sprache, die ihm, der sich in Wort

23 353



und Schrift einzig des Lateinischen bediente, vertraut und
kindheitslieb in den Ohren klang. Die Brabanter Obstgärten waren so
früchtestrotzend und zugleich so friedsam, daß er einen solchen
für das Geschehen seines ersten größeren Werks, der Anti-Barbari-
Gespräche, als Schauplatz gewählt hatte. Wahrlich, Brabant
entsprach seinem tiefsten, seinem geheimsten Verlangen nach Halt
und Verwurzelung, wie er dies noch gegen Ende seines Lebens
in einem Briefe bezeugen sollte, wo es heißt: «König Ferdinand
lädt mich mit großen Versprechungen nach Wien ein, jedoch
möchte ich nirgendwo lieber als in Brabant ausrasten.» Und als
dann sein letztes Stündlein schlägt, ist es kein lateinisches Gebet,
womit er seine Seele dem Ewigen befiehlt, sondern das «Lieve
God!» seiner ihm zuinnerst eigenen Muttersprache.

Aber die Universitätsverhältnisse Löwens enttäuschten. Auch
hier, wie an den meisten hohen Schulen des Abendlandes, herrschten

theologische Streitereien, Gesinnungsschnüffelei, berufliche
Mißgunst vor. Auch hier wollte man ihn, die Zierde des
Lehrkörpers, zu einem Parteinehmen nötigen, das ihm widerstrebte.
Auch hier erreicht ihn der in Deutschland entbrannte Hader. Die
deutschen Hitzköpfe nennen sich zwar mit Stolz seine Schüler,
seine Nachfolger. Sind sie es aber in der Tat? Wie anders als die
Männer in Wittenberg hatte er sich das Werk der Kirchenerneuerung

gedacht, nicht als Gewalttat und Umsturzhandlung, vielmehr
behutsam und umsichtig, in allmählicher Umwandlung, ohne Bruch
und Zerreißung des Herkommens, und überhaupt sollte man sich
nicht immer so laut, so verfänglich auf ihn als den Wegbereiter der
ganzen üblen Sache berufen. «Ich finde in mir selber nichts, was
in irgendwem den Wunsch aufkommen lassen dürfte, ein ,Eras-
miscus' zu sein. Alle diese Parteibetitelungen sind mir zuwider.»

Es gab also in Löwen keine Gelegenheit, sich abzusondern, für
sich zu bleiben, die Ungetrübtheit des inneren Gleichgewichts zu
bewahren. Erasmus flüchtete deshalb mit Vorliebe nach Ander-
lecht, wo er sich hinter den dicken Mauern der alten Abteiklause
vor der Erregung der Studentenschaft, dem Argwohn und dem
Neid der Mitdozenten, dem übertriebenen Lobpreis der deutschen
Umsturzgeister geborgen und unauffindbar wußte. Er war hier
der Gast des Kanonikus Pieter Wichman, der sich bemühte, es
ihm in den Gemächern des Oberstocks so häuslich, so anheimelnd
wie möglich zu machen

Wir hatten es also nach der Besichtigung des Hauses dem Brauch
seines früheren Bewohners nachgetan und waren, über die
knarrende, abgeschabte Holztreppe hinabsteigend, ins Freie des Hinterhofs

getreten. Wir konnten von hier aus zu den Fenstern empor-

354



blicken, dahinter Erasmus seinen Kopf über die geliebten
lateinischen Klassiker gebeugt hatte, und uns überhaupt von dem
ganzen Gebäude einen rechten Begriff machen. Es ist ein aus
Grauwakequadern errichtetes festes Haus, dem das steile Ziegeldach

und die getreppten Spitzen der daraus vorspringenden
Giebelgeschosse ein fast burgartiges Gepräge verleihen. Aus dem
gleichen Baustoffe sind die Mauern gefügt, die den Garten umfrieden,
nach Dicke und Höhe förmliche Brustwehren, die den gesamten
Bereich nicht nur gegen unliebsamen fremden Zutritt, sondern
selbst gegen die leidigen Geräusche der Außenwelt abdichten. Wer
sich diesen Ort zur Bleibe wählte, durfte sich hier in der Tat gar
wohl verteidigt fühlen.

Man vernimmt in diesem Garten nichts vom Lärm der Straßenbahnen

und Autos, die draußen auf dem Vorplatz den Verkehr
zwischen Anderlecht und Brüssel besorgen. Die Weltstadt, die sich
doch bis in diesen Vorort Haus um Haus verlängert, liegt hier
versunken. Trubel, Hast, Gier und Vergnügen — nichts davon
dringt in diese, von dem Wandel der Zeiten unberührte Einsamkeit.

Wer sich darin ergeht, vergißt das Tagfällige nicht anders
wie Erasmus selber, der sich hier ebensowohl den eitlen
Ansprüchen der Brüsseler Hofhaltung wie des Löwener Lehrkörpers
entrückt wußte. Und wenn die Stille einmal unterbrochen wird,
so nur vom klappernden Flügelschlag eines Taubenschwarms, der
in glitzerndem Bogen durch die sattblauen Lüfte kreist.

In diesem Garten ist man dem Geiste des Erasmus vielleicht
noch näher als droben in seiner Studierstube. Jene ist alles in
allem ein verlassenes Gehäuse. Die Versuche, das Dasein, das sich
darin abspielte, durch aufgestellten zeitgenössischen Hausrat,
durch Bilder, Bücher und Urkunden hinter Glas zu veranschaulichen,

haben etwas Künstliches. Was man erzielt hat, ist die
Schaffung eines Museums, einer Altertumssammlung, worin es,
unbeschadet der überaus gewissenhaften Sauberhaltung, nach
Staub und Moder riecht.

Hier im Freien spürt man dagegen das Aroma des erasmischen
Denkens leibhaftig. Hier reden zu einem all die Tugenden, die ihm
so über die Maßen teuer waren: Friedfertigkeit, Nachsicht,
Ordnungssinn und Lebensverständnis. Der Garten atmet sie aus; seine
Stille, seine Wohlgestalt spiegelt sie ins Sichtbare; man braucht
nur die Augen umhergehen zu lassen, nur die linden, aus den
Blumenbeeten aufsteigenden Düfte einzuziehen, nur dem Summen

der Bienen nachzulauschen, um von der in der Luft schwingenden

Nachlassenschaft des Erasmus bis in Gemütstiefen
ergriffen zu werden.

35 5



Las Erasmus seine abgeklärte Weisheit von dieser Umwelt ab?
Trug er sie in dieselbe hinein? Sei dem, wie ihm wolle: Sie trafen
verwandtschaftlich aufeinander, die Brabanter Erde und ihr großer
Sohn. Was Erasmus zu verkündigen hatte, war einfach das
Blutsvermächtnis seiner Herkunft.

Von Herkunfts wegen wußte er, daß die Welt nicht auf den
Sicherungen menschlicher Friedsamkeit und Verständigung
verankert ruhte. War doch seine Brabanter Heimat wie nur irgendeine

Gegend in Europa beständig von Waffengeklirr, Gemetzel und
Rechtsvergehen heimgesucht. Freilich: Waffengeklirr, Gemetzel
und Rechtsvergehen gehörten offenbar hinzu, damit das Menschengetriebe

in Gang blieb, nicht aber der Erstarrung verfiel.
Gewaltsamkeit, Raffgier und Wahn bildeten die Triebfedern, die den
einzelnen wie die Gemeinschaften, die weltlichen wie die
geistlichen Mächte stachelten und vorwärts stießen.

Die Einsicht war Erasmus sonach von Herkunfts wegen zu eigen.
Aber zur großen, weltumspannenden Schau hatte sie sich in seinem
Innern auf jenem Ritt über die Alpen gestaltet, als ihn, acht Jahre
vor seinem Eintreffen in Anderlecht, in der dünnen Luft des
Hochgebirges, die Erkenntnis wie ein jäher Schrecken durchfahren
hatte, daß die Narrheit des Daseins noch viel weiter als bloß bis
ins menschliche Tun und Lassen reichte. Die Torheit der Großen
und der Kleinen, ihr eitles Streben, ihr irrtümliches,
wahnbestimmtes Handeln, dies alles verstand sich für den Wissenden von
selbst; schon König Salomo, die Kirchenväter, die großen
Bußprediger am Rhein, Tauler, Meister Ekkehard, hatten darauf
hingewiesen. Daß sich aber der Irrwahn auch auf die spiritualen und
überzeitlichen Dinge erstreckte, dieses gefährliche Geheimnis
aufzudecken hatte sich noch keiner erkühnt. Einzig Erasmus hatte
zu schreiben gewagt: «Eine gewisse Verwandtschaft mit der Narrheit

hat auch die ganze christliche Religion und steht zur Weisheit
in gar keiner Beziehung. Wenn ihr hierfür Beweise wünscht, so
achtet zunächst darauf, daß junge Leute, Greise, Frauen und
Dummköpfe vor allen anderen an heiligen Handlungen und
religiösen Gebräuchen Vergnügen finden und sich darum auch stets so
dicht wie möglich an den Altar zu drängen suchen. Ferner aber
seht ihr, daß die frühesten Begründer der Religion sich einer
wahrhaft kindischen Einfalt befleißigten und den Wissenschaften
gänzlich abhold waren.»

Die Wissenschaften? Boten denn freilich sie letzte und
unumstößliche Sicherheiten? Stand es mit ihnen nicht vielmehr genau
so wie mit den Glaubens- und Andachtslehren? Man sehe doch
ihre Verkünder, die Professoren, Dichter und Redner, sie alle

356



Narren und Wahnbesessene, die über die Grenzen krampfhaften
Geklügeis nicht hinauskommen. Das Wahre, um dessentwillen sie
sich ereifern, ist Trug und Schaumschlägerei. Offenbar aber muß
dem so sein, weil das Richtige ohne seinen Gegensatz, das Falsche,
nun einmal nicht bestehen kann. Beides tritt immerzu gemeinsam
und hoffnungslos ineinander verflochten auf. War es nicht gescheiter,

sich das Leben zu nehmen, als hiergegen aufzubegehren. Denn
wohin führt das folgerichtige, rein vom Verstände geleitete Denken:
Zur Erkenntnis der Daseinsabsurdität. Aber dann schon lieber
fröhlich sein, sich's wohl ergehen lassen und trinken!

Natürlich war dieser Ratschlag, in den Erasmus seinen Lobpreis
der Narrheit hatte ausklingen lassen, ein unernster. Erasmus
persönlich war der letzte, ihn zu befolgen. Für ihn war es verpflichtend,

den Widersprüchen im Gefüge dieser Welt ins Gesicht zu
sehen, die Unlösbarkeit letzter, auf ein äußerstes Entweder-Oder
zugespitzter Fragestellungen als gegeben, als unentrinnbar zu
ertragen. Wie leicht machten es sich die Wittenberger, die so
bestimmt zwischen dem Richtigen und dem Falschen zu sondern
wußten, mit ihrer Entscheidung jedoch nur neuen Wortstreit,
neues Handgemenge, neuen Aberwitz in die Welt trugen. Zeugte
es von Mut, sich auf den Rückhalt der himmlischen Gnade zu
stützen? Tapferer erschien es Erasmus, so wenig auf diese wie auf
jede andere seraphische Rückversicherung zu bauen, und trotzdem
auszuharren, trotzdem und völlig allein und ringsum von Leere
umgähnt seinen Mann zu stehen.

Aber natürlich durfte man sich über derlei ketzerische Ansichten
nicht deutlich aussprechen. Eben darum hatte er seinen tragische]!
Erkenntnissen das Gewand der Narrheit umgehängt, die Bitternis
derselben durch muntere Witzeleien versüßt, dem Leser Lachpillen
gereicht, wo er doch rechtens in Tränen hätte ausbrechen müssen.
Und so ging dieses vor acht Jahren verfaßte Buch nun durch die
Welt, hochgepriesen von Geistlichen wie Laien, Lieblingslektüre
des Adels, ja des Heiligen Vaters, beständig neu aufgelegt, Anlaß

zu immer anderen gelehrten Kommentaren, dieses Buch des
Schalks und der listigen Irreführung, dessen Ruhm, just wegen
seines unermeßlichen Mißverständnisses, ihm nachgerade unleidlich

wurde.
Denn was war mit dieser grundstürzenden Verdächtigung des

Daseins letztlich ausgerichtet? Mußte sie nicht genau so als eine
Ausgeburt des Wahns wie alles übrige gelten? Ach, in welch
quirlenden Trichter finsterster Vorstellungen einen das Denken
doch hinabriß! Auch der Zweifel ließ sich offensichtlich anzweifeln,
nur daß man damit über den urgegebenen circulus vitiosus eben-

357



sowenig hinausdrang. Der Geist war eine Plage; er zerriß die
•irdische Einmut; der Bevorzugte kam ohne ihn aus.

Zum Glück lag dem Erasmus auch dies erbmäßig im Blut: Sich
über ganz einfache Dinge, über eine Blume, eine gute Mahlzeit,
ein schönes Gespräch freuen zu können, recht heraus, frei von
Hintergedanken. Die einfachen Dinge — bildeten sie für die
Rasereien des Gehirns nicht überhaupt das Gegengewicht und die
tröstliche Ableitung? Sich begnügen können, bei seinem Leisten
bleiben, aufgehen in der knifflichen Arbeit der Entzifferung, der
Uebersetzung, der Drucklegung alter Texte, hierauf kam es an,
und der Weisheit letzter Schluß war ein kleines, innig genossenes
Mußestündlein in diesem engen, weltabgelegenen Gartenviereck...

Auch an uns bewährt sich die inspirierende Kraft dieses
Gartenverstecks. Auch uns beschert der Anblick der unscheinbaren
Dinge rundum, die nichts weiter als da sind, überzeugend in ihrem
Sosein, ewig in ihrem Augenblicksbestand, eine glückhafte Lebenspause.

Gleichwohl heißt es sich losreißen und Abschied nehmen. Doch
sind wir nicht gesonnen, ins großstädtische Treiben Brüssels
spornstreichs zurückzukehren. Es gibt am Orte noch mehr zu besichtigen.
Nur einen Steinwurf weit vom Erasmushaus entfernt ragt die
uralte St.-Pieters-Kerk, ein Kleinod frühmittelalterlicher Baukunst
und auf einer Stelle errichtet, wo sich vor der christlichen
Zeitrechnung der Reihe nach römische, germanische, keltische,
vorgeschichtliche Heiligtümer erhoben. Die Reste liegen im Schöße
der Grundmauern; wo sich gegenwärtig Tag für Tag das Sakrament

der Fleisch-und-Blut-Wandlung vollzieht, rauchten ehedem
die Pflanzen-, Tier- und Menschenopfer. In verschleierter Form
lebt das alte Kultwesen sogar heute noch fort. Jedes Jahr, am
Tage des heiligen Guido, wallfahren nämlich die Bauern der
Umgegend zu der Kirche, hoch zu Roß oder die geschmückten Tiere
am Zügel führend, um für diese, die Pferde, das heilige Wodanstier,

den Weihesegen des aus dem Portal heraustretenden Priesters
zu erbitten

Heute ist der Platz und das Kircheninnere leer. Wir dürfen uns
ungestört umtun, bis wir jenes Altarbild entdeckt haben, um
dessentwillen St. Pieter in Anderlecht keinen geringeren Ruf
besitzt, eine «Anbetung der Hirten» von der Hand des Hieronymus
Bosch.

Der große Maler lebte ungefähr zur selben Zeit wie Erasmus.
Wie dieser entstammte er dem dietschen Wurzelboden. Das gleiche
Anliegen wie den Humanisten bewegte ihn, den Dämoniker. Wie
jener, so trachtete auch er, seine tragischen Erkenntnisse zu ver-

358



mummen, ihnen die Form des Scherzes, des Schabernacks zu
geben. Und wie um die schmalen Lippen des Erasmus dürfte ob
der geglückten Irreführung auch um den Mund des Hieronymus
zuweilen das gewisse herbe Spötterschmunzeln gespielt haben. Daß
sie sich persönlich begegnet sind oder voneinander auch nur
gewußt haben, ist wenig wahrscheinlich. Desto erstaunlicher, wie
sehr diese beiden Söhne des gleichen Zeitalters und des gleichen
Himmelsstrichs einander ähnelten.

Denn auf dieser «Anbetung der Hirten», die wir nun vor uns
haben, schauen von der Seite Gestalten herein, derbe und
unheimliche Gaffer, denen es auf dem Gesichte geschrieben steht,
daß sie in das liebliche Wundergeschehen Zweifel setzen. Man
trifft solche Beargwöhner und Zweifler auf allen Bildern des
Meisters. Ihr Mißtrauen scheint sich zwar nur gegen allerhand
diesseitige Umstände zu richten, gegen die Standesansprüche der
Ritter und Kleriker, gegen die Manipulationen der Arzneimänner,
die hochtrabenden Sprüche der Rechtsgelehrten. Aber in Wahrheit

werden viel tiefere Dinge der Zweideutigkeit und des Wahns
bezichtigt. Sieht man doch auf seinen Bildern aus der scheinbar
geordneten Schöpfung allerwärts die Geister der Unordnung
heraustreten, Zwitterwesen, Mißgeburten, Halb- und
Viertelsgeschöpfe, die den Gedanken, die Welt sei nach Vernunftgesetzen
eingerichtet, der Ungereimtheit zeihen. Ueberall mischt sich in
dieses Dasein das Wahngestaltige, das Widersinnige ein; das Richtige

und Gute schillert und gleitet ins Falsche und Böse hinüber;
der Kosmos taucht seine Wurzeln ins Chaos.

Als ein geistiger Verwandter des Erasmus erweist sich
Hieronymus zum andern durch die Tapferkeit, womit er das ihm
gewordene verpönte und esoterische Wissen erträgt. Muß er
dasselbe vor den geistlichen und weltlichen Machthabern zwar
geheimhalten, so wahrt er doch für seine Person die volle, auf den
Tumult der irdischen Wahnideen gerichtete Beobachterschärfe.
Wer sich in seine Bilder versenkt, denkt er, wird schon das
Gemeinte herauslesen. Doch auch wenn ihn niemand verstehen, wenn
er sich mit seiner tragischen Erkenntnis völlig allein befinden sollte
— gleichviel: Sie muß eingestanden, ausgedrückt, zu Figur und
Farbe gebracht werden. Solches erheischt die eingeborene Bestimmung,

und seiner Bestimmung heißt es die Treue halten.
Gibt es für das «Lob der Narrheit» des Erasmus ein beredt-

sameres Seitenstück als das «Heuwagen»-Gemälde des Hieronymus?

Es ist der äffende Reichtum einer Heufuhre, der man auf
diesem Büde in natürlichem Konterfei den Papst, den Kaiser, den
Burgunderherzog mit einem unübersehbaren Troß kirchlicher und

359



weltlicher Würdenträger das Geleite geben sieht, dazu Gelehrte,
Handelsherren, Handwerker. Und um den Aufzug ringsum Gezeter,
Gebalge, Betrug und Totschlag — zu welchem Ende? Um sich
eines wertlosen, von dem Fuder herabfallenden Halms zu
bemächtigen! Das heimliche Gelächter aber, wovon in der Schrift
des Erasmus jede Zeile begleitet ist, wird auf dem Bilde des

Hieronymus von den Dämonen und Unterweltsgestalten angestimmt, die
vor der Nase der Leute den gewähnten Schatz herziehen.

Dazwischen schieben sich freilich auf jedem Bilde des großen
Malers Ausschnitte, wo es ganz anders aussieht: Darstellungen
eines sich friedlich dahinschlängelnden Flußlaufes, eines lieblichen
Gartens voller fruchtbeladener Obstbäume, einer besonnten Aue,
auf der kleine Lämmchen sich ihres unschuldigen Daseins freuen,
eines stillen Waldrands, wo Häslein und Rehe arglos an Stauden
und Buschlaub knabbern. Diese, in den Aufruhr der Welt
hineinkomponierten kleinen Ruhe- und Seligkeitsinseln zeigen an, wie
sehr Hieronymus, auch er, von Natur aus nach Beschwichtigung,
Frieden, Weltverträglichkeit dürstete, wie sehr auch seine Weisheit

oder zumindest seine Sehnsucht in der Verehrung des
einfachen Lebens gründete.

Seltsam und außerordentlich die seelische Weiträumigkeit der
zwei Meister, darin beides, ohne einander zu stören, Platz fand:
Skepsis und Zustimmung, Spottsucht und Andacht,
Daseinsschrecken und Daseinsliebe. Daß sie ob ihrer Stellungnahme
zwischen den Gegensätzen, ob ihrer Zwiegesichtigkeit und ob ihrer
Vorbehalte geschmäht wurden, und die Menschen noch heute nicht
recht wissen, was sie an ihnen haben, nimmt wahrlich nicht wunder.

Uns mag ihr Leben und Schaffen zur Lehre dienen, daß man
sich im verwirrenden Hin und Her der Ungewißheiten beileibe
nicht dem Nichts in die Arme zu werfen braucht, den Strauß des
Lebens vielmehr voller ungebrochener Gemütssicherheit bestehen
soll — trotz allem.

360


	Im Garten des Erasmus von Rotterdam

