Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)
Heft: 5
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHATU

POSTUME BEGEGNUNG MIT DILTHEY

von Anni Carlsson

1911 starb Dilthey. Geboren wurde er 1833, zwei Jahre nach Hegels Tod.
Der soeben von Herman Nohl aus dem Nachlafl herausgegebene Band «Die
groBle Phantasiedichtung und andere Studien zur vergleichenden Literatur-
geschichte» (Vandenhoek & Ruprecht, Gottingen, 1954) mit Aufsdtzen aus den
Jahren 1860 bis 1895 <kommt», wie der Herausgeber betont, «in eine vollig
veranderte Welt>. In ihr steht auch diese spate Veroffentlichung anders da.
Sie gewinnt eine Bedeutung, die sie frither nicht haben konnte. Denn der
Abstand zum Damals 146t Diltheys geistige Individualitdt in einer Weise her-
vortreten und sich runden, wie das unter den Augen einer zeitgenossischen
Mitwelt noch gar nicht moglich war. Die geschichtlichen Erschiitterungen und
Veranderungen der letzten Jahrzehnte, die immerfort sich umbildende Welt-
und Selbsterkenntnis wirken an solcher Abrundung mit. Die postume Begeg-
nung mit Dilthey wird so zu einem Priifstein fiir die geistige Aktualitat seiner
Stoffbehandlung — zu einem Priifstein aber auch fiir die Selbstkritik des
Heute vor einem Groflen von gestern.

Der erste Eindruck ist spontan: welch ein Deutsch schreibt Dilthey! Eine
ebenso einfache wie bildsame Sprache, die noch in den verzweigtesten Ge-
dankengangen anschaulich bleibt. Heute, wo Literaten und Intellektuelle ein-
ander an verstiegener Rhetorik liberbieten, ist schon die Lektiire dieser Prosa
ein erlesener Genul}. Man spiirt hinter dem Geisteswissenschaftler und Psy-
chologen von Rang, der Shakespeare, Voltaire, Alfieri, Balzac, Dickens be-
trachtet, eine «Natur»> im vollen Sinn des Goethe-Wortes.

Dieses Buch macht die Armut der Gegenwart an groflen Naturen fiihlbar.
Diltheys Sprache ist die Gufiform einer organisch gliedernden Betrachtung.
Darum verweilt seine Wesensschau immer wieder im Ansatz vergleichend bei
dem Massiv der Hochgebirgslandschaft oder dem Ursprung der Stromquellen,
um hernach fortzuschreiten zu den Gipfeln und Quellpunkten geistigen
Wirkens.

Mit dem neunzehnten Jahrhundert steht Dilthey im Banne Hegels, im
Banne neu erwachter Besinnung auf die Geschichte. Hegels Philosophie der
Geschichte, seine Phinomenologie des Geistes, insbesondere seine Unterschei-
dung des Weltgeistes, des objektiven Geistes und der Volksgeister inspiriert
Dilthey, aus der Vogelperspektive Gemalder der Zeitalter und der nationalen
Kulturen, gerade im Hinblick auf die groBen Bliitezeiten abendlandischer
Dichtung, zu entwerfen. So erscheint die Figur eines Shakespeare, eines Cal-
deron, eines Cervantes und Alfieri gleichsam eingewoben in den Gobelin der
Epoche. Unzidhlige Linien strahlen im Genius zusammen, die ihn ankniipfen
an das Leben seines Landes, seiner Zeit, der Nachbarlander und Nachbar-
genien, vor- und zuriickweisend in nahe und ferne Zusammenhinge der Ge-
schichte, um so «vergleichend», iiber die groBen Individuen hinaus, «Grenzen
und Charakter des in ihnen wirksamen objektiven Geistes sich abzeichnen zu
lassen.

304



Diltheys Studien geben in erster Linie weitrdumige Ueberschau, nicht Ana-
lyse; sind doch die meisten von ihnen dem breiten Publikum von «Wester-
manns Monatsheften» vorgelegt worden. Aber seine Darstellung der Geistes-
geschichte ist nicht nur feinste plastische Reliefkunst, sie folgt auch in jedem
Zuge einer ebenso eigentiimlichen wie tiefschiirfenden Wesensschau. So findet
der Leser im Detail der geisteswissenschaftlichen Skizzen eine Fiille adsthe-
tischer Erkenntnisse und Durchleuchtungen, die nur in weiterem Ausbau, in
Erganzung und Erprobung an konkretem dichterischem Material ihre eigent-
liche Fruchtbarkeit entfalten konnten. Immer wieder gibt Dilthey Abbrevia-
turen geistiger Vorginge, die wie ein zusammengelegtes Netz erst auseinander-
zufalten wéren, um ihre ganze vielmaschige Verkniipfung zu ermessen.

Diltheys Betrachtung arbeitet mit fiinf zentralen Kategorien: Geschichte —
Leben — Individuation — Seele — Geist. Ihnen ist wesentlich, daf3 sie ebenso
von innen her erfahren wie von aullen beobachtet werden konnen. Auch lafit
sich sagen: der Geschichtsprozell ist das Ganze, in dem Leben, Individuation,
Seele, Geist Teilmomente ausmachen. Jedes dieser Teilmomente hat noch ein-
mal seine reiche eigenartige Problemfiille fiir sich. Dilthey macht die Struk-
turen des Gesamtbildes sichtbar; er schraffiert die Verbindungen und Veréste-
lungen, die weitere Problemzentren in sich fassen. In dem mannigfaltigen
historischen Gemailde umrei3t er die schopferischen Individualititen, kenn-
zeichnet ihre Eigenart mittels der psychologischen Amnalyse und betrachtet
ihren Anteil an der gemeinsamen Kultur, am geistigen Leben und der Aus-
formung dieses Lebens in der Geschichte.

Wenn Dilthey als Anwalt der <Lebensphilosophie» gilt, so ist dies bei ihm
keine graue Theorie. In jedem Satz seiner Studien spilirt man den Schlag der
Wiinschelrute, die noch durch «der Gebilde losgebundene Reiche» hindurch
an die Quellen selber riithrt. Es ist das Leben am Grunde, seine unverbliimte
Regung, die Diltheys Blick sympathetisch anzieht, wenn er Geschichte und
Kultur, Kunst, Literatur und Wissenschaft betrachtet. Und weil dem so ist,
geht von diesen Studien mehr aus als bloBe geisteswissenschaftliche Beleh-
rung; ihre Art der Schau ist ein Urphdnomen, eine Einweihung aus erster
Hand, die den Leser wesenhaft bereichtert. Ein Satz aus «Shakespeare und
seine Zeitgenossen> kennzeichnet Diltheys geniale Anschauungskraft und
konnte dem ganzen Buch als Motto dienen: «Jeder neue Tiefblick in die Krifte
des Lebens ist unermefllich fruchtbar, und seine Konsequenzen erstrecken sich
auf alle Gebiete desselben.» Die Fahigkeit, in die Tiefe hinabzublicken, zu den
geschichtlichen Kriften und ihrem Antagonismus der Leidenschaften durch-
zudringen, setzt eine von vielfdltigen Lebensspannungen erfiillte eigene Tiefe
voraus. Die innere Erfahrung scheint bei Dilthey immer durch, etwa wenn er
sagt: «Jeder erfahrt an seinem eigenen Schicksal, wie wenig wir Denkappa-
raten gleichen. So steht auch bei jedem Wechsel geistigen Lebens der ganze
Mensch hinter dem, was geschieht. Er ist immer da mit seiner Imagination,
seinen Affekten und seinen Torheiten. Seine Natur ist immer im Begriff, her-
vorzubrechen und jedes gedankliche Gebaude, jedes Ordnungssystem nieder-
zuwerfen, das er eine Zeit hindurch bewohnt hat.» Das ist Korrektur am
Hegelschen Rationalismus, wie denn iiberhaupt die groBartige Feststellung
Diltheys: «Die Menschennatur selber offenbart sich nach ihrer Inhaltlichkeit
(von mir gesperrt) in den groBen Wendungen der Geschichte. Denn die Ge-
schichte allein zeigt, was der Mensch sei» — in Philosophie und Geisteswissen-
schaften Epoche gemacht und der Forschung einen Weg gewiesen hat, der
sich unter anderem noch bis in die Untersuchungen einer «materialen» Wert-
ethik von Max Scheler und Nicolai Hartmann verfolgen l4Bt.

20 305



«Lebensdichtung», gebunden an die <Lebensordnungen» ihrer Epoche, deren
«Lebensauffassung» und <Lebensprobleme> widerspiegelnd, ist immer «von
einem geschichtlichen Bewuftseinsvorgang getragen». Von diesem erhilt die
Dichtung die zeitgenossische «Struktur des Lebens», die das «Verhiltnis von
Charakter und Schicksal> aus dem geschichtlichen Augenblick bestimmt. Da-
mit ist fiir die Dichtung das Problem der Individuation gestellt.

Wenn Dilthey Shakespeare als den <Seher der Individuation» feiert und
wenn er das weiter ausfithrt: «Sonach liegt das neue Sehen, das in ihm auftritt,
die Erweiterung des Einblicks in die geistige Welt, deren Organ er war, in
dem Sinn fiir die Abstufung der Individualitaten», so hat er mit diesen Worten
auch sich selbst gezeichnet. Hegel pragte den lapidaren Satz: «Das Individuum
der Geschichte ist der Weltgeist.» Dilthey lehrte die Geisteswissenschaften
«das neue Sehens fiir den Gestaltenreichtum dieses Proteus, fiir die geschicht-
lich gewachsene Individuation der Nationen, Zeitalter und Kulturen und fiir
die aus ihrer Mitte hervorragenden grofien Individuen in der Abstufung ihrer
Bedeutung. Auch das Kunstwerk erschliefit sich neu unter solchem Aspekt.
«So ist jedes groBle Werk eine Welt fiir sich. Die Individuation in ihm ist von
dem inneren Mittelpunkte des Werkes aus vollzogen. Da aber die Reihe der
Werke eines groflen Dichters eine Entwicklung ausmachen, so besteht in
bezug auf die Individuen, welche in ihnen auftreten, eine innere Verwandt-
schaft. Sie gehoren einer Familie an. Ein bestimmter Umkreis von typischen
Personen macht diese Familie aus, und sie haben untereinander als Geschopfe
derselben Dichterphantasie eine Familiendhnlichkeit.» Aus diesen wenigen
Satzen lieBle sich wie aus einer Nulischale Stoff fiir eine ganze Theorie her-
vorziehen, die Werke der epischen und dramatischen Dichtung neu zu sehen
— ein Gedankenreichtum, der bei Dilthey auf Schritt und Tritt begegnet.
Weiterhin wird dann auch die einzelne Dichtung grundséitzlich im Koordi-
natensystem der Geschichte lokalisiert, ndmlich so, «da} die Darstellung der
Individuation immer subjektiv und zwar personlich, national und in geschicht-
licher Abfolge bedingt ist. Die groflen Epochen in der Geschichte der Poesie
von Europa sind zugleich Abschnitte in der dichterischen Auffassung von der
Individuation der allgemeinen Menschennatur.»

Hier schliefit Dilthey wieder an Hegel an, sowohl was die dreigestufte Be-
dingtheit der Dichtung anlangt als auch in der Auslegung, daf3 hinter aller
Individuation noch das Abstraktum «der allgemeinen Menschennatur» stehe.
Die groflen Epochen, die «Abschnitte> in der Geschichte der Poesie, verkor-
pern so gewissermallen dichterische Individuationen zweiten Grades, in wel-
chen die subjektiven Schopfungen der einzelnen Dichter zur Gestalt des
objektiven Geistes zusammentreten.

Der Schliissel zur Dichtung ist fiir Dilthey die «<psychologische Analyse»
des Dichters und seiner Zeit. In den letzten Jahrzehnten ist die «Welt fiir sichs,
welche jede geistige Schopfung darstellt, mehr als eine eigengesetzliche, von
ihrem Schopfer abgeloste Gestalt erkannt worden. Im Gegensatz zum lebenden
Geist ist ihr gemeinsames Merkmal die Seinsweise des <objektivierten Geistess,
wie Nicolai Hartmann in Erganzung der Hegelschen Entdeckung des objek-
tiven Geistes den in ein andersartiges Material hineingeformten geistigen Ge-
halt definiert hat. So tritt heute in steigendem MalBe neben die Literatur-
geschichte die Literaturwissenschaft als Wissenschaft von der dichterischen
Form. Fiir sie ist der Schliissel zum Erfassen der Dichtung im Werk selbst
verborgen. Denn die Biographie des Dichters mit allen Einzelheiten seiner
subjektiven Artung bleibt aullerhalb der Dichtung; sie vermag nicht zu zeigen,
nach welchem Gesetz der poetische Organismus sich herangebildet hat, wie

306



das Werk «gemacht» ist. Weil das Geheimnis der Dichtung die Genesis der
Form ist, setzt die Analyse heute an der Sprachgestalt an; sie ist Werkanalyse
und als solche eine Arch&ologie besonderer Art. Sie tastet sich auf Wegen
vorwirts, die im MaBe ihres Eindringens nach innen zu kenntlich werden, und,
streng genommen, bekommt die Untersuchung die Dichtung iiberhaupt nur
dort zu fassen, wo am Bau der Sprache, an der poetischen Gliederung, an
Rhythmus und Bildgebiarde, kurz: an der geprigten Form abgelesen wird,
was das Wesen am Grunde erhellt. Dichtung ist Filtrierung und verwandelnde
Gestaltung des Stoffes; ihr sublimes Wesen ist die entstofflichende Kraft der
Gestaltung, welche die Figuration des Ganzen durchatmet. Es gilt, diese Figu-
ration so zu durchleuchten, dafl die Wesensatmung spiirbar und intakt bleibt.
Das biographische Element: Leben, Individualitat, Charakter, Schicksal des
Dichters sowie der mittelbare stoffliche Anteil von Zeit, Welt und Geschichte
fallen fiir eine Dichtung nur ins Gewicht, sofern sie in ihre Gestalt eingegan-
gen und als Gestaltelemente an dieser selbst aufweisbar sind.

Wir finden in jeder Dichtung eine Hieroglyphe, die mehr zu offenbaren ver-
mag, als ihr Schopfer wei. Der Gehalt einer Dichtung deckt sich nur zum
Teil mit der absichtsvollen Darstellung des Dichters; dariiber hinaus um-
schliefit das Werk viel unbewullite Gestaltung. Darum geniigt es heute nicht,
eine Dichtung nur so zu betrachten, wie der Dichter es vorschreibt oder aus
seinem Werk nur das herauszulesen, was seinen Absichten gemil ist. Selbst
die Anweisung des Dichters kann dem Betrachter letztlich nicht Fiihrer sein.
Er mull ins Tiefere, Namenlose hinabdringen, in jene terra incognita ersten
Keimens, die Bewufites und Unbewufltes, Geplantes und unwillkiirlich Wach-
sendes, individuelle und typische Form noch ungeschieden umschlief3t. Dil-
theys Studien dieses Bandes sind noch unerschiittert von jenen «Tiefblickens»,
mit denen Nietzsche, Freud, Dostojewski unsere Kenntnis der menschlichen
Natur revolutioniert haben. Um zu zeigen, wie die Sichtweise seit Dilthey sich
vertieft hat, sei etwa angekniipft an jene von ihm geschilderte <italische Auf-
fithrung, wie man die Bithne auf dem Markt in drei Stockwerken aufbaute.
Da war oben, prachtig geziert, der Himmel mit Engeln, Heiligen und Orgel-
spiel zu schauen; das mittlere bezeichnete die Erde; im unteren war der
Schauplatz fiir die Taten des Teufels und seiner Gesellen.»

Dilthey und mit ihm die Literaturwissenschaft bis ins zwanzigste Jahrhun-
dert hinein blieb bei der Betrachtung der Figuren stehen. Und wenn es eine
«psychologische Analyse» gab, dann galt sie den dargestellten Charakteren
oder dem Dichter. Heute wird man sich nicht mit dieser Alternative be-
gniigen, sondern vor einer Dichtung und ihren Figuren die Frage erheben:
was ist hier Gestalt geworden iiber Wissen und Absicht des Dichters hinaus,
was bedient sich dieses besonderen schopferischen Mediums, um sich zu offen-
baren? Damit sind auch die Michte in den Blick geriickt, die iiberpersénlich
an der Individualitit des Dichters formen, wie etwa Leben, Umwelt, Geschichte,
Zeitgeist, deren Vorhandensein und kollektiven Formungsprozef3 die Dichtung
mitgestaltet; es sind aber auch die kollektiven psychischen Krifte und Formen
diesseits der Individualitit in die Frage einbezogen, die Archetypen und vor-
geformten Symbole des Seelenlebens, welche die Dichtung als Formung zwei-
ten Grades schon aus einem unteren Reich empfangt und {ibernimmt. —
Blickt man mit der Frage: was ist hier Gestalt geworden, auf die von Dilthey
geschilderte dreistockige Biihne, so ist die Raumstruktur mythischer Welt-
anschauung nicht die letzte Antwort. Vielmehr wird noch eine tiefere Schicht
aufweisbar, in der dieses mythische Weltbild sich zu formieren scheint als
groflartige Analogie der «dreistdckigen» Menschennatur mit ihrer geistigen

307



Hohe, ihrer irdischen Aktionsmitte und der Tiefe der Triebddmonen. Damit
erweitert und kompliziert sich — gar micht nur im psychologischen Sinn —
die Frage nach der dichterischen Verkniipfung von Erlebnis- und Symbol-
strukturen, die ihrerseits viele Teil- und Unterfragen nach sich zieht.

Daf} bereits Diltheys «psychologische Analyse» Kategorien des Seelenlebens
ganz neu durchleuchtet hat, die auch an der dichterischen Objektivation noch
faBlbar werden und zu einem neuen Verstindnis ihrer Form Entscheidendes
beitragen, zeigt seine Analyse der «Einbildungskraft>. Gegeniiber der popu-
laren Auffassung, da} die Phantasie des Dichters aus dem Nichts <erfindes,
betont Dilthey: «Unter Phantasie ist selbstverstindlich nicht eine besondere
seelische Kraft zu verstehen. Unsere Wahrnehmungen unterliegen bei ihrem
Wiederauftreten unter den Bedingungen des seelischen Zusammenhangs be-
standig zarteren oder stidrkeren Veranderungen; jedes Erlebnis, jeder Ge-
schichtsverlauf unterliegt in immer wachsendem Grade dieser Verinderlich-
keit. So wirken Bildungsprozesse dauernd von dem erworbenen Zusammen-
hang des Seelenlebens aus; in stimmungsvoller Erinnerung, in den Leiden-
schaften, in sehnsiichtigen oder &ngstlichen Bildern der Zukunft ist unser
Gefiihls- und Triebleben wirksam an ihnen. Unwillkiirlich und willentlich
arbeiten sie dann in Sage, Mythos, Religiositdt und Kunst. Und so ist kiinst-
lerische Phantasie nur der Inbegriff dieser Vorgédnge in einer geistigen Organi-
sation, in der sie eine besondere Energie gewonnen haben; und zwar von der
Energie der Bilder und Erlebnisse, von der bildlichen und gefiihlsmaBigen
Stiarke ihrer Reproduktion, gleichsam von der Modulation in ihrer gefiihls-
mafBigen Umformung ab bis zu der selbsttitigen Energie, welche eine erhohte
Wirklichkeit hervorbringt, die iiber den Bereich der Realitdten sich ausspannt
als ein zweites Reich der kiinstlerischen Gebilde.»

Die Analyse der Einbildungskraft hat fiir die Literaturwissenschaft zen-
trale Bedeutung, denn diese Kraft wird nur an ihrer Schopfung, der Einbil-
dung, greifbar; die Funktion des Dichters ist hier zugleich Funktion der
Dichtung. Der ganze vielfiltige Prozell, der unter dem Namen <Phantasie»
geht, 1aBt sich darum an den Vorstellungsgebilden, zu denen er sich ver-
dichtet, ablesen; sie objektivieren die inneren Vorgange, das Wiederbilden
und Verwandeln, das Schichten und Ueberformen, das Aufnehmen und Ab-
lagern, zu Komponenten der poetischen Vision. Mit genialem «Tiefblick» weif
Dilthey freizulegen, was fiir die Erkenntnis des Seelenlebens und fiir das
Erfassen von Dichtung grundsatzlich bedeutungsvoll ist: Phantasie ist nicht
spielende Willkiir; Phantasie ist das mannigfache Flechtwerk eines seelisch-
geistigen Kausalzusammenhanges, der nach eigenen, noch weitgehend uner-
forschten Gesetzen arbeitet.

Dem zusammengesetzten Charakter der geistigen Schopfung entsprechend,
fordert Dilthey in einem der interessantesten Stiicke des Bandes: «Charles
Dickens und das Genie des erziahlenden Dichters» «ein zusammengesetztes
Verfahren fiir die wissenschaftliche Analyse eines Dichters, seiner Werke und
seiner Stellung in der Literatur». Dieses muf} einmal die im Dichter «wirkende
Phantasietitigkeit in ihren individuellen Ziigen studieren» — in den Briefen
und Tagebiichern von Dickens, empfiehlt Dilthey, mufl sodann «die Lage
der Kultur und Literatur, die ihn bedingte, ihm seinen Stoff an Menschen und
Begebenheiten, seine Aufgabe gab», untersuchen —, und mul} drittens «seine
Technik, den Kreis seiner Charaktere, die besondere Art von Verbindung der-
selben zu einem Bilde der Welt, die in dem Tiefsten seines Wesens gegriindet
ist, zu kldren unternehmeno..

308



ZU CARL J. BURCKHARDTS «VIER HISTORISCHEN BETRACHTUNGEN:!

Die Kunst des Erzdhlens erreicht erst dann ihre hochste Stufe, wenn sie in
der Wiedergabe einer «Geschichte» das Geschichtliche beriihrt, wenn sie das
zeitlich Entscheidende im Rahmen des Zeitlosen erfafit und in ihr die Gesamt-
heit menschlichen Geschehens fithlbar wird. — Andrerseits wird die Historie
nur ganz der Geschichte gerecht, wenn in ihr das menschlich Erlebte als Hin-
tergrund der kausal verkniipften Tatsachen erscheint.

Bei Carl J. Burckhardt treffen sich sowohl die Kunst des Erzidhlens wie der
Sinn fiir die Geschichte; denn es gibt kaum eine «Geschichte», die er erzahlt,
in der nicht der grofle Raum ihrer Zeit sich 6ffnet, wie er andrerseits in seinen
historischen Schriften wie in dem kleinen Bande der vorliegenden Historischen
Betrachtungen eine Epoche insbesondere durch die Schilderung jener Men-
schen lebendig werden 1dft, in deren Denken, Wollen und Handeln die Le-
bensstromungen einer Zeit zusammenfliel3en,

Die erste der «Vier Historischen Betrachtungen» handelt von «Calvin und
der Theokratischen Staatsforms. Das machtigste Spannungsverhiltnis mensch-
lichen Lebens tritt in ihr in Erscheinung: jenes zwischen geschichtlichen und
iibergeschichtlichen Méchten, jenes zwischen Zeit und Ewigkeit. Verankert in
der Heiligen Schrift als einer absoluten Grundlage des Lebens ist der Refor-
mator in der Ausfithrung seiner Absichten zugleich bedingt durch seine eigene
Zeit und deren Umstédnde. Calvin war Lateiner und Legist und stammte wohl
auch seiner Vorstellungen gemall aus dem schon damals national geeinigten
Frankreich. Sein Blick aber reichte iiber sein Jahrhundert hinaus, wenn er
in einer festen Ordnung der Gemeinschaft im Sinne einer internationalen und
unabhingigen Civitas nur den wahren {iberirdischen Wert der glaubigen Per-
son zu wahren versuchte. Seine Absicht — die unser Verfasser von spiteren
Mifldeutungen zu befreien sucht — fiihrte ihn dahin, aus dem Bereiche des
Geistigen eine feste Ordnung in dieser Welt zu setzen.

Sully dagegen schuf sie durch politische Erfahrung auf einem begrenzten
Raum. In kurzer Zeit fithrte er als Vertrauensmann Heinrich IV. Frankreich
aus dem Bankrott heraus, um dann spater aber, als er nach des Konigs Tode
zuriickgezogen lebte, «in sich selbst die grofite Kraft seiner Epoche zu iiber-
winden, ...den jungen, zukunftstrachtigen Nationalismus». Welche inneren
und dulleren Voraussetzungen ihn zum Ausreifen des Planes einer {ibernatio-
nalen europiischen Gemeinschaft fithrten, dies wird im zweiten Aufsatz liber
«Sullys Plan einer Europaordnung» in einem einzelnen Menschen erlebt, der
seine Zeit bestimmte und sie zugleich durch seine geistige Kraft iiberlebte.

Inbegriff einer Zeit, ja eines «Zeitalters» — doch in einem andern Sinne —,
ist Ludwig XIV. In einer noch gemesseneren Knappheit der Sprache erleben
wir in der «Betrachtung» tiber «Ludwig XIV. und die Kaiserkrone», was histo-
rische Dramatik ist, diesen Weg zum Hohepunkt und zugleich zum Nieder-
gang einer historischen Entwicklung, der in der gewaltsamen Besetzung
Strallburgs versinnbildlicht wird, in jener Handlung, in der Anmallung zu
duflerem Versagen fiihrte. — Ludwig XIV. aber erscheint in seinem Trachten
nach der Kaiserkrone als dem Symbol der politischen Einheit der Christenheit
nur als der Trager einer Rolle, die er in ihrem urspriinglichen Sinne nicht
mehr verstand, so gut wie ja die Nachahmung nie das einmalig Erlebte erreicht
und der «Herrscher» zuriickbleibt hinter dem wirklich «Souveridnen», den
César durch seine iiberlegene geistige Hoheit verkorperte. Erst in den letzten
Jahren seines Lebens, als das «<Hochgefiihl der gloire> lingst in ihm erloschen

1 Manesse Verlag, Ziirich.

309



war, erreichte Ludwig XIV. in hartem Selbstabtoten jene spite einsame Sou-
verdnitdt, in der er als der barocke Konig erscheint. <Ludwig XIV. aber ist
kein Casar, er ist ein Konig, er ist kein Beginner, er ist ein verschwende-
rischer Erbe und ein spater Vollender zugleichs (S.73). In diesen Worten
driickt sich das Paradoxe des geschichtlichen Lebens aus, das in der Kontinui-
tdt des Geschehens eine Wiederholung nicht erlaubt.

Das Streben nach politischer Einheit schlieBt aber bereits in sich den Kern
der Auflosung, wenn die Macht und der Wille zum Besitz seine treibenden
Elemente sind. Dal} es viel eher die kleinen Gemeinschaften sind, in denen ein
geistiges Erbe als ein dauernder Besitz bewahrt wird, dies soll im vierten
Essay iiber «Stddtegeist» beleuchtet werden. Ausgehend von dem als geistige
Einheit in seiner Sicherheit des Mafles und Stiles immer wieder neu auferste-
henden Athen fiihrt er uns zu einer begrifflichen Umschreibung von dem, was
Kultur ist, um dann dieselbe am Aufkommen und Bestehen von europiischen
Stadtegemeinschaften des Mittelalters und der Neuzeit zu beleuchten.

Kultur, dieses nie mehr als in unserer Zeit genannte Wort, in der uns die
Gefahr ihres Verlustes bedroht, sei es durch eine innerliche Vergroberung und
Verhédflichung wie durch eine von auflen her drohende Barbarei, erfihrt in
keiner andern Weise eine entsprechendere Untersuchung als in einer Studie
wie dieser, welche die Ursachen und Voraussetzungen einer hoheren durch
Sinn, Mall und Schénheit befestigten, durch geistige Tiefe und Klarheit er-
hellten Lebensform ergriindet.

Dem schriftstellerischen Werk von Carl J. Burckhardt, in dem immer wieder
derselbe Gedanke neu in Erscheinung tritt vom Bewahren, Verlieren und Ver-
filschen des «Besitzes>» — sei es in der Form der Novelle wie in der «<Hohles,
sei es in den vorliegenden historischen Betrachtungen, kommt deshalb selbst
eine kulturbringende Bedeutung zu, als es in einem Zeitalter der Entwertung
den Sinn fiir Wertunterschiede schafft.

Schon oft ist auf das schriftstellerische «Konnen» unseres Verfassers hin-
gewiesen worden. Es sollte aber hervorgehoben werden, dal es nicht eine
virtuose Fahigkeit, sondern nur ein entsprechendes Mittel einer Geistes- und
Lebenshaltung ist. Der Satz ist das Bild des Gedankens, sein Rhythmus Aus-
druck jenes <«Taktgefiihls», das der <«Bildung» als einer Lebensgewohnheit
entspricht. Gemeint ist jene Bildung, die verankert ist im Bewufltsein von
Unterschieden zwischen Wahr und Falsch, zwischen kostbar und billig, zwi-
schen dem Endgiiltigen und dem Zufilligen; denn in ihr ist das Einzelne nur
Gegenstand einer Gesamtvision des Lebens. In ihr werden die Voraussetzun-
gen zur Meisterschaft erfiillt; denn sie flieBt aus jener Substanz, die der Zeit
standhilt. Heidi Marie-Louise Vollenweider

DIE KIPPENBERGS

Ein Leben im Dienst des Geistes

Zu dem, was wir Bliiteepoche der Dichtung nennen, gehort nicht nur das
Dasein auferordentlicher schopferischer Geister, denen es gegeben ist, das
losende Wort auszusprechen, so dall sie wie etwa Goethe im «Werther» oder
Hofmannsthal im «Tor und Tod» fiir eine ganze Generation sprechen; es ge-
horen dazu vielmehr auch Menschen, die die Werke der Dichter aufnehmen

310



und, ins Buch verwandelt, dem Leser darbieten. In unserer klassischen Epoche
haben Goschen, Cotta und Perthes und in der Schweiz Orell Fiillli diese Auf-
gabe mit Geschick und Verantwortungsbewufltsein durchgefiihrt. Fiir die
Bliiteepoche der deutschen Dichtung zwischen 1890 und 1930 iibernahmen
in Deutschland Manner wie S.Fischer und Anton Kippenberg, um nur die
wichtigsten zu nennen, diese Aufgabe. Zum Ruhme S. Fischers haben sich bei
seinem Tode die Stimmen der Besten erhoben. Ein Gleiches geschah 1924 bei
Anton Kippenbergs 50. Geburtstag in der hervorragenden Festschrift <Navi-
gare necesse est», und 1950 bei seinem Tode. Mit Recht hat ihn damals ein
Schweizer, Henry Tschudy, einen «Verleger-Konig> genannt. Aber wenn alle
diese zum Ruhm des Menschen gesprochenen und geschriebenen Worte langst
vergangen sein werden, wird das Werk dieses Mannes, der Insel-Verlag,
weiterleben. Was der Insel-Verlag seit seiner Griindung im Jahre 1902 bis auf
diesen Tag flir das deutsche und, wir miissen es mit Nachdruck aussprechen,
fiir das abendldndische Geistesleben bedeutete, ist heute noch kaum zu er-
messen. In diesem Verlag erschienen nicht nur die Werke der wichtigsten
lebenden Autoren dieser Epoche, hier wurde auch die Ueberlieferung auf
eine Weise gepflegt, die, allem musealen Kult fern, dem Leben diente. Die Art,
wie hier die Lebenden neben den groflen Toten standen, erscheint uns ebenso
wunderbar wie die Art, die neben das kostbare und bibliophile Buch das
Volksbuch, die wohlfeilen Reihen, vor allem die Inselbiicherei stellt.

Wer aber vom Insel-Verlag spricht und von der Wirkung, die von ihm auf
das gesamte Geistesleben ausging, der darf nicht nur von Anton Kippenberg,
dem Leiter des Verlages (seit 1905) sprechen, sondern muf} mit gleichem Nach-
druck und mit gleicher Liebe an Katharina Kippenberg, die Gattin, erinnern.
Denn dies ist das andere Wunder dieses Hauses, dafl hier zwei Menschen,
Gatte und Gattin, sich zu einer Gemeinschaft zusammenfanden, die nicht nur
dem Leben, und welch vorbildlichem und verpflichtendem Lebern, sondern
ebensosehr dem Verlag galt.

Schon vor dem Ersten Weltkrieg, vor allem aber zwischen den beiden Krie-
gen, galt «die Insel», wie man allgemein sagte, ohne dabei immer an den sym-
bolischen Charakter dieser Benennung zu denken, fiir viele schreibende Men-
schen, vor allem unter den Jiingeren, als das grofle Ziel ihres Lebens. In der
«Insel» ein Buch zu verlegen, war die Sehnsucht aller Ernststrebenden. Dann
und wann einen Besuch im Verlag oder im gastlichen Privathaus des Ehe-
paares in der Richterstrafle in Leipzig machen zu diirfen, war ein Erlebnis, das
lange in denen nachlebte, denen dies Gliick widerfuhr. Ich erinnere mich
solcher Besuche und des unvergeflichen Zaubers, der vor allem von Katharina
Kippenberg ausging. Die Gegenwart des Geistes der groflen Zeitgenossen be-
rithrte sich mit der Gegenwart der geistigen Vergangenheit, die dem Gast vor
allem im Haus in der Richterstrae durch Anton Kippenbergs einzigartige
Goethe-Sammlung entgegentrat. Begliickend war es, zu beobachten, wie sich
das Ehepaar erginzte. Katharina Kippenberg war eine sehr sensible, aber auch
sehr kluge Frau; ein fein ausgebildetes Gefiihl traf sich mit einem klar unter-
scheidenden Kunstverstand, Fahigkeiten, die das Gesprach mit ihr zum kleinen
Fest werden lieflen, die sie aber auch instandsetzten, aus dem Schrifttum, das
ihr angeboten wurde, das herauszufinden, was echt und giiltig, was dem Verlag
gemiaf} war. Die Auswahl war streng. Auch hier gab es freilich dann und wann
eine Enttduschung, auch hier waren Krisen zu iiberwinden, aber im ganzen
blieb die Entwicklung kontinuierlich und rein.

Anton Kippenberg war nicht minder klug und aufgeschlossen fiir die Werte
des Geistes und der Kunst. Schon sein Verhiltnis zu Welt und Werk Goethes

311



miilite das bezeugen. Aber er verband mit dieser Offenheit fiir den Geist die
praktischen Fihigkeiten, die aullerordentliche Begabung des GroBkaufmanns.
Ich wiillite niemanden, der diese gliickhafte Vereinigung priziser umschrieben
hétte als Karl Scheffler in der Festschrift zu Anton Kippenbergs 50. Geburts-
tag? «Ein Kaufmann groflen Stils, der ein Vertreter des Geistes ist, der es nicht
nur als Liebhaber nach Feierabend ist, sondern im Berufe selbst, ein Grol3-
kaufmann, der mit dem Geist handelt, ihn dabei aber nicht herabwiirdigt,
sondern das Kommerzielle zum Organ des individuellen Willens macht: eine
solche Erscheinung ist im Deutschland des zwanzigsten Jahrhunderts ein
kleines Wunder!»

Diese beiden so gearteten Menschen hatten sich im Insel-Verlag ein Lebens-
werk geschaffen, das wir, wenn das zu sagen erlaubt ist, als eine Art geistiges
Lebensbildnis betrachten diirfen, denn die Art, wie hier das grofle geistige
Erbe des Abendlandes mit den hochsten Werten der Gegenwart vereinigt ist,
kann nicht anders denn als aus dem innersten Wesen dieses Ehepaares kom-
mend verstanden werden. Hier waltete eine Geistigkeit vor, die, fern aller
unfruchtbaren Intellektualitdt, sich mit einer hohen Herzensbildung verband,
die damals schon selten, heute fast verschollen und im Verlagsleben nirgend-
wo mehr zu entdecken ist.

Es schien durch Jahrzehnte hin, als stehe iiber diesem Hause ein besonderer
Stern, als walte iber ihm eine besondere Gnade. Gewill hatten diese Menschen
auch ihre Sorgen und Note, ihre Widerstdnde und Schwierigkeiten zu iiber-
winden. Aber sie wurden, ohne Kompromisse zu schliefen und die Reinheit
des Werkes zu gefihrden, tiberwunden. Als aber der Zweite Weltkrieg aus-
brach, schien dieser Stern unterzugehen; es kamen schwere menschliche Heim-
suchungen, die ihren Hohepunkt erreichten, als sowohl das Insel-Haus in der
Kurzen Strafle in Leipzig als auch das Haus in der Richterstrafle durch Luft-
angriffe in Schutt und Asche sanken. Vom Insel-Haus blieb das Eingangsportal
stehen mit der Inschrift: <In Deo spes mea», die Kippenberg einst bei seinem
Einzug begriifit hatte und die zugleich der Wappenspruch seiner Frau war.

Bald nach dem Kriegsende, im Jahre 1947, starb Katharina Kippenberg; der
Gatte folgte ihr drei Jahre spiter nach.

Wir mochten in diesem Hingang der Hiuser und der Menschen auch ein
Symbol dafiir sehen, dafl eine Epoche zu Ende ging. Der Insel-Verlag, der in
gewissem Sinne das grofle Erbe des Cotta-Verlages aus der Zeit unserer
Klassik iibernommen hatte, trat mit dem Tod Anton Kippenbergs in ein neues
Stadium seines Lebens ein, von dem wir heute noch nicht sagen konnen, wie
es sich entfalten wird. Die Aera Kippenberg jedenfalls war ein Hohepunkt des
deutschen Verlagslebens, wie er nicht so bald wiederkehren wird.

Nach dem Tode von Katharina und Anton” Kippenberg sind zwei Biicher
erschienen, die uns zu sagen vermogen, wer diese beide Menschen waren, wenn
sie auch den unmittelbaren Zauber, der von ihnen ausging und der ihre Grofle
mitbestimmte, naturgemaf nicht in seiner ganzen Reinheit wiederzugeben ver-
mogen. Hans Carossa, der Freund des Ehepaares und der Autor des Verlages,
hat zu dem Band, der Katharina Kippenbergs «Kleine Schriften» (Insel-Verlag,
139 Seiten) enthilt, eine Einfiihrung geschrieben, in der er mit der ihm ge-
méfBen Zartheit das Bild der Frau hinzeichnet, das aus den einzelnen Abhand-
lungen und Erzahlungen und einem Gedicht uns entgegentritt. Da sind zu-
nichst die Aufsitze, die mit dem Namen Rilkes verkniipft sind. Der eine, die
Totenklage auf Rilke wiedergebend, die wir aus dem Inselschiff kennen, die
andere «Erinnerungen an Rainer Maria Rilke in Paris»> festhaltend. Wer diese
Stiicke liest und zwischen den Zeilen zu lesen versteht, der erlebt erneut, wie

312



nahe diese Frau Rilke und seinem Werke stand. Es war deshalb nicht erstaun-
lich, daB sie dem Werk dieses Dichters zwei Binde widmete, eine Biographie
und eine Deutung der «Duineser Elegien» und der «Sonette an Orpheus». In-
dessen ist Katharina Kippenberg nicht, wie so viele Frauen, dem Dichter der-
gestalt verfallen, daf} sie ihr eigenes geistiges Selbst aufgegeben hitte. Gewild
hat sie von ihm gelernt, und sie ware wahrscheinlich ohne die Begegnung mit
ihm nicht das geworden, was sie war, aber sie hat ihre eigene Sprache und das
heif3t ihr eigenes Selbst bewahrt; das zeigen die Erzdhlungen «Der Dichter und
die Vogel> und «Der Nachtigallengrund», das zeigt auch das Gedicht «Die Ost-
bude», das in seiner schlicht-einfachen Weise an Tiefes in der Menschenseele
rithrt. Als ein besonderes Stiick in dieser Sammlung verdient jene Prosa er-
wiahnt zu werden, die den Titel «Die Anrede» fiihrt und das Festbuch fiir den
Gatten einleitete. Wie ernst es Katharina Kippenberg mit dem Schreiben nahm,
deutet ein Brief an, den sie am 24. Februar 1924 an Rilke richtete und dem sie
diese Prosa beilegte, damit Rilke entscheide, ob die Arbeit wiirdig sei, neben
die Beitriage der Grollen zu treten. «Ich mul} sagen, die Anwesenheit von Rilke
und Hofmannsthal in demselben Bande, wenn auch durch so und so viel mi-
nores spiriti, Ueberschriften und leere Blatter getrennt, jagt mir solches Gru-
seln ein, daB} ich ganz blafl werde, wie wenn ein ganzlich obskurer Klavier-
spieler an demselben Abend wie etwa Mozart auftreten sollte — ich muf}
lachen, aber ich mochte nicht beldchelt werden, und so werden Sie mir schrei-
ben, ob —»

Diese «Anrede» nun gibt eine Art Charakterbild Anton Kippenbergs als Ver-
leger, so wie die Gattin ihn sah. Kippenberg war keine einfache Natur, schon
die Komponente des Geistigen und des Kommerziellen gab seinem Wesen eine
Besonderheit. Seine Geistigkeit selbst, in weitem Malle sich immer wieder an
der Welt Goethes orientierend, griff auch in weitere Bereiche des Geisteslebens
aus, so dafl auch fiir ihn Dichter wie Rainer Maria Rilke und Hans Carossa,
vor allem aber die Flamen und darunter wiederum Felix Timmermanns beson-
ders wichtig wurden. Was in diesen «<Reden und Schriften» von Anton Kippen-
berg (Insel-Verlag, 319 S.) ausgewdhlt ist, umfallt Prosastiicke, die als Gruli-
und Gedenkblatter an Freunde gerichtet wurden, wihrend andere Erinnerun-
gen an das eigene Leben festhalten, vor allem an die Lehr- und Wanderjahre
des jungen Verlegers. Grofle Vorbilder wie Friedrich Perthes und Georg Joa-
chim Goschen werden gefeiert, von Liebhabereien und Funden, die der Samm-
lung eingereiht wurden, wird berichtet. Die Kronung des Buches aber scheinen
mir die Aufsidtze und Reden iiber Goethe und seine Welt darzustellen. Unter
ihnen findet sich eine so griindliche Studie wie die iiber «Die Hypsistariers,
jene Sekte aus dem spiten dritten und vierten nachchristlichen Jahrhundert,
die einem Glauben huldigte, von dem Goethe sagte, dal er ihn hétte an-
nehmen konnen. «Nun erfahre ich aber in meinen alten Tagen von einer Sekte
der Hypsistarier, welche, zwischen Heiden, Juden und Christen geklemmt, sich
erklirten, das Beste, Vollkommenste, was zu ihrer Kenntnis kiime, zu schitzen,
zu bewundern, zu verehren und, insofern es also mit der Gottheit im nahen
Verhiltnis stehen miisse, anzubeten.» Mit grofler Sorgfalt geht Kippenberg in
seiner Studie den schwer erkennbaren Spuren dieser Sekte nach, und ich
mochte annehmen, dafl ihm selbst der Glaube der Hypsistarier nahe kam,
wenigstens scheint sein Lebenswerk auf eine groBle und schone Weise iiber
ein halbes Jahrhundert hin diesem Glauben an das Beste und Vollkommenste
gedient zu haben.

Was der Auswahlband dem Leser darbietet, sind Gelegenheitsarbeiten, die
ihren Wert und ihren Rang durch die geistige Haltung und die menschliche

313



Grolle ihres Verfassers empfingen, in dem sich Weltmann und Sammler, Lieb-
haber und wohl auch Forscher auf schone Weise vereinen. Dem Bilde Kippen-
bergs aber fehlte ein Zug, vergidfle man den iiberlegenen und versohnenden
Humor, der immer wieder in den verschiedensten Formen zutage tritt, so etwa
in der Traumerzidhlung, die er dem Gedachtnis des Thomaskantors Karl
Straube widmete und die gleichzeitig zeigt, welch ein erlauchter Menschen-
kreis sich im Hause in der Richterstrasse zu treffen pflegte. Sprithender noch
und aufschdaumender zeigt sich dieser Humor in der entziickenden Prosa <In
memoriam Emil Meyer-Stalluponen», die eine Parodie auf die bibliophile
Sammelwut darstellt.

Die menschliche Grole aber bewéhrte sich zuletzt in der Art, wie Katharina
und Anton Kippenberg den dufleren Untergang ihres Lebenswerkes trugen.
Kein Wort der Klage oder der Anklage ist vernehmlich, wohl aber ein tiefes
Gefiihl der Erschiitterung, eine metaphysische Trauer, ein Wissen, dall in
diesen Jahren mehr zusammenstiirzte als ein Verlagshaus und ein gastliches
Biirgerhaus. Immer wieder vernehmen wir indessen auch jetzt noch ein Be-
kenntnis des Dankes fiir all das, was ihnen in einem reichen Leben von Men-
schen und Maéichten zuteil wurde. Aus Carossas Worten erfahren wir, wie
Katharina Kippenberg auf ihrem schweren Krankenlager sich bis in ihre letz-
ten Tage mit der Deutung von Rilkes Werk beschiftigte; schlagen wir aber
die Reden und Schriften Anton Kippenbergs auf, so finden wir dort am Schluf
die Ansprachen, die er am 28. August 1949 zu Ehren Goethes in der Stadthalle
in Weimar und in der Fiirstengruft hielt. Es war das letztemal, daf} Kippenberg
in der ihm teuren und geweihten Stadt weilte. Hdlt man neben diese Reden
den Aufsatz, den der junge Mensch 1896 iiber das Goethe-Schiller-Archiv zu
Weimar schrieb, dann wird man erkennen, wie sein Leben ein halbes Jahr-
hundert hindurch unter diesem hochsten Stern der Deutschen stand, wie es
sich wandelte, ohne sich selbst zu verlieren, wie es immer neu aufbrach, um
dem Geist zu dienen, auch nach den schwersten Zusammenbriichen noch. Wer
so dient, dessen Werk wird unvergessen bleiben. Otto Heuschele

FRITZ ERNST: DER HELVETISMUS

Von Otto Basler

Den Titel zu diesem Biichlein!, das dem offenen Geheimnis der geistigen"
Einheit in der Vielfalt unseres Staatswesens in der Form einer exakten geistes-
geschichtlichen Strukturuntersuchung auf den Grund geht, entnahm der Ver-
fasser einer Kapiteliiberschrift — «L’Helvétisme» — in der Gottfried-Keller-
Dissertation von Fernand Baldensperger aus dem Jahre 1899. Dankbar er-
innern wir uns in diesem Zusammenhang an Fritz Ernsts dreibandige Essay-
Sammlung (Fretz & Wasmuth, 1946), dieses kostbare geistesgeschichtliche
Kompendium, dessen erster Band 22 Aufsitze «zur schweizerischen Geistes-
geschichte» enthidlt — lauter Arbeiten, die sich mit Teil- und Zwischengebieten
des als Oberbegriff zu betrachtenden Helvetismus, vornehmlich mit geistes-
geschichtlich bedeutenden Gestalten vergangener Jahrhunderte befassen, mit
Personlichkeiten und Stoffen, die unsere spezifisch helvetische Kultur auf edle

1 Fritz Ernst: Der Helvetismus. Einheit in der Vielheit. Fretz & Wasmuth,
Zirich.

314



Art vertreten und vermitteln. Die vorliegende Studie iiberschneidet sich mit
den vorangegangenen keineswegs, sie fiillt Liicken, indem sie zwischen all-
bekannte, weniger genannte, im organischen Zusammenhang aber nicht minder
wichtige Namen fiigt und den Rahmen um den eigentlichen helvetischen Ge-
danken strenger und bewuBter faf3t.

Helvetismus bedeutet hier nichts anderes als das komplexe eidgendssische
Einheitsgefiihl, dies nicht bloB im geschichtlich-politischen, sondern zusétzlich
auch im geistespolitischen und geistesgeschichtlichen Sinne, Dem helvetischen
Einheitsgedanken und Einheitsstreben kommt ein vertiefteres und organisch
umfassenderes Verlangen zu, als es der eidgendssische Staatsgedanke allein
auszudriicken vermochte. Und doch ist es nicht etwa ein Unitarismus, was
Fritz Ernsts gedanklich und empfindungsmillig so schon gerundeter und in
seiner meisterlichen Schrift iiber die Jahrhunderte hin betrachteter Helvetis-
mus meint; dieser ist die Summe der unsichtbaren und sichtbaren gemein-
schaftbildenden und gemeinschafterhaltenden Krifte, die spezifische Form
des schweizerischen gemeinschaftlichen, menschlichen und geistigen Seins und
Fiihlens. Der Helvetismus bedarf der Vielgestalt, er bedarf der <zweiundzwan-
zig souverdnen Volkerschaften», der Vielheit der «Sprachen, Konfessionen,
Regionens, der Individualitdten. Er ist das Grundgefiihl unseres staatlichen
Wesens und Gebildes von Anfang an, das ungeschriebene Gesetz innerhalb
jeder kantonalen wie der eidgenossischen Verfassung, und er bildet den geisti=
gen Kern der Ermessensfreiheiten innerhalb der Gemeindegesetzgebungen.
Freilich steht der Helvetismus nicht fiir sich allein; aber er ist die stimulie-
rende, die am besten bindende Kraft von allen den eidgenossischen staat-
bildenden geschichtlichen und politischen Kréaften. Er hat auch den hochsten
Flug, die stidrkste menschlich-seelische Mitte. Der Helvetismus hat seine Ge-
schichte und seine Psychologie. Fritz Ernst weist einleitend auf die Humanistes
des 16. Jahrhunderts hin und fiihrt ein Zitat aus Gottfried Kellers beriihmtem
ersten politischen Aufsatz aus dem Jahre 1841 an, «Vermischte Gedanken iiber
die Schweiz», der gerade heute wieder von verbliiffender Aktualitidt ist, weil
er der echten und wahren helvetischen Gesinnung, Haltung und Empfindung
streitbaren Ausdruck verleiht: <Es mochte nicht ganz unpassend fiir uns junge
Schweizer sein, wenn wir in einer Zeit, wo man angefangen hat, unsere Natio-
nalitdt zu bestreiten, wo man uns geistig zwingen will, unser Vaterland nicht
als helvetisches, sondern als deutsches, als franzosisches, als italienisches zu
lieben ... bisweilen unsere Gedanken nach diesem Vaterlande richten und
unsere Gefiihle in dem groflen Kampfe der Grundsidtze, der gegenwdrtig
Europa bewegt, zu ordnen suchen.»

Der Helvetismus stellt eine Geschichtssumme dar, die sich in den Bundes-
und Verfassungsbriefen zu bilden beginnt, als Ganzes ist sie «l’histoire d'un
serments. Einen wesentlichen Bestandteil der alten Bundesliteratur bilden die
gefiihlsstarken Kriegslieder, denen weniger ihrer literarischer Qualitdten als
ihres erlebnisdarstellenden und einheitsbildenden Gehaltes wegen erhohte Be-
deutung zukommt: «Den unumstdBlichen Wert unserer Kriegslieder sehen wir
in ihrer politischen Funktion: der Bildung eines GemeinschaftsbewuBtseins
war die in den poetischen Kampfberichten iibliche Nennung der verbiindeten
Kampfgenossen wie der frither vereint vollbrachten Taten ausgesprochen for-
derlich.» Auch die Chroniken, urspriinglich «Schreine zur Aufbewahrung
unserer Kriegslieder> und zugleich «selbstindige Organe eines sich mehr und
mehr durchsetzenden Helvetismus in Prosas, stellen «ihres zahlenméBigen wie
ihres inhaltlichen Reichtums wegen einen auBlerordentlichen Nationalbesitz
dars. Dariiber hinaus aber vertiefen sie, wie die Lieder, <zum nationalen das

315



internationale Bild der Schweiz> (Scott, Grimmelshausen, Goethe, Schiller
usw.)

Der integrierende Einflul des Humanismus auf unsere Chroniken, erst all-
mahlich schweizerisches Geprage, schweizerische Haltung annehmend und
trotzdem sein humanistisches Antlitz wahrend, kommt am starksten in «Supe-
rioris Germanie Confoederationis Descriptio» (1479) des feingebildeten Al-
brecht v. Bonstetten zum Ausdruck. Durch Heinrich Loriti von Mollis, Glarean
genannt, erfihrt der helvetische Humanismus eine Steigerung. In seiner «<Hel-
vetiae Descriptio et in laudatissimum Helvetiorum foedus Panegyricum» (1514)
feiert der damals sechsundzwanzigjahrige Dichter und Vaterlandsfreund den
groflen Sieg bei Nifels; aus acht sind jetzt dreizehn Bundesglieder geworden,
sie werden nicht mehr «Confoederati», sondern «<Helvetii» geheiflen, und, was
ebenso bedeutsam wie bezeichnend ist: «das Lob des Ganzen folgt nicht mehr
den Teilen, sondern geht ihnen voraus.» .

Mit der Bildung und Nennung eines Ganzen wurde die Herkommensfrage
wach, wobei Chronistik und Humanismus ihren bestimmten, ihren wissenschaft-
lichen und menschlichen Anteil haben. Die Neuentdeckung von Casars «Bellum
Gallicum>» setzte den abenteuerlich ausschweifenden, sagenmafigen Ueber-
lieferungen ein Ende, indem sich daraus die Konsequenz ergab, daB3 die mo-
dernen Schweizer im wesentlichen mit den antiken Helvetiern gleichzusetzen
sind. 1521 findet man «Helvetier> ibersetzt mit «Suisses»; im 17. Jahrhundert
schreibt der Kanzler Montmollin {iber die Grafschaft Neuenburg: «Ce Pays
faisait partie de 'ancienne Helvétie.» Wichtig ist, daf} sich dabei Welsch- wie
Deutschschweizer auf dieselbe Herkunft berufen: «Es besteht dabei kein
Unterschied im Bekenntnis zu den helvetischen Ahnen». Und: «<Ebenso be-
merkenswert ist dabei die Unwandelbarkeit des schweizerischen Geschichts-
bildes vom Humanismus bis zur Aufkldrung.,

Durch Josias Simler, neutestamentlicher Exeget am Ziircher «Carolinums,
erhielt die Eidgenossenschaft ihre «<Rechtfertigung als Staatswesen und als
Staatsform». Sein «De Republica Helvetiorum» (1576) blieb «fiir die ganze
Dauer der Alten Eidgenossenschaft deren politisches Handbuch». Dieses Werk
stellt in seiner Gesamtheit, sowohl von seiner ethisch-psychologischen wie
staatsgeschichtlich-politischen Seite her betrachtet, das erste umfassende Mani-
fest eines geschlossenen, als Potenz auftretenden, nach innen wie auflen wir-
kungsfahigen und wirkungsmichtigen Helvetismus dar.

Den gewaltigen, entscheidenden Schritt iiber die Tatsachen und Fest-
legungen des wichtigen nationalen Dokumentes dieses «Staatsrechtlers» hinaus
tut siebzig Jahre nach dem Tode seines Verfassers Johann Rudolf Wettstein.
Ihm gelingt es, die endgiltige, auf Geschichte und Zeitwirklichkeit beruhende
«Festlegung des Rechtsverhiltnisses zum Reich», das heifit, die vollstdndige
Loslosung von Deutschland zu erwirken, «dafl vorerwehnte Statt Basel und
ibrige Eydgenossische Cantonen in besitz und gewehr volliger Freyheit und
Exemption vom Reiche, und dessen Gerichten keins wegs underworffen seyen-.

Neben den geschichtlichen und psychologischen, von Wettstein mit Bravour
ausgewerteten Elementen stellt die alpine Muystik «eines der frithesten und
beharrlichsten Elemente des Helvetismus dar». Gottfried Keller spricht im
Griinen Heinrich sehr schon davon: «...die unsichtbare, in diesen Bergen
schwebende Idee hat sich diese eigentiimliche Nationalitdt zu ihrer Ver-
korperung geschaffen.» Auch die schweizerischen Humanisten Bonstetten und
Glarean sind davon ergriffen, und nachfolgende grofle Ziircher Gelehrte, wie
J.J. Wagner und J.J. Scheuchzer, wenden sich gleich jenen, ohne dabei ihre
«Weltverbundenheit preiszugeben», der «Verkiindigung eines alpin bestimmten

316



Helvetismus» zu. Die Alpen sind es, die Wesen und Charakter des Alpenvolkes,
den «genuis nationis», formten und den Eidgenossen stark und unbezwingbar
machten. Aber wie der Riese Antdos seine Kraft verlor, wenn er der Beriih-
rung mit der Erde entmangelte, so hatte «die Mannhaftigkeit des Schweizers
ihre Grenze im Heimweh». — Ueber dieses, sein Wesen, seine Auswirkungen
und seine tiefe Bedeutung gibt eine wertvolle besondere Publikation Fritz
Ernsts ergreifende Auskunft. — Scheuchzers <Uresiphoites helveticus» (1808)
bildet eine <Hauptquelle von Schillers Wilhelm Tells.

Neben Ziirich hat auch Bern an der Bildung des Hevetismus seinen bestimm-
ten Anteil und eine ganze Reihe namhafter Vertreter eines bedeutenden hel-
vetischen Schrifttums aufzuweisen, das in der groBen Gestalt Albrecht v.
Hallers seinen Gipfelpunkt erreicht. Sein monumentales Lehrgedicht <Die
Alpen», getragen von einer <iiber jede Schwéache triumphierenden Ethik», ver-
kiindet «mittels peinlicher Richtigkeit ewig Wahres», ndmlich das «schépfungs-
mallige Lebens des Aelplers, das diesem von der Schopfung selbst «zum
menschheitlichen Beispiel> ans Herz gelegt worden ist.

Albrecht v. Haller bildet das*Bindeglied zu dem Bern naheliegenden Welsch-
land. Hier war es bereits die Reformation gewesen, die eine <entscheidende
Briicke des Verstdndnisses hiniiber und heriiber» geschlagen hatte. Das «gei-
stige Hineinwachsen des Welschlands in die Eidgenossenschaft> wurde zu-
nédchst von einigen Waadtlindern gefordert. Abraham Ruchat, der das Beispiel
«restloser Verschweizerung eines Welschen» bildet, schrieb «Les délices de la
Suisse» (1714); er ist der Mann, der ein starkes Verlangen nach briiderlicher
Anndherung der Schweizer welscher und deutscher Zunge tragt: «Par le
moyen de cet Ouvrage les Etrangers pourront connaitre a peu prés a fond la
constitution de la Suisse et les Suisses eux-mémes ne seront plus étrangers
chez eux.» Beinah vollig vergessen ist der andere Waadtlander, Gabriel Sei-
gneux de Correon, der «Orphée helvétique>. IThm bedeutete die Schweiz eine
«lebendige Erfahrung», und in seinem «Voyage fait a la fin de juillet 1736 dans
les montagnes occidentales du Pays de Vaud» kommt ein schweizerischer, das
Grofite wie das Kleinste einbeziehender «Allgemeinsinn» zum Ausdruck. Der
dritte der von Fritz Ernst erwdhnten Waadtldnder ist der weniger vergessene
Philippe-Sirice Bridel, der einen Gedichtband «Poésies Helvétiennes» (1782)
und eine dazu gehorende kommentierende Abhandlung «Sur la poésie natio-
nale» schrieb. Er beruft sich nicht auf verschiedene Sprachen, Kulturen,
Stamme, sondern auf den einheitlichen Menschenschlag der «Suissess.

Das Verdienst Neuenburgs um den Helvetismus tritt in den 158 Bénden des
«Mercure Suisse» hervorragend in Erscheinung. Das Blatt war von einer
«eigentiimlichen Nationalharmonie» beseelt und diente in seiner Aufgeschlos-
senheit und Weltfihigkeit dem «Geiste des Helvetismus». Im Einvernehmen
mit der «Helvetischen Gesellschaft> und der «Oekonomischen Gesellschaft»
stehend, brachte diese Wochenschrift Wiirdigungen von Haller, GeBner, Hirzel,
Lavater, Zimmermann, Pestalozzi, und stellte samt ihren <Eloges» ein schop-
ferisch bindendes Gleichgewicht zwischen Deutsch und Welsch her.

Wettstein aus der Grenzstadt Basel hatte gegen die Mitte des 17. Jahrhun-
derts den groflten praktischen Beitrag fiir die als «Einheit aufgefalite Schweiz»
geleistet, und Jean-Jacques Rousseau aus der Grenzstadt Genf leistete diesen
nach der Mitte des 18.Jahrhunderts in theoretischer Form. Fritz Ernst be-
zeichnet Rousseau nach reiflicher Priifung seiner innern und &duflern Verhalt-
nisse als den <konsequentesten Propagandisten» der Schweiz in seinem Zeit-
alter und weit dariiber hinaus.

Die Ursachen zum Untergang der Alten Eidgenossenschaft und das Unge-

317



deihliche der Helvetik sind von Fritz Ernst in einen vortrefflich formulierten
Satz gefalit: «Die Katastrophe unseres Ancien Régime beruhte darauf, dal die
patriotischen Bestrebungen des 18.Jahrhunderts nicht institutionell — das
Ungliick der Helvetik darauf, dafl ihre Institutionen nicht Gesinnung werden
konnten.» Obwohl die Helvetik den «Geist des Helvetismus> millverstand, ist
ihr das groBle Verdienst zuzubilligen, «innerhalb unserer Grenzen die moderne
Rechtsstellung des Individuums verkiindet und damit unsre Verfassungsent-
wicklung seit anderthalb Jahrhunderten erst ermoglicht zu habens.

Und nicht zu vergessen ist: «in ihrem Vollzug entstand auch der Tessin
als Staat eigenen Gesetzes im Bund der Eidgenossen.» Da ist es vor allem
Stefano Franscini, der vom Verfasser nach Verdienst und Bedeutung ins Licht
gehoben wird, der Mann, der 1837 in seiner Monographie «La svizzera italianas
von den Luganesern geschrieben hatte: «si chiariscono liberi, ma risoluti di far
causa comune colla Svizzera> — und der durch seine «Statistica della Svizzera»
zum «Schopfer eines tessinischen Helvetismus> wurde. Der hervorragende
tessinische und spiter schweizerische Staatsmann kronte «als erstes tessini-
sches Mitglied des schweizerischen Bundesrates sein und zugleich des Vater-
landes Wachstums». Wie die Helvetisten «traditionell sich apologetisch mit den
gleichsprachigen Nachbarn jenseits der Bundesgrenze auseinanderzusetzen
pflegens, so fiihlte sich Franscini berufen und verpflichtet, den Italienern, vorab
Silvio Pellico, als Entgegnung zuzurufen, <es verkenne die Wahrheit, wer da
nicht sehe, ,daf3 unser Vaterland eine Nation umschlief3t's.

Mit dieser klangvollen Manifestation eines unsrer Besten beschliefit Fritz
Ernst seine «denkbar rasche Uebersicht> und 1d6t sie ausklingen in das Wort
Ciceros: «Mir namlich scheint niemand wahrhaft gelehrt zu sein, er wisse denn
Bescheid im eignen Hause.»

Ein Nachwort und Quellenverzeichnis erteilen erweiterte Auskunft und
geben Hinweise, die im Text der sehr schon aufgemachten Schrift nicht Auf-
nahme finden konnten. Zusitzlich sei recht ausdriicklich auf Fritz Ernsts tief-
gehenden und aufschlullireichen Aufsatz «Der Ursprung der Menschenrechte»
(1939) in Essais, III. Band, hingewiesen, dessen Inhalt in manchen Dingen
allgemein geistesgeschichtlicher Natur mit der speziellen Genealogie des Hel-
vetismus innige Beriihrungspunkte aufweist.

Der vorziiglichen Schrift des Ziircher Literatur- und Kulturgelehrten Pro-
fessor Ernst 146t sich nichts wegnehmen und nichts hinzufiigen — beides wiirde
ihrer kostbaren klassisch-essayistischen Form Schaden antun. Der verant-
wortungsbewullte Leser spiirt, was er von dieser makellosen Arbeit zu halten
hat: sie verdient den Dank eines jeden Schweizers. Man mochte sie als helve-
tisches Lehr- und Lerngut in der Hand jedes Lehrers, Mittelschiilers und Stu-
denten wissen.

318



	Kleine Rundschau

