
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)

Heft: 5

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

POSTUME BEGEGNUNG MIT DILTHEY

von Anni Carlsson

1911 starb Dilthey. Geboren wurde er 1833, zwei Jahre nach Hegels Tod.
Der soeben von Herman Nohl aus dem Nachlaß herausgegebene Band «Die
große Phantasiedichtung und andere Studien zur vergleichenden
Literaturgeschichte» (Vandenhoek & Ruprecht, Göttingen, 1954) mit Aufsätzen aus den
Jahren 1860 bis 1895 «kommt», wie der Herausgeber betont, «in eine völlig
veränderte Welt». In ihr steht auch diese späte Veröffentlichung anders da.
Sie gewinnt eine Bedeutung, die sie früher nicht haben konnte. Denn der
Abstand zum Damals läßt Diltheys geistige Individualität in einer Weise
hervortreten und sich runden, wie das unter den Augen einer zeitgenössischen
Mitwelt noch gar nicht möglich war. Die geschichtlichen Erschütterungen und
Veränderungen der letzten Jahrzehnte, die immerfort sich umbildende Welt-
und Selbsterkenntnis wirken an solcher Abrundung mit. Die postume Begegnung

mit Dilthey wird so zu einem Prüfstein für die geistige Aktualität seiner
Stoffbehandlung — zu einem Prüfstein aber auch für die Selbstkritik des
Heute vor einem Großen von gestern.

Der erste Eindruck ist spontan: welch ein Deutsch schreibt Dilthey! Eine
ebenso einfache wie bildsame Sprache, die noch in den verzweigtesten
Gedankengängen anschaulich bleibt. Heute, wo Literaten und Intellektuelle
einander an verstiegener Rhetorik überbieten, ist schon die Lektüre dieser Prosa
ein erlesener Genuß. Man spürt hinter dem Geisteswissenschaftler und
Psychologen von Rang, der Shakespeare, Voltaire, Alfieri, Balzac, Dickens
betrachtet, eine «Natur» im vollen Sinn des Goethe-Wortes.

Dieses Buch macht die Armut der Gegenwart an großen Naturen fühlbar.
Diltheys Sprache ist die Gußform einer organisch gliedernden Betrachtung.
Darum verweilt seine Wesensschau immer wieder im Ansatz vergleichend bei
dem Massiv der Hochgebirgslandschaft oder dem Ursprung der Stromquellen,
tun hernach fortzuschreiten zu den Gipfeln und Quellpunkten geistigen
Wirkens.

Mit dem neunzehnten Jahrhundert steht Dilthey im Banne Hegels, im
Banne neu erwachter Besinnung auf die Geschichte. Hegels Philosophie der
Geschichte, seine Phänomenologie des Geistes, insbesondere seine Unterscheidung

des Weltgeistes, des objektiven Geistes und der Volksgeister inspiriert
Dilthey, aus der Vogelperspektive Gemälder der Zeitalter und der nationalen
Kulturen, gerade im Hinblick auf die großen Blütezeiten abendländischer
Dichtimg, zu entwerfen. So erscheint die Figur eines Shakespeare, eines Cal-
deron, eines Cervantes und Alfieri gleichsam eingewoben in den Gobelin der
Epoche. Unzählige Linien strahlen im Genius zusammen, die ihn anknüpfen
an das Leben seines Landes, seiner Zeit, der Nachbarländer und Nachbargenien,

vor- und zurückweisend in nahe und ferne Zusammenhänge der
Geschichte, um so «vergleichend», über die großen Individuen hinaus, «Grenzen
und Charakter des in ihnen wirksamen objektiven Geistes sich abzeichnen zu
lassen.

304



Diltheys Studien, geben in erster Linie weiträumige Ueberschau, nicht Analyse;

sind doch die meisten von ihnen dem breiten Publikum von «Wester-
manns Monatsheften» vorgelegt worden. Aber seine Darstellung der
Geistesgeschichte ist nicht nur feinste plastische Reliefkunst, sie folgt auch in jedem
Zuge einer ebenso eigentümlichen wie tiefschürfenden Wesensschau. So findet
der Leser im Detail der geisteswissenschaftlichen Skizzen eine Fülle
ästhetischer Erkenntnisse und Durchleuchtungen, die nur in weiterem Ausbau, in
Ergänzung und Erprobimg an konkretem dichterischem Material ihre eigentliche

Fruchtbarkeit entfalten könnten. Immer wieder gibt Dilthey Abbreviaturen

geistiger Vorgänge, die wie ein zusammengelegtes Netz erst auseinanderzufalten

wären, um ihre ganze vielmaschige Verknüpfung zu ermessen.

Diltheys Betrachtung arbeitet mit fünf zentralen Kategorien: Geschichte —
Leben •— Individuation — Seele — Geist. Ihnen ist wesentlich, daß sie ebenso
von innen her erfahren wie von außen beobachtet werden können. Auch läßt
sich sagen: der Geschichtsprozeß ist das Ganze, in dem Leben, Individuation,
Seele, Geist Teilmomente ausmachen. Jedes dieser Teilmomente hat noch einmal

seine reiche eigenartige Problemfülle für sich. Dilthey macht die Strukturen

des Gesamtbildes sichtbar; er schraffiert die Verbindungen und Verästelungen,

die weitere Problemzentren in sich fassen. In dem mannigfaltigen
historischen Gemälde umreißt er die schöpferischen Individualitäten,
kennzeichnet ihre Eigenart mittels der psychologischen Analyse und betrachtet
ihren Anteil an der gemeinsamen Kultur, am geistigen Leben und der
Ausformung dieses Lebens in der Geschichte.

Wenn Dilthey als Anwalt der «Lebensphilosophie» gilt, so ist dies bei ihm
keine graue Theorie. In jedem Satz seiner Studien spürt man den Schlag der
Wünschelrute, die noch durch «der Gebilde losgebundene Reiche» hindurch
an die Quellen selber rührt. Es ist das Leben am Grunde, seine unverblümte
Regung, die Diltheys Blick sympathetisch anzieht, wenn er Geschichte und
Kultur, Kunst, Literatur und Wissenschaft betrachtet. Und weil dem so ist,
geht von diesen Studien mehr aus als bloße geisteswissenschaftliche Belehrung;

ihre Art der Schau ist ein Urphänomen, eine Einweihung aus erster
Hand, die den Leser wesenhaft bereichtert. Ein Satz aus «Shakespeare und
seine Zeitgenossen» kennzeichnet Diltheys geniale Anschauungskraft und
könnte dem ganzen Buch als Motto dienen: «Jeder neue Tiefblick in die Kräfte
des Lebens ist unermeßlich fruchtbar, und seine Konsequenzen erstrecken sich
auf alle Gebiete desselben.» Die Fähigkeit, in die Tiefe hinabzublicken, zu den
geschichtlichen Kräften und ihrem Antagonismus der Leidenschaften
durchzudringen, setzt eine von vielfältigen Lebensspannungen erfüllte eigene Tiefe
voraus. Die innere Erfahrung scheint bei Dilthey immer durch, etwa wenn er
sagt: «Jeder erfährt an seinem eigenen Schicksal, wie wenig wir Denkapparaten

gleichen. So steht auch bei jedem Wechsel geistigen Lebens der ganze
Mensch hinter dem, was geschieht. Er ist immer da mit seiner Imagination,
seinen Affekten und seinen Torheiten. Seine Natur ist immer im Begriff,
hervorzubrechen und jedes gedankliche Gebäude, jedes Ordnungssystem
niederzuwerfen, das er eine Zeit hindurch bewohnt hat.» Das ist Korrektur am
Hegeischen Rationalismus, wie denn überhaupt die großartige Feststellung
Diltheys: «Die Menschennatur selber offenbart sich nach ihrer Inhaltlichkeit
(von mir gesperrt) in den großen Wendungen der Geschichte. Denn die
Geschichte allein zeigt, was der Mensch sei» — in Philosophie und Geisteswissenschaften

Epoche gemacht und der Forschung einen Weg gewiesen hat, der
sich unter anderem noch bis in die Untersuchungen einer «materialen» Wertethik

von Max Scheler und Nicolai Hartmann verfolgen läßt.

20 305



«Lebensdichtung», gebunden an die «Lebensordnungen» ihrer Epoche, deren
«Lebensauffassung» und «Lebensprobleme» widerspiegelnd, ist immer «von
einem geschichtlichen Bewußtseinsvorgang getragen». Von diesem erhält die
Dichtimg die zeitgenössische «Struktur des Lebens», die das «Verhältnis von
Charakter und Schicksal» aus dem geschichtlichen Augenblick bestimmt. Damit

ist für die Dichtung das Problem der Individuation gestellt.
Wenn Dilthey Shakespeare als den «Seher der Individuation» feiert und

wenn er das weiter ausführt: «Sonach liegt das neue Sehen, das in ihm auftritt,
die Erweiterung des Einblicks in die geistige Welt, deren Organ er war, in
dem Sinn für die Abstufung der Individualitäten», so hat er mit diesen Worten
auch sich selbst gezeichnet. Hegel prägte den lapidaren Satz: «Das Individuum
der Geschichte ist der Weltgeist.» Dilthey lehrte die Geisteswissenschaften
«das neue Sehen» für den Gestaltenreichtum dieses Proteus, für die geschichtlich

gewachsene Individuation der Nationen, Zeitalter und Kulturen und für
die aus ihrer Mitte hervorragenden großen Individuen in der Abstufung ihrer
Bedeutung. Auch das Kunstwerk erschließt sich neu unter solchem Aspekt.
«So ist jedes große Werk eine Welt für sich. Die Individuation in ihm ist von
dem inneren Mittelpunkte des Werkes aus vollzogen. Da aber die Reihe der
Werke eines großen Dichters eine Entwicklung ausmachen, so besteht in
bezug auf die Individuen, welche in ihnen auftreten, eine innere Verwandtschaft.

Sie gehören einer Familie an. Ein bestimmter Umkreis von typischen
Personen macht diese Familie aus, und sie haben untereinander als Geschöpfe
derselben Dichterphantasie eine Familienähnlichkeit.» Aus diesen wenigen
Sätzen ließe sich wie aus einer Nußschale Stolf für eine ganze Theorie
hervorziehen, die Werke der epischen und dramatischen Dichtung neu zu sehen
— ein Gedankenreichtum, der bei Dilthey auf Schritt und Tritt begegnet.
Weiterhin wird dann auch die einzelne Dichtung grundsätzlich im
Koordinatensystem der Geschichte lokalisiert, nämlich so, «daß die Darstellung der
Individuation immer subjektiv und zwar persönlich, national und in geschichtlicher

Abfolge bedingt ist. Die großen Epochen in der Geschichte der Poesie
von Europa sind zugleich Abschnitte in der dichterischen Auffassung von der
Individuation der allgemeinen Menschennatur.»

Hier schließt Dilthey wieder an Hegel an, sowohl was die dreigestufte
Bedingtheit der Dichtung anlangt als auch in der Auslegung, daß hinter aller
Individuation noch das Abstraktum «der allgemeinen Menschennatur» stehe.
Die großen Epochen, die «Abschnitte» in der Geschichte der Poesie, verkörpern

so gewissermaßen dichterische Individuationen zweiten Grades, in
welchen die subjektiven Schöpfungen der einzelnen Dichter zur Gestalt des

objektiven Geistes zusammentreten.
Der Schlüssel zur Dichtung ist für Dilthey die «psychologische Analyse»

des Dichters und seiner Zeit. In den letzten Jahrzehnten ist die «Welt für sich»,
welche jede geistige Schöpfung darstellt, mehr als eine eigengesetzliche, von
ihrem Schöpfer abgelöste Gestalt erkannt worden. Im Gegensatz zum lebenden
Geist ist ihr gemeinsames Merkmal die Seinsweise des «objektivierten Geistes»,
wie Nicolai Hartmann in Ergänzung der Hegeischen Entdeckung des objektiven

Geistes den in ein andersartiges Material hineingeformten geistigen
Gehalt definiert hat. So tritt heute in steigendem Maße neben die
Literaturgeschichte die Literaturwissenschaft als Wissenschaft von der dichterischen
Form. Für sie ist der Schlüssel zum Erfassen der Dichtung im Werk selbst
verborgen. Denn die Biographie des Dichters mit allen Einzelheiten seiner
subjektiven Artung bleibt außerhalb der Dichtung; sie vermag nicht zu zeigen,
nach welchem Gesetz der poetische Organismus sich herangebildet hat, wie

306



das Werk «gemacht» ist. Weil das Geheimnis der Dichtung die Genesis der
Form ist, setzt die Analyse heute an der Sprachgestalt an; sie ist Werkanalyse
und als solche eine Archäologie besonderer Art. Sie tastet sich auf Wegen
vorwärts, die im Maße ihres Eindringens nach innen zu kenntlich werden, und,
streng genommen, bekommt die Untersuchung die Dichtung überhaupt nur
dort zu fassen, wo am Bau der Sprache, an der poetischen Gliederung, an
Rhythmus und Bildgebärde, kurz: an der geprägten Form abgelesen wird,
was das Wesen am Grunde erhellt. Dichtung ist Filtrierung und verwandelnde
Gestaltung des Stoffes; ihr sublimes Wesen ist die entstofflichende Kraft der
Gestaltung, welche die Figuration des Ganzen durchatmet. Es gilt, diese
Figuration so zu durchleuchten, daß die Wesensatmung spürbar und intakt bleibt.
Das biographische Element: Leben, Individualität, Charakter, Schicksal des
Dichters sowie der mittelbare stoffliche Anteil von Zeit, Welt und Geschichte
fallen für eine Dichtung nur ins Gewicht, sofern sie in ihre Gestalt eingegangen

und als Gestaltelemente an dieser selbst aufweisbar sind.

Wir finden in jeder Dichtung eine Hieroglyphe, die mehr zu offenbaren
vermag, als ihr Schöpfer weiß. Der Gehalt einer Dichtung deckt sich nur zum
Teil mit der absichtsvollen Darstellung des Dichters; darüber hinaus
umschließt das Werk viel unbewußte Gestaltung. Darum genügt es heute nicht,
eine Dichtung nur so zu betrachten, wie der Dichter es vorschreibt oder aus
seinem Werk nur das herauszulesen, was seinen Absichten gemäß ist. Selbst
die Anweisung des Dichters kann dem Betrachter letztlich nicht Führer sein.
Er muß ins Tiefere, Namenlose hinabdringen, in jene terra incognita ersten
Keimens, die Bewußtes und Unbewußtes, Geplantes und unwillkürlich
Wachsendes, individuelle und typische Form noch ungeschieden umschließt. Dil-
theys Studien dieses Bandes sind noch unerschüttert von jenen «Tiefblicken»,
mit denen Nietzsche, Freud, Dostojewski unsere Kenntnis der menschlichen
Natur revolutioniert haben. Um zu zeigen, wie die Sichtweise seit Dilthey sich
vertieft hat, sei etwa angeknüpft an jene von ihm geschilderte «italische
Aufführung, wie man die Bühne auf dem Markt in drei Stockwerken aufbaute.
Da war oben, prächtig geziert, der Himmel mit Engeln, Heiligen und Orgelspiel

zu schauen; das mittlere bezeichnete die Erde; im unteren war der
Schauplatz für die Taten des Teufels und seiner Gesellen.»

Dilthey und mit ihm die Literaturwissenschaft bis ins zwanzigste Jahrhundert

hinein blieb bei der Betrachtimg der Figuren stehen. Und wenn es eine
«psychologische Analyse» gab, dann galt sie den dargestellten Charakteren
oder dem Dichter. Heute wird man sich nicht mit dieser Alternative
begnügen, sondern vor einer Dichtung und ihren Figuren die Frage erheben:
was ist hier Gestalt geworden über Wissen und Absicht des Dichters hinaus,
was bedient sich dieses besonderen schöpferischen Mediums, um sich zu
offenbaren? Damit sind auch die Mächte in den Blick gerückt, die überpersönlich
an der Individualität des Dichters formen, wie etwa Leben, Umwelt, Geschichte,
Zeitgeist, deren Vorhandensein und kollektiven Formimgsprozeß die Dichtung
mitgestaltet; es sind aber auch die kollektiven psychischen Kräfte und Formen
diesseits der Individualität in die Frage einbezogen, die Archetypen und
vorgeformten Symbole des Seelenlebens, welche die Dichtung als Formung zweiten

Grades schon aus einem unteren Reich empfängt und übernimmt. —
Blickt man mit der Frage: was ist hier Gestalt geworden, auf die von Dilthey
geschilderte dreistöckige Bühne, so ist die Raumstruktur mythischer
Weltanschauung nicht die letzte Antwort. Vielmehr wird noch eine tiefere Schicht
aufweisbar, in der dieses mythische Weltbild sich zu formieren scheint als
großartige Analogie der «dreistöckigen» Menschennatur mit ihrer geistigen

307



Höhe, ihrer irdischen Aktionsmitte und der Tiefe der Triebdämonen. Damit
erweitert und kompliziert sich — gar nicht nur im psychologischen Sinn —
die Frage nach der dichterischen Verknüpfung von Erlebnis- und
Symbolstrukturen, die ihrerseits viele Teil- und Unterfragen nach sich zieht.

Daß bereits Diltheys «psychologische Analyse» Kategorien des Seelenlebens
ganz neu durchleuchtet hat, die auch an der dichterischen Objektivation noch
faßbar werden und zu einem neuen Verständnis ihrer Form Entscheidendes
beitragen, zeigt seine Analyse der «Einbildungskraft». Gegenüber der populären

Auffassung, daß die Phantasie des Dichters aus dem Nichts «erfinde»,
betont Dilthey: «Unter Phantasie ist selbstverständlich nicht eine besondere
seelische Kraft zu verstehen. Unsere Wahrnehmungen unterliegen bei ihrem
Wiederauftreten unter den Bedingungen des seelischen Zusammenhangs
beständig zarteren oder stärkeren Veränderungen; jedes Erlebnis, jeder
Geschichtsverlauf unterliegt in immer wachsendem Grade dieser Veränderlichkeit.

So wirken Bildungsprozesse dauernd von dem erworbenen Zusammenhang

des Seelenlebens aus; in stimmungsvoller Erinnerung, in den
Leidenschaften, in sehnsüchtigen oder ängstlichen Bildern der Zukunft ist unser
Gefühls- und Triebleben wirksam an ihnen. Unwillkürlich und willentlich
arbeiten sie dann in Sage, Mythos, Religiosität und Kunst. Und so ist
künstlerische Phantasie nur der Inbegriff dieser Vorgänge in einer geistigen Organisation,

in der sie eine besondere Energie gewonnen haben; und zwar von der
Energie der Bilder und Erlebnisse, von der bildlichen und gefühlsmäßigen
Stärke ihrer Reproduktion, gleichsam von der Modulation in ihrer
gefühlsmäßigen Umformung ab bis zu der selbsttätigen Energie, welche eine erhöhte
Wirklichkeit hervorbringt, die über den Bereich der Realitäten sich ausspannt
als ein zweites Reich der künstlerischen Gebilde.»

Die Analyse der Einbildungskraft hat für die Literaturwissenschaft
zentrale Bedeutung, denn diese Kraft wird nur an ihrer Schöpfung, der Einbildung,

greifbar; die Funktion des Dichters ist hier zugleich Funktion der
Dichtung. Der ganze vielfältige Prozeß, der unter dem Namen «Phantasie»
geht, läßt sich darum an den Vorstellungsgebilden, zu denen er sich
verdichtet, ablesen; sie objektivieren die inneren Vorgänge, das Wiederbilden
und Verwandeln, das Schichten und Ueberformen, das Aufnehmen und
Ablagern, zu Komponenten der poetischen Vision. Mit genialem «Tiefblick» weiß
Dilthey freizulegen, was für die Erkenntnis des Seelenlebens und für das
Erfassen von Dichtung grundsätzlich bedeutungsvoll ist: Phantasie ist nicht
spielende Willkür; Phantasie ist das mannigfache Flechtwerk eines
seelischgeistigen Kausalzusammenhanges, der nach eigenen, noch weitgehend
unerforschten Gesetzen arbeitet.

Dem zusammengesetzten Charakter der geistigen Schöpfung entsprechend,
fordert Dilthey in einem der interessantesten Stücke des Bandes: «Charles
Dickens und das Genie des erzählenden Dichters» «ein zusammengesetztes
Verfahren für die wissenschaftliche Analyse eines Dichters, seiner Werke und
seiner Stellung in der Literatur». Dieses muß einmal die im Dichter «wirkende
Phantasietätigkeit in ihren individuellen Zügen studieren» — in den Briefen
und Tagebüchern von Dickens, empfiehlt Dilthey, muß sodann «die Lage
der Kultur und Literatur, die ihn bedingte, ihm seinen Stoff an Menschen und
Begebenheiten, seine Aufgabe gab», untersuchen —, und muß drittens «seine

Technik, den Kreis seiner Charaktere, die besondere Art von Verbindung
derselben zu einem Bilde der Welt, die in dem Tiefsten seines Wesens gegründet
ist, zu klären unternehmen».

308



ZU CARL J. BURCKHARDTS «VIER HISTORISCHEN BETRACHTUNGEN.1

Die Kunst des Erzählens erreicht erst dann ihre höchste Stufe, wenn sie in
der Wiedergabe einer «Geschichte» das Geschichtliche berührt, wenn sie das
zeitlich Entscheidende im Rahmen des Zeitlosen erfaßt und in ihr die Gesamtheit

menschlichen Geschehens fühlbar wird. — Andrerseits wird die Historie
nur ganz der Geschichte gerecht, wenn in ihr das menschlich Erlebte als
Hintergrund der kausal verknüpften Tatsachen erscheint.

Bei Carl J. Burckhardt treffen sich sowohl die Kunst des Erzählens wie der
Sinn für die Geschichte; denn es gibt kaum eine «Geschichte», die er erzählt,
in der nicht der große Raum ihrer Zeit sich öffnet, wie er andrerseits in seinen
historischen Schriften wie in dem kleinen Bande der vorliegenden Historischen
Betrachtungen eine Epoche insbesondere durch die Schilderung jener
Menschen lebendig werden läßt, in deren Denken, Wollen und Handeln die
Lebensströmungen einer Zeit zusammenfließen.

Die erste der «Vier Historischen Betrachtungen» handelt von «Calvin und
der Theokratischen Staatsform». Das mächtigste Spannimgsverhältnis menschlichen

Lebens tritt in ihr in Erscheinimg: jenes zwischen geschichtlichen und
übergeschichtlichen Mächten, jenes zwischen Zeit und Ewigkeit. Verankert in
der Heiligen Schrift als einer absoluten Grundlage des Lebens ist der Reformator

in der Ausführung seiner Absichten zugleich bedingt durch seine eigene
Zeit und deren Umstände. Calvin war Lateiner und Legist und stammte wohl
auch seiner Vorstellungen gemäß aus dem schon damals national geeinigten
Frankreich. Sein Blick aber reichte über sein Jahrhundert hinaus, wenn er
in einer festen Ordnung der Gemeinschaft im Sinne einer internationalen und
unabhängigen Civitas nur den wahren überirdischen Wert der gläubigen Person

zu wahren versuchte. Seine Absicht — die unser Verfasser von späteren
Mißdeutungen zu befreien sucht — führte ihn dahin, aus dem Bereiche des
Geistigen eine feste Ordnung in dieser Welt zu setzen.

Sully dagegen schuf sie durch politische Erfahrung auf einem begrenzten
Raum. In kurzer Zeit führte er als Vertrauensmann Heinrich IV. Frankreich
aus dem Bankrott heraus, um dann später aber, als er nach des Königs Tode
zurückgezogen lebte, «in sich selbst die größte Kraft seiner Epoche zu
überwinden, ...den jungen, zukunftsträchtigen Nationalismus». Welche inneren
und äußeren Voraussetzungen ihn zum Ausreifen des Planes einer übernationalen

europäischen Gemeinschaft führten, dies wird im zweiten Aufsatz über
«Sullys Plan einer Europaordnung» in einem einzelnen Menschen erlebt, der
seine Zeit bestimmte und sie zugleich durch seine geistige Kraft überlebte.

Inbegriff einer Zeit, ja eines «Zeitalters» — doch in einem andern Sinne —,
ist Ludwig XIV. In einer noch gemesseneren Knappheit der Sprache erleben
wir in der «Betrachtung» über «Ludwig XIV. und die Kaiserkrone», was
historische Dramatik ist, diesen Weg zum Höhepunkt und zugleich zum Niedergang

einer historischen Entwicklung, der in der gewaltsamen Besetzung
Straßburgs versinnbildlicht wird, in jener Handlung, in der Anmaßung zu
äußerem Versagen führte. — Ludwig XIV. aber erscheint in seinem Trachten
nach der Kaiserkrone als dem Symbol der politischen Einheit der Christenheit
nur als der Träger einer Rolle, die er in ihrem ursprünglichen Sinne nicht
mehr verstand, so gut wie ja die Nachahmung nie das einmalig Erlebte erreicht
und der «Herrscher» zurückbleibt hinter dem wirklich «Souveränen», den
Cäsar durch seine überlegene geistige Hoheit verkörperte. Erst in den letzten
Jahren seines Lebens, als das «Hochgefühl der gloire» längst in ihm erloschen

i Manesse Verlag, Zürich.

309



war, erreichte Ludwig XIV. in hartem Selbstabtöten jene späte einsame
Souveränität, in der er als der barocke König erscheint. «Ludwig XTV. aber ist
kein Cäsar, er ist ein König, er ist kein Beginner, er ist ein verschwenderischer

Erbe und ein später Vollender zugleich» (S. 73). In diesen Worten
drückt sich das Paradoxe des geschichtlichen Lebens aus, das in der Kontinuität

des Geschehens eine Wiederholung nicht erlaubt.
Das Streben nach politischer Einheit schließt aber bereits in sich den Kern

der Auflösung, wenn die Macht und der Wille zum Besitz seine treibenden
Elemente sind. Daß es viel eher die kleinen Gemeinschaften sind, in denen ein
geistiges Erbe als ein dauernder Besitz bewahrt wird, dies soll im vierten
Essay über «Städtegeist» beleuchtet werden. Ausgehend von dem als geistige
Einheit in seiner Sicherheit des Maßes und Stiles immer wieder neu auferstehenden

Athen führt er uns zu einer begrifflichen Umschreibung von dem, was
Kultur ist, um dann dieselbe am Aufkommen und Bestehen von europäischen
Städtegemeinschaften des Mittelalters und der Neuzeit zu beleuchten.

Kultur, dieses nie mehr als in unserer Zeit genannte Wort, in der uns die
Gefahr ihres Verlustes bedroht, sei es durch eine innerliche Vergröberung und
Verhäßlichung wie durch eine von außen her drohende Barbarei, erfährt in
keiner andern Weise eine entsprechendere Untersuchung als in einer Studie
wie dieser, welche die Ursachen und Voraussetzungen einer höheren durch
Sinn, Maß und Schönheit befestigten, durch geistige Tiefe und Klarheit
erhellten Lebensform ergründet.

Dem schriftstellerischen Werk von Carl J. Burckhardt, in dem immer wieder
derselbe Gedanke neu in Erscheinung tritt vom Bewahren, Verlieren und
Verfälschen des «Besitzes» •— sei es in der Form der Novelle wie in der «Höhle»,
sei es in den vorliegenden historischen Betrachtungen, kommt deshalb selbst
eine kulturbringende Bedeutung zu, als es in einem Zeitalter der Entwertung
den Sinn für Wertunterschiede schafft.

Schon oft ist auf das schriftstellerische «Können» unseres Verfassers
hingewiesen worden. Es sollte aber hervorgehoben werden, daß es nicht eine
virtuose Fähigkeit, sondern nur ein entsprechendes Mittel einer Geistes- und
Lebenshaltung ist. Der Satz ist das Bild des Gedankens, sein Rhythmus
Ausdruck jenes «Taktgefühls», das der «Bildung» als einer Lebensgewohnheit
entspricht. Gemeint ist jene Bildung, die verankert ist im Bewußtsein von
Unterschieden zwischen Wahr und Falsch, zwischen kostbar und billig,
zwischen dem Endgültigen und dem Zufälligen; denn in ihr ist das Einzelne nur
Gegenstand einer Gesamtvision des Lebens. In ihr werden die Voraussetzungen

zur Meisterschaft erfüllt; derm sie fließt aus jener Substanz, die der Zeit
standhält. Heidi Marie-Louise Vollenweider

DIE KIPPENBERGS

Ein Leben im Dienst des Geistes

Zu dem, was wir Blüteepoche der Dichtung nennen, gehört nicht nur das
Dasein außerordentlicher schöpferischer Geister, denen es gegeben ist, das
lösende Wort auszusprechen, so daß sie wie etwa Goethe im «Werther» oder
Hofmannsthal im «Tor und Tod» für eine ganze Generation sprechen; es
gehören dazu vielmehr auch Menschen, die die Werke der Dichter aufnehmen

310



und, ins Buch verwandelt, dem Leser darbieten. In unserer klassischen Epoche
haben Göschen, Cotta und Perthes und in der Schweiz Orell Füßli diese Aufgabe

mit Geschick und Verantwortungsbewußtsein durchgeführt. Für die
Blüteepoche der deutschen Dichtung zwischen 1890 und 1930 übernahmen
in Deutschland Männer wie S. Fischer und Anton Kippenberg, um nur die
wichtigsten zu nennen, diese Aufgabe. Zum Ruhme S. Fischers haben sich bei
seinem Tode die Stimmen der Besten erhoben. Ein Gleiches geschah 1924 bei
Anton Kippenbergs 50. Geburtstag in der hervorragenden Festschrift «Navi-
gare necesse est«, und 1950 bei seinem Tode. Mit Recht hat ihn damals ein
Schweizer, Henry Tschudy, einen «Verleger-König» genannt. Aber wenn alle
diese zum Ruhm des Menschen gesprochenen und geschriebenen Worte längst
vergangen sein werden, wird das Werk dieses Mannes, der Insel-Verlag,
weiterleben. Was der Insel-Verlag seit seiner Gründung im Jahre 1902 bis auf
diesen Tag für das deutsche und, wir müssen es mit Nachdruck aussprechen,
für das abendländische Geistesleben bedeutete, ist heute noch kaum zu
ermessen. In diesem Verlag erschienen nicht nur die Werke der wichtigsten
lebenden Autoren dieser Epoche, hier wurde auch die Ueberlieferung auf
eine Weise gepflegt, die, allem musealen Kult fern, dem Leben diente. Die Art,
wie hier die Lebenden neben den großen Toten standen, erscheint uns ebenso
wunderbar wie die Art, die neben das kostbare und bibliophile Buch das
Volksbuch, die wohlfeilen Reihen, vor allem die Inselbücherei stellt.

Wer aber vom Insel-Verlag spricht und von der Wirkung, die von ihm auf
das gesamte Geistesleben ausging, der darf nicht nur von Anton Kippenberg,
dem Leiter des Verlages (seit 1905) sprechen, sondern muß mit gleichem Nachdruck

und mit gleicher Liebe an Katharina Kippenberg, die Gattin, erinnern.
Denn dies ist das andere Wunder dieses Hauses, daß hier zwei Menschen,
Gatte und Gattin, sich zu einer Gemeinschaft zusammenfanden, die nicht nur
dem Leben, und welch vorbildlichem und verpflichtendem Leberi, sondern
ebensosehr dem Verlag galt.

Schon vor dem Ersten Weltkrieg, vor allem aber zwischen den beiden Kriegen,

galt «die Insel», wie man allgemein sagte, ohne dabei immer an den
symbolischen Charakter dieser Benennung zu denken, für viele schreibende
Menschen, vor allem unter den Jüngeren, als das große Ziel ihres Lebens. In der
«Insel» ein Buch zu verlegen, war die Sehnsucht aller Ernststrebenden. Dann
und wann einen Besuch im Verlag oder im gastlichen Privathaus des
Ehepaares in der Richterstraße in Leipzig machen zu dürfen, war ein Erlebnis, das
lange in denen nachlebte, denen dies Glück widerfuhr. Ich erinnere mich
solcher Besuche und des unvergeßlichen Zaubers, der vor allem von Katharina
Kippenberg ausging. Die Gegenwart des Geistes der großen Zeitgenossen
berührte sich mit der Gegenwart der geistigen Vergangenheit, die dem Gast vor
allem im Haus in der Richterstraße durch Anton Kippenbergs einzigartige
Goethe-Sammlung entgegentrat. Beglückend war es, zu beobachten, wie sich
das Ehepaar ergänzte. Katharina Kippenberg war eine sehr sensible, aber auch
sehr kluge Frau; ein fein ausgebildetes Gefühl traf sich mit einem klar
unterscheidenden Kunstverstand, Fähigkeiten, die das Gespräch mit ihr zum kleinen
Fest werden ließen, die sie aber auch instandsetzten, aus dem Schrifttum, das
ihr angeboten wurde, das herauszufinden, was echt und gültig, was dem Verlag
gemäß war. Die Auswahl war streng. Auch hier gab es freilich dann und wann
eine Enttäuschimg, auch hier waren Krisen zu überwinden, aber im ganzen
blieb die Entwicklung kontinuierlich und rein.

Anton Kippenberg war nicht minder klug und aufgeschlossen für die Werte
des Geistes und der Kunst. Schon sein Verhältnis zu Welt und Werk Goethes

311



müßte das bezeugen. Aber er verband mit dieser Offenheit für den Geist die
praktischen Fähigkeiten, die außerordentliche Begabung des Großkaufmanns.
Ich wüßte niemanden, der diese glückhafte Vereinigung präziser umschrieben
hätte als Karl Scheffler in der Festschrift zu Anton Kippenbergs 50. Geburtstag?

«Ein Kaufmann großen Stils, der ein Vertreter des Geistes ist, der es nicht
nur als Liebhaber nach Feierabend ist, sondern im Berufe selbst, ein
Großkaufmann, der mit dem Geist handelt, ihn dabei aber nicht herabwürdigt,
sondern das Kommerzielle zum Organ des individuellen Willens macht: eine
solche Erscheinung ist im Deutschland des zwanzigsten Jahrhunderts ein
kleines Wunder!»

Diese beiden so gearteten Menschen hatten sich im Insel-Verlag ein Lebenswerk

geschaffen, das wir, wenn das zu sagen erlaubt ist, als eine Art geistiges
Lebensbildnis betrachten dürfen, denn die Art, wie hier das große geistige
Erbe des Abendlandes mit den höchsten Werten der Gegenwart vereinigt ist,
kann nicht anders denn als aus dem innersten Wesen dieses Ehepaares
kommend verstanden werden. Hier waltete eine Geistigkeit vor, die, fern aller
unfruchtbaren Intellektualität, sich mit einer hohen Herzensbildung verband,
die damals schon selten, heute fast verschollen und im Verlagsleben nirgendwo

mehr zu entdecken ist.
Es schien durch Jahrzehnte hin, als stehe über diesem Hause ein besonderer

Stern, als walte über ihm eine besondere Gnade. Gewiß hatten diese Menschen
auch ihre Sorgen und Nöte, ihre Widerstände und Schwierigkeiten zu
überwinden. Aber sie wurden, ohne Kompromisse zu schließen und die Reinheit
des Werkes zu gefährden, überwunden. Als aber der Zweite Weltkrieg
ausbrach, schien dieser Stern unterzugehen; es kamen schwere menschliche
Heimsuchungen, die ihren Höhepunkt erreichten, als sowohl das Insel-Haus in der
Kurzen Straße in Leipzig als auch das Haus in der Richterstraße durch
Luftangriffe in Schutt und Asche sanken. Vom Insel-Haus blieb das Eingangsportal
stehen mit der Inschrift: «In Deo spes mea», die Kippenberg einst bei seinem
Einzug begrüßt hatte und die zugleich der Wappenspruch seiner Frau war.

Bald nach dem Kriegsende, im Jahre 1947, starb Katharina Kippenberg; der
Gatte folgte ihr drei Jahre später nach.

Wir möchten in diesem Hingang der Häuser und der Menschen auch ein
Symbol dafür sehen, daß eine Epoche zu Ende ging. Der Insel-Verlag, der in
gewissem Sinne das große Erbe des Cotta-Verlages aus der Zeit unserer
Klassik übernommen hatte, trat mit dem Tod Anton Kippenbergs in ein neues
Stadium seines Lebens ein, von dem wir heute noch nicht sagen können, wie
es sich entfalten wird. Die Aera Kippenberg jedenfalls war ein Höhepunkt des
deutschen Verlagslebens, wie er nicht so bald wiederkehren wird.

Nach dem Tode von Katharina und Anton Kippenberg sind zwei Bücher
erschienen, die uns zu sagen vermögen, wer diese beide Menschen waren, wenn
sie auch den unmittelbaren Zauber, der von ihnen ausging und der ihre Größe
mitbestimmte, naturgemäß nicht in seiner ganzen Reinheit wiederzugeben
vermögen. Hans Carossa, der Freund des Ehepaares und der Autor des Verlages,
hat zu dem Band, der Katharina Kippenbergs «Kleine Schriften» (Insel-Verlag,
139 Seiten) enthält, eine Einführung geschrieben, in der er mit der ihm
gemäßen Zartheit das Bild der Frau hinzeichnet, das aus den einzelnen Abhandlungen

und Erzählungen und einem Gedicht uns entgegentritt. Da sind
zunächst die Aufsätze, die mit dem Namen Rilkes verknüpft sind. Der eine, die
Totenklage auf Rilke wiedergebend, die wir aus dem Inselschiff kennen, die
andere «Erinnerungen an Rainer Maria Rilke in Paris» festhaltend. Wer diese
Stücke liest und zwischen den Zeilen zu lesen versteht, der erlebt erneut, wie

312



nahe diese Frau Rilke und seinem Werke stand. Es war deshalb nicht erstaunlich,
daß sie dem Werk dieses Dichters zwei Bände widmete, eine Biographie

und eine Deutung der «Duineser Elegien» und der «Sonette an Orpheus».
Indessen ist Katharina Kippenberg nicht, wie so viele Frauen, dem Dichter
dergestalt verfallen, daß sie ihr eigenes geistiges Selbst aufgegeben hätte. Gewiß
hat sie von ihm gelernt, und sie wäre wahrscheinlich ohne die Begegnung mit
ihm nicht das geworden, was sie war, aber sie hat ihre eigene Sprache und das
heißt ihr eigenes Selbst bewahrt; das zeigen die Erzählungen «Der Dichter und
die Vögel» und «Der Nachtigallengrund», das zeigt auch das Gedicht «Die
Ostbude», das in seiner schlicht-einfachen Weise an Tiefes in der Menschenseele
rührt. Als ein besonderes Stück in dieser Sammlung verdient jene Prosa
erwähnt zu werden, die den Titel «Die Anrede» führt und das Festbuch für den
Gatten einleitete. Wie ernst es Katharina Kippenberg mit dem Schreiben nahm,
deutet ein Brief an, den sie am 24. Februar 1924 an Rilke richtete und dem sie
diese Prosa beilegte, damit Rilke entscheide, ob die Arbeit würdig sei, neben
die Beiträge der Großen zu treten. «Ich muß sagen, die Anwesenheit von Rilke
und Hofmannsthal in demselben Bande, wenn auch durch so und so viel
minores spiriti, Ueberschriften und leere Blätter getrennt, jagt mir solches Gruseln

ein, daß ich ganz blaß werde, wie wenn ein gänzlich obskurer Klavierspieler

an demselben Abend wie etwa Mozart auftreten sollte — ich muß
lachen, aber ich möchte nicht belächelt werden, und so werden Sie mir schreiben,

ob —»

Diese «Anrede» nun gibt eine Art Charakterbild Anton Kippenbergs als
Verleger, so wie die Gattin ihn sah. Kippenberg war keine einfache Natur, schon
die Komponente des Geistigen und des Kommerziellen gab seinem Wesen eine
Besonderheit. Seine Geistigkeit selbst, in weitem Maße sich immer wieder an
der Welt Goethes orientierend, griff auch in weitere Bereiche des Geisteslebens
aus, so daß auch für ihn Dichter wie Rainer Maria Rilke und Hans Carossa,
vor allem aber die Flamen und darunter wiederum Felix Timmermanns besonders

wichtig wurden. Was in diesen «Reden und Schriften» von Anton Kippenberg

(Insel-Verlag, 319 S.) ausgewählt ist, umfaßt Prosastücke, die als Gruß-
und Gedenkblätter an Freunde gerichtet wurden, während andere Erinnerungen

an das eigene Leben festhalten, vor allem an die Lehr- und Wanderjahre
des jungen Verlegers. Große Vorbilder wie Friedrich Perthes und Georg
Joachim Göschen werden gefeiert, von Liebhabereien und Funden, die der Sammlung

eingereiht wurden, wird berichtet. Die Krönung des Buches aber scheinen
mir die Aufsätze und Reden über Goethe und seine Welt darzustellen. Unter
ihnen findet sich eine so gründliche Studie wie die über «Die Hypsistarier»,
jene Sekte aus dem späten dritten und vierten nachchristlichen Jahrhundert,
die einem Glauben huldigte, von dem Goethe sagte, daß er ihn hätte
annehmen können. «Nun erfahre ich aber in meinen alten Tagen von einer Sekte
der Hypsistarier, welche, zwischen Heiden, Juden und Christen geklemmt, sich
erklärten, das Beste, Vollkommenste, was zu ihrer Kenntnis käme, zu schätzen,
zu bewundern, zu verehren und, insofern es also mit der Gottheit im nahen
Verhältnis stehen müsse, anzubeten.» Mit großer Sorgfalt geht Kippenberg in
seiner Studie den schwer erkennbaren Spuren dieser Sekte nach, und ich
möchte annehmen, daß ihm selbst der Glaube der Hypsistarier nahe kam,
wenigstens scheint sein Lebenswerk auf eine große und schöne Weise über
ein halbes Jahrhundert hin diesem Glauben an das Beste und Vollkommenste
gedient zu haben.

Was der Auswahlband dem Leser darbietet, sind Gelegenheitsarbeiten, die
ihren Wert und ihren Rang durch die geistige Haltung und die menschliche

313



Größe ihres Verfassers empfingen, in dem sich Weltmann und Sammler,
Liebhaber und wohl auch Forscher auf schöne Weise vereinen. Dem Bilde Kippenbergs

aber fehlte ein Zug, vergäße man den überlegenen und versöhnenden
Humor, der immer wieder in den verschiedensten Formen zutage tritt, so etwa
in der Traumerzählung, die er dem Gedächtnis des Thomaskantors Karl
Straube widmete und die gleichzeitig zeigt, welch ein erlauchter Menschen^
kreis sich im Hause in der Richterstrasse zu treffen pflegte. Sprühender noch
und aufschäumender zeigt sich dieser Humor in der entzückenden Prosa «In
memoriam Emil Meyer-Stallupönen», die eine Parodie auf die bibliophile
Sammelwut darstellt.

Die menschliche Größe aber bewährte sich zuletzt in der Art, wie Katharina
und Anton Kippenberg den äußeren Untergang ihres Lebenswerkes trugen.
Kein Wort der Klage oder der Anklage ist vernehmlich, wohl aber ein tiefes
Gefühl der Erschütterung, eine metaphysische Trauer, ein Wissen, daß in
diesen Jahren mehr zusammenstürzte als ein Verlagshaus und ein gastliches
Bürgerhaus. Immer wieder vernehmen wir indessen auch jetzt noch ein
Bekenntnis des Dankes für all das, was ihnen in einem reichen Leben von
Menschen und Mächten zuteil wurde. Aus Carossas Worten erfahren wir, wie
Katharina Kippenberg auf ihrem schweren Krankenlager sich bis in ihre letzten

Tage mit der Deutung von Rilkes Werk beschäftigte; schlagen wir aber
die Reden und Schriften Anton Kippenbergs auf, so finden wir dort am Schluß
die Ansprachen, die er am 28. August 1949 zu Ehren Goethes in der Stadthalle
in Weimar und in der Fürstengruft hielt. Es war das letztemal, daß Kappenberg
in der ihm teuren und geweihten Stadt weilte. Hält man neben diese Reden
den Aufsatz, den der junge Mensch 1896 über das Goethe-Schiller-Archiv zu
Weimar schrieb, dann wird man erkennen, wie sein Leben ein halbes
Jahrhundert hindurch unter diesem höchsten Stern der Deutschen stand, wie es
sich wandelte, ohne sich selbst zu verlieren, wie es immer neu aufbrach, um
dem Geist zu dienen, auch nach den schwersten Zusammenbrüchen noch. Wer
so dient, dessen Werk wird unvergessen bleiben. Otto Heuscheie

FRITZ ERNST: DER HELVETISMUS

Von Otto Basler

Den Titel zu diesem Büchlein1, das dem offenen Geheimnis der geistigen
Einheit in der Vielfalt unseres Staatswesens in der Form einer exakten
geistesgeschichtlichen Strukturuntersuchung auf den Grund geht, entnahm der
Verfasser einer Kapitelüberschrift — «L'Helvétisme» —• in der Gottfried-Keller-
Dissertation von Fernand Baldensperger aus dem Jahre 1899. Dankbar
erinnern wir uns in diesem Zusammenhang an Fritz Emsts dreibändige Essay-
Sammlung (Fretz & Wasmuth, 1946), dieses kostbare geistesgeschichtliche
Kompendium, dessen erster Band 22 Aufsätze «zur schweizerischen
Geistesgeschichte» enthält — lauter Arbeiten, die sich mit Teil- und Zwischengebieten
des als Oberbegriff zu betrachtenden Helvetismus, vornehmlich mit
geistesgeschichtlich bedeutenden Gestalten vergangener Jahrhunderte befassen, mit
Persönlichkeiten und Stoffen, die unsere spezifisch helvetische Kultur auf edle

1 Fritz Ernst: Der Helvetismus. Einheit in der Vielheit. Fretz & Wasmuth,
Zürich.

314



Art vertreten und vermitteln. Die vorliegende Studie überschneidet sich mit
den vorangegangenen keineswegs, sie füllt Lücken, indem sie zwischen
allbekannte, weniger genannte, im organischen Zusammenhang aber nicht minder
wichtige Namen fügt und den Kähmen um den eigentlichen helvetischen
Gedanken strenger und bewußter faßt.

Helvetismus bedeutet hier nichts anderes als das komplexe eidgenössische
Einheitsgefühl, dies nicht bloß im geschichtlich-politischen, sondern zusätzlich
auch im geistespolitischen und geistesgeschichtlichen Sinne. Dem helvetischen
Einheitsgedanken und Einheitsstreben kommt ein vertiefteres und organisch
umfassenderes Verlangen zu, als es der eidgenössische Staatsgedanke allein
auszudrücken vermöchte. Und doch ist es nicht etwa ein Unitarismus, was
Fritz Emsts gedanklich und empfindungsmäßig so schön gerundeter und in
seiner meisterlichen Schrift über die Jahrhunderte hin betrachteter Helvetismus

meint; dieser ist die Summe der unsichtbaren und sichtbaren
gemeinschaftbildenden und gemeinschafterhaltenden Kräfte, die spezifische Form
des schweizerischen gemeinschaftlichen, menschlichen und geistigen Seins und
Fühlens. Der Helvetismus bedarf der Vielgestalt, er bedarf der «zweiundzwanzig

souveränen Völkerschaften», der Vielheit der «Sprachen, Konfessionen,
Regionen», der Individualitäten. Er ist das Grundgefühl unseres staatlichen
Wesens und Gebildes von Anfang an, das ungeschriebene Gesetz innerhalb
jeder kantonalen wie der eidgenössischen Verfassung, und er bildet den geistigen

Kern der Ermessensfreiheiten innerhalb der Gemeindegesetzgebungen.
Freilich steht der Helvetismus nicht für sich allein; aber er ist die stimulierende,

die am besten bindende Kraft von- allen den eidgenössischen
staatbildenden geschichtlichen und politischen Kräften. Er hat auch den höchsten
Flug, die stärkste menschlich-seelische Mitte. Der Helvetismus hat seine
Geschichte und seine Psychologie. Fritz Ernst weist einleitend auf die Humanisten
des 16. Jahrhunderts hin und führt ein Zitat aus Gottfried Kellers berühmtem
ersten politischen Aufsatz aus dem Jahre 1841 an, «Vermischte Gedanken über
die Schweiz», der gerade heute wieder von verblüffender Aktualität ist, weil
er der echten und wahren helvetischen Gesinnung, Haltung und Empfindung
streitbaren Ausdruck verleiht: «Es möchte nicht ganz unpassend für uns junge
Schweizer sein, wenn wir in einer Zeit, wo man angefangen hat, unsere
Nationalität zu bestreiten, wo man uns geistig zwingen will, unser Vaterland nicht
als helvetisches, sondern als deutsches, als französisches, als italienisches zu
lieben bisweilen unsere Gedanken nach diesem Vaterlande richten und
unsere Gefühle in dem großen Kampfe der Grundsätze, der gegenwärtig
Europa bewegt, zu ordnen suchen.»

Der Helvetismus stellt eine Geschichtssumme dar, die sich in den Bundesund

Verfassungsbriefen zu bilden beginnt, als Ganzes ist sie «l'histoire d'un
serment». Einen wesentlichen Bestandteil der alten Bundesliteratur bilden die
gefühlsstarken Kriegslieder, denen weniger ihrer literarischer Qualitäten als
ihres erlebnisdarstellenden und einheitsbildenden Gehaltes wegen erhöhte
Bedeutung zukommt: «Den unumstößlichen Wert unserer Kriegslieder sehen wir
in ihrer politischen Funktion: der Bildung eines Gemeinschaftsbewußtseins
war die in den poetischen Kampfberichten übliche Nennung der verbündeten
Kampfgenossen wie der früher vereint vollbrachten Taten ausgesprochen
förderlich.» Auch die Chroniken, ursprünglich «Schreine zur Aufbewahrung
unserer Kriegslieder» und zugleich «selbständige Organe eines sich mehr und
mehr durchsetzenden Helvetismus in Prosa», stellen «ihres zahlenmäßigen wie
ihres inhaltlichen Reichtums wegen einen außerordentlichen Nationalbesitz
dar». Darüber hinaus aber vertiefen sie, wie die Lieder, «zum nationalen das

315



internationale Bild der Schweiz» (Scott, Grimmelshausen, Goethe, Schiller
usw.)

Der integrierende Einfluß des Humanismus auf unsere Chroniken, erst
allmählich schweizerisches Gepräge, schweizerische Haltung annehmend und
trotzdem sein humanistisches Antlitz wahrend, kommt am stärksten in «Supe-
rioris Germanie Confoederationis Description (1479) des feingebildeten
Albrecht v. Bonstetten zum Ausdruck. Durch Heinrich Loriti von Mollis, Glarean
genannt, erfährt der helvetische Humanismus eine Steigerung. In seiner «Hel-
vetiae Descriptio et in laudatissimum Helvetiorum foedus Panegyricum» (1514)
feiert der damals sechsundzwanzigjährige Dichter und Vaterlandsfreund den
großen Sieg bei Näfels; aus acht sind jetzt dreizehn Bundesglieder geworden,
sie werden nicht mehr « Confoederati », sondern «Helvetii» geheißen, und, was
ebenso bedeutsam wie bezeichnend ist: «das Lob des Ganzen folgt nicht mehr
den Teilen, sondern geht ihnen voraus.»

Mit der Bildung und Nennung eines Ganzen wurde die Herkommensfrage
wach, wobei Chronistik und Humanismus ihren bestimmten, ihren wissenschaftlichen

und menschlichen Anteil haben. Die Neuentdeckung von Cäsars «Bellum
Gallicum» setzte den abenteuerlich ausschweifenden, sagenmäßigen Ueber-
lieferungen ein Ende, indem sich daraus die Konsequenz ergab, daß die
modernen Schweizer im wesentlichen mit den antiken Helvetiern gleichzusetzen
sind. 1521 findet man «Helvetier» übersetzt mit «Suisses»; im 17. Jahrhundert
schreibt der Kanzler Montmollin über die Grafschaft Neuenburg: «Ce Pays
faisait partie de l'ancienne Helvétie.» Wichtig ist, daß sich dabei Welsch- wie
Deutschschweizer auf dieselbe Herkunft berufen: «Es besteht dabei kein
Unterschied im Bekenntnis zu den helvetischen Ahnen». Und: «Ebenso
bemerkenswert ist dabei die Unwandelbarkeit des schweizerischen Geschichtsbildes

vom Humanismus bis zur Aufklärung.»
Durch Josias Simler, neutestamentlicher Exeget am Zürcher «Carolinium»,

erhielt die Eidgenossenschaft ihre «Rechtfertigung als Staatswesen und als
Staatsform». Sein «De Republica Helvetiorum» (1576) blieb «für die ganze
Dauer der Alten Eidgenossenschaft deren politisches Handbuch». Dieses Werk
stellt in seiner Gesamtheit, sowohl von seiner ethisch-psychologischen wie
staatsgeschichtlich-politischen Seite her betrachtet, das erste umfassende Manifest

eines geschlossenen, als Potenz auftretenden, nach innen wie außen
wirkungsfähigen und wirkungsmächtigen Helvetismus dar.

Den gewaltigen, entscheidenden Schritt über die Tatsachen und
Festlegungen des wichtigen nationalen Dokumentes dieses «Staatsrechtlers» hinaus
tut siebzig Jahre nach dem Tode seines Verfassers Johann Rudolf Wettstein.
Ihm gelingt es, die endgültige, auf Geschichte und Zeitwirklichkeit beruhende
«Festlegung des Rechtsverhältnisses zum Reich», das heißt, die vollständige
Loslösung von Deutschland zu erwirken, «daß vorerwehnte Statt Basel und
übrige Eydgenossische Cantonen in besitz und gewehr völliger Freyheit und
Exemption vom Reiche, und dessen Gerichten keins wegs underworffen seyen».

Neben den geschichtlichen und psychologischen, von Wettstein mit Bravour
ausgewerteten Elementen stellt die alpine Mystik «eines der frühesten und
beharrlichsten Elemente des Helvetismus dar». Gottfried Keller spricht im
Grünen Heinrich sehr schön davon: «...die unsichtbare, in diesen Bergen
schwebende Idee hat sich diese eigentümliche Nationalität zu ihrer
Verkörperung geschaffen.» Auch die schweizerischen Humanisten Bonstetten und
Glarean sind davon ergriffen, und nachfolgende große Zürcher Gelehrte, wie
J. J. Wagner und J. J. Scheuchzer, wenden sich gleich jenen, ohne dabei ihre
«Weltverbundenheit preiszugeben», der «Verkündigimg eines alpin bestimmten

316



Helvetismus» zu. Die Alpen sind es, die Wesen und Charakter des Alpenvolkes,
den «genuis nationis», formten und den Eidgenossen stark und unbezwingbar
machten. Aber wie der Riese Antäos seine Kraft verlor, wenn er der Berührung

mit der Erde entmangelte, so hatte «die Mannhaftigkeit des Schweizers
ihre Grenze im Heimweh». — Ueber dieses, sein Wesen, seine Auswirkungen
und seine tiefe Bedeutung gibt eine wertvolle besondere Publikation Fritz
Emsts ergreifende Auskunft. — Scheuchzers «Uresiphoites helveticus» (1808)
bildet eine «Hauptquelle von Schillers Wilhelm Teil».

Neben Zürich hat auch Bern an der Bildung des Hevetismus seinen bestimmten

Anteil und eine ganze Reihe namhafter Vertreter eines bedeutenden
helvetischen Schrifttums aufzuweisen, das in der großen Gestalt Albrecht v.
Hallers seinen Gipfelpunkt erreicht. Sein monumentales Lehrgedicht «Die
Alpen», getragen von einer «über jede Schwäche triumphierenden Ethik»,
verkündet «mittels peinlicher Richtigkeit ewig Wahres», nämlich das «schöpfungsmäßige

Leben» des Aelplers, das diesem von der Schöpfung selbst «zum
menschheitlichen Beispiel» ans Herz gelegt worden ist.

Albrecht v. Haller bildet das'Bindeglied zu dem Bern naheliegenden Welschland.

Hier war es bereits die Reformation gewesen, die eine «entscheidende
Brücke des Verständnisses hinüber und herüber» geschlagen hatte. Das «geistige

Hineinwachsen des Welschlands in die Eidgenossenschaft» wurde
zunächst von einigen Waadtländern gefördert. Abraham Ruchat, der das Beispiel
«restloser Verschweizerung eines Welschen» bildet, schrieb «Les délices de la
Suisse» (1714); er ist der Mann, der ein starkes Verlangen nach brüderlicher
Annäherung der Schweizer welscher und deutscher Zunge trägt: «Par le
moyen de cet Ouvrage les Etrangers pourront connaître à peu près à fond la
constitution de la Suisse et les Suisses eux-mêmes ne seront plus étrangers
chez eux.» Beinah völlig vergessen ist der andere Waadtländer, Gabriel Sei-
gneux de Correon, der «Orphée helvétique». Ihm bedeutete die Schweiz eine
«lebendige Erfahrung», und in seinem «Voyage fait à la fin de juillet 1736 dans
les montagnes occidentales du Pays de Vaud» kommt ein schweizerischer, das
Größte wie das Kleinste einbeziehender «Allgemeinsinn» zum Ausdruck. Der
dritte der von Fritz Ernst erwähnten Waadtländer ist der weniger vergessene
Philippe-Sirice Bridel, der einen Gedichtband «Poésies Helvétiennes» (1782)
und eine dazu gehörende kommentierende Abhandlung «Sur la poésie nationale»

schrieb. Er beruft sich nicht auf verschiedene Sprachen, Kulturen,
Stämme, sondern auf den einheitlichen Menschenschlag der «Suisses».

Das Verdienst Neuenbürgs um den Helvetismus tritt in den 158 Bänden des
«Mercure Suisse» hervorragend in Erscheinung. Das Blatt war von einer
«eigentümlichen Nationalharmonie» beseelt und diente in seiner Aufgeschlossenheit

und Weltfähigkeit dem «Geiste des Helvetismus». Im Einvernehmen
mit der «Helvetischen Gesellschaft» und der «Oekonomischen Gesellschaft»
stehend, brachte diese Wochenschrift Würdigungen von Haller, Geßner, Hirzel,
Lavater, Zimmermann, Pestalozzi, und stellte samt ihren «Eloges» ein
schöpferisch bindendes Gleichgewicht zwischen Deutsch und Welsch her.

Wettstein aus der Grenzstadt Basel hatte gegen die Mitte des 17. Jahrhunderts

den größten praktischen Beitrag für die als «Einheit aufgefaßte Schweiz»
geleistet, und Jean-Jacques Rousseau aus der Grenzstadt Genf leistete diesen
nach der Mitte des 18. Jahrhunderts in theoretischer Form. Fritz Ernst
bezeichnet Rousseau nach reiflicher Prüfung seiner innern und äußern Verhältnisse

als den «konsequentesten Propagandisten» der Schweiz in seinem Zeitalter

und weit darüber hinaus.
Die Ursachen zum Untergang der Alten Eidgenossenschaft und das Unge-

317



deihliche der Helvetik sind von Fritz Ernst in einen vortrefflich formulierten
Satz gefaßt: «Die Katastrophe unseres Ancien Régime beruhte darauf, daß die
patriotischen Bestrebungen des 18. Jahrhunderts nicht institutionell — das
Unglück der Helvetik darauf, daß ihre Institutionen nicht Gesinnung werden
konnten.» Obwohl die Helvetik den «Geist des Helvetismus» mißverstand, ist
ihr das große Verdienst zuzubilligen, «innerhalb unserer Grenzen die moderne
Rechtsstellung des Individuums verkündet und damit unsre Verfassungsentwicklung

seit anderthalb Jahrhunderten erst ermöglicht zu haben».
Und nicht zu vergessen ist: «in ihrem Vollzug entstand auch der Tessin

als Staat eigenen Gesetzes im Bund der Eidgenossen.» Da ist es vor allem
Stefano Franscini, der vom Verfasser nach Verdienst und Bedeutung ins Licht
gehoben wird, der Mann, der 1837 in seiner Monographie «La svizzera italiana»
von den Luganesern geschrieben hatte: «si chiariscono liberi, ma risoluti di far
causa comune colla Svizzera» — und der durch seine «Statistica della Svizzera»
zum «Schöpfer eines tessinischen Helvetismus» wurde. Der hervorragende
tessinische und später schweizerische Staatsmann krönte «als erstes tessini-
sches Mitglied des schweizerischen Bundesrates sein und zugleich des Vaterlandes

Wachstum». Wie die Helvetisten «traditionell sich apologetisch mit den
gleichsprachigen Nachbarn jenseits der Bundesgrenze auseinanderzusetzen
pflegen», so fühlte sich Franscini berufen und verpflichtet, den Italienern, vorab
Silvio Pellico, als Entgegnung zuzurufen, «es verkenne die Wahrheit, wer da
nicht sehe, ,daß unser Vaterland eine Nation umschließt'».

Mit dieser klangvollen Manifestation eines unsrer Besten beschließt Fritz
Ernst seine «denkbar rasche Uebersicht» und läßt sie ausklingen in das Wort
Ciceros: «Mir nämlich scheint niemand wahrhaft gelehrt zu sein, er wisse denn
Bescheid im eignen Hause.»

Ein Nachwort und Quellenverzeichnis erteilen erweiterte Auskunft und
geben Hinweise, die im Text der sehr schön aufgemachten Schrift nicht
Aufnahme finden konnten. Zusätzlich sei recht ausdrücklich auf Fritz Emsts
tiefgehenden und aufschlußreichen Aufsatz «Der Ursprung der Menschenrechte»
(1939) in Essais, III. Band, hingewiesen, dessen Inhalt in manchen Dingen
allgemein geistesgeschichtlicher Natur mit der speziellen Genealogie des
Helvetismus innige Berührungspunkte aufweist.

Der vorzüglichen Schrift des Zürcher Literatur- und Kulturgelehrten
Professor Emst läßt sich nichts wegnehmen und nichts hinzufügen — beides würde
ihrer kostbaren klassisch-essayistischen Form Schaden antun. Der
verantwortungsbewußte Leser spürt, was er von dieser makellosen Arbeit zu halten
hat: sie verdient den Dank eines jeden Schweizers. Man möchte sie als
helvetisches Lehr- und Lemgut in der Hand jedes Lehrers, Mittelschülers und
Studenten wissen.

318


	Kleine Rundschau

