Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)

Heft: 5

Artikel: Der Bildungsgedanke im Mittelalter
Autor: Bindscheller, Maria

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758589

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER BILDUNGSGEDANKE
IM MITTELALTER!

Von Maria Bindschedler

Das Zeugnis der geistlichen Autoren

Von der Antike her hatte das christliche Mittelalter die Vorstel-
lung iibernommen, dafl der Mensch etwas zu Bildendes sei: daf} der
natura durch cultura eine letzte Vollendung gegeben werden
miiflte. Cicero, der im Mittelalter so beliebte romische Autor, fithrt
in seinen Gesprachen in Tusculum aus, wie Natur und Kultur ein-
ander bedingen, so daf} eines ohne das andere wirkungslos ist; und
er verweist dabei auf die schone Entsprechung zwischen einem zu
bebauenden Feld und dem bildungsfahigen Menschen. Ohne «Kul-
tury im wortlichen Sinne, ohne die richtige Pflege, bleibt sowohl
der Acker wie die Seele des Menschen, bei noch so giinstiger Natur-
anlage, unfruchtbar. Das Mittelalter, dem der Vergleich zwischen
dem Menschen und einem Saatfeld ja aus dem Evangelium vertraut
war, horchte auch bereitwillig auf diese Toéne der «himmlischen
Stimme des Ciceroy, wie gelegentlich iiber ihn zu lesen ist.

Im hohen Mittelalter, im klassischen 12.Jahrhundert, ist die
wechselweise Erginzung zwischen Natur und Kultur aufs neue und
besonders eindriicklich beschworen worden. Johannes von Salis-
bury, der geistvolle Verteidiger der Logik gegen die Ungebildeten
unter ihren Veriachtern, preist die Natur als die «freigibigste, hol-
deste Mutter aller Dingey. Aber es hieBle diese Mutter verachten,
sagt derselbe Johannes, wenn man nicht «cura et cultura», durch
Sorge und Pflege, ihre Kinder, das sind die verschiedenen bildungs-
fihigen Anlagen des Menschen, zur moglichst reichen Entfaltung
bréchte.

Aus Dankbarkeit fiir das Geschenk der Natur hat daher der
Mensch fiir seine Bildung zu sorgen. Denn unter den anderen be-
seelenden Dingen, welche die Natur geschaffen hat, sagt unser
Autor, hat sie den Menschen mit dem «privilegium rationis», der
Vorzugsgabe der Vernunft, ausgestattet und ihm den Gebrauch der
Sprache nahegelegt.

Der richtige Gebrauch der Sprache nun erfordert Bildung: das
ist im mittelalterlichen Sinne ein gewisser Reichtum an Wissen und

! Gekiirzte Fassung einer Basler Habilitationsvorlesung.

278



die Kunst, mit diesem Reichtum umzugehen. So bedeutet etwa in
dem vielgelesenen und kommentierten frithmittelalterlichen Werk
des Martianus Capella, De nuptiis Mercurii et Philologiae, Merkur
das Formale der Redekunst, die ihm zu vermzhlende Philologie das
inhaltliche Wissen.

Die Grundlage der Bildung stellten im Mittelalter, wie bereits im
spiteren Altertum, die sieben sogenannten «Freien Kiinste» dar.
Diese Freien Kiinste, die artes liberales, umfassen zwei Gruppen,
deren einzelne Glieder sich untereinander nahestehen: einmal die
spater das Trivium genannte Gruppe von Grammatik, Rhetorik
und Dialektik, sodann die entsprechend das Quadrivium genannte
Gruppe von Arithmetik, Geometrie, Musik und Astronomie.

Am Anfang des Mittelalters steht eine hervorragende Vermittler-
personlichkeit, welche die Kontinuitdt der abendldndischen Bil-
dung auf lange Zeit hin zu sichern wuBlte: der einstige Kanzler
Theoderichs, spater Griinder und Vorsteher des Klosters Vivarium
in Unteritalien, Cassiodor. Ueberzeugt, dal} ein tieferes Verstandnis
der Heiligen Schrift und der christlichen Lehren nur auf Grund
einer sorgfidltigen Allgemeinbildung zu erlangen sei, hat Cassiodor
seinen Moénchen das Studium der Freien Kiinste aufs warmste
empfohlen — heille es doch selbst von dem allergetreuesten Diener
Gottes, von Moses, da3 er, nach dem Wortlaut der Apostel-
geschichte, «gelehrt gewesen sei in aller Weisheit der Aegypter».
Auch die von Origenes und Augustin vertretene Auffassung vom
Sinn der goldenen und silbernen Gefaf3e und kostbaren Stoffe der
Aegypter, welche das Volk Israel bei seinem Auszug mit sich fort-
trug, machte sich Cassiodor zu eigen: diese heidnischen Schitze sind
ein Symbol fiir die geistigen Giiter der Griechen und Romer,
welche die Christen jetzt sich aneignen miiliten.

Neben den Werken des groflen Augustinus, des Boethius und
Martianus Capella hat Cassiodors Schrift De artibus ac disciplins
liberalium litterarum besonders viel zur Erhaltung der Freien
Kiinste beigetragen; und sie 148t das Wesen dieser spitantik-friih-
christlichen Bildungsform vielleicht noch deutlicher erkennen als
die Schriften der andern genannten Autoren. Denn als einziger
Lateiner spricht sich Cassiodor klar iiber die zwei Elemente der von
ihm {ibernommenen Bildungsform aus. Diese «Bildung» nimlich
setzt sich zusammen aus artes und disciplinae, das hei3t aus Kiin-
sten und Wissenschaften. Die drei ersten der sieben Freien Kiinste,
Grammatik, Rhetorik und Dialektik, sind allein «Kiinste» in einem
engeren Sinne zu nennen; bei den andern handelt es sich dagegen
wesentlich um Wissensbereiche, um festen Lehr- und Lernstoft.

Aus dem bewuBten Zusammenspiel von ars und disciplina, von

279



«kiinstlerischemy» und wissenschaftlichem Element, wie auch aus
der Vereinigung von Betitigung und Schau, entsteht erst jene ab-
gerundete Bildung, welche Cassiodor zwar nicht als Selbstzweck,
aber als Vorbereitung fiir die Aufnahme der gottlichen Weisheit
gutheil3t.

Den grundsitzlichen Unterschied zwischen artes und disciplinae
formuliert Cassiodor folgendermallen: die Kunst hat es mit den
kontingenten Dingen zu tun, mit Dingen, die sich so und auch an-
ders verhalten konnen; die Wissenschaft jedoch mit den Dingen,
die sich niemals anders verhalten, die mit Notwendigkeit ihren Ge-
setzen folgen. Um mit einem Beispiel das von Cassiodor Gemeinte
zu verdeutlichen: die Bahnen der Gestirne haben ihren notwen-
digen und nachpriifbaren Grund, der sich in der «disciplinay der
Astronomie dem Lernenden erschlieft. Dagegen besitzt die Art,
wie ein Dichter oder Redner seine Worte gewahlt hat, trotz der
verschiedenen bestehenden Regeln der Sprache — Regeln im Sinne
von Grammatik, Rhetorik und Dialektik — immer etwas Unvor-
hergesehenes. Ueber dieses Unvorhergesehene oder Kontingente
1263t sich in der Schule diskutieren, wobei es dann Aufgabe und
«Kunst» des Einzelnen sein wird, die eigene Auffassung moglichst
klar und einleuchtend darzustellen, so dal} sie sich als die am
meisten wahrscheinliche zu behaupten vermag.

Pierre Courcelle hat in seinem Buch «Les lettres Grecques en
Occident» nachgewiesen, daf3 Cassiodor bei seiner Unterscheidung
von ars und disciplina, die weder Augustin noch Martianus Capella
noch Boethius in dieser Weise kennen, auf eine griechische Quelle
zuriickgreifen mufite. In unserm Zusammenhang erscheint es von
Bedeutung, da3 Cassiodors Nachfolger an seiner Unterscheidung
festhielten, und dal} in der Folge das Mittelalter die zwei Pole der
«Freien Bildung» in gleichem Mafle beriicksichtigt hat. Man war
sich bewuBlt, daf3 das bloB3e Wissen etwas anderes ist als die Kunst,
das Wissens-Werte zu gestalten. Der im mittelalterlichen Sinne
gebildete Mensch ist in beidem unterrichtet worden: er hat wissen-
schaftlichen Stoff aufgenommen, zum Beispiel die Lehre von den
Zahlen, den geometrischen Figuren, den Rhythmen und Intervallen
(Musik) und von den Bewegungen der Himmelskorper. Auflerdem
aber hat er sich in der Sprache und im Denken geiibt und gelernt,
im Bereiche der geistigen Moglichkeiten Entscheidungen zu treffen
und sie so zu formulieren, daB} das Kontingente, das was so und
auch anders sein kann, auf eine bestimmte Weise Wahrscheinlich-
keit gewinnt.

Noch heute erinnert ja das Doktordiplom, das man an unserer
Philosophisch-Historischen Fakultit erwirbt, an die mittelalterliche

280



Zweipoligkeit der Bildung: es ernennt den jungen Akademiker
nicht allein zum Doctor Philosophiae, sondern gleichzeitig zum
Magister Artium liberalium. Aber wihrend ein jeder Doktorand,
durch die Vorbereitung auf das Examen gezwungen, heute Rechen-
schaft {iber den Umfang seines Wissens wird ablegen konnen, diirf-
ten wenige nicht in Verlegenheit geraten, wenn man sie fragte,
worin denn nun ihre Meisterschaft, Kunst und Freiheit bestiinden.
Der in England unterrichtete Geisteswissenschafter, der sich zu-
nachst Bachelor, dann Master of Arts nennen kann, hat von der
mittelalterlichen Ausgewogenheit der Bildung wohl noch am mei-
sten bewahrt.

Durch die lebendige Spannung zwischen artes und disciplinae
hat die mittelalterliche Bildung ein Element der Freiheit bewahrt.
So besitzen ja auch die «Freien Kiinste», wie die mittelalterlichen
Autoren immer wieder bemerken, ihren Namen daher, daf} sie
befreien von unwesentlichen Sorgen und frei machen fiir ein geisti-
ges Leben, fiir die Weisheit. Weil man als das Ziel der Bildung
diese innere Freiheit betrachtete, wullte man, daf} die Stoffiille nie-
mals liberwiegen darf, sondern den gestaltenden Fihigkeiten des
Menschen angemessen bleiben mul}. Insbesondere das 12. Jahrhun-
dert, das auch aus andern Griinden schon als die eigentliche Hoch-
Zeit des Mittelalters bezeichnet worden ist, gibt diesem Gedanken
klassischen Ausdruck. Nicht alles soll man wissen; denn nicht alles
lohnt sich zu wissen, ist die Auffassung des Johannes von Salisbury.
«Man soll das erforschen, was der Erforschung wiirdig ist und was
sich zu irgend etwas Bekanntem in Beziehung bringen 148t.» Auf
die «inepti, vani et curiosiy, das hei3t auf die von eitler, sinnloser
Neugierde Getriebenen, habe schon Augustinus mit Verachtung
geblickt, und so betrachte man es seit alters her mit Recht als einen
Vorzug des Gebildeten, einige Dinge nicht zu wissen. — Wer déchte
beim Anhoren dieser mittelalterlichen Forderung nach diskretem
Wissen nicht einen Augenblick an Kierkegaards Protest gegen die
«unmenschliche Neugierde», die sich im heutigen Wissenschafts-
betrieb geltend mache, oder an Nietzsches Wunsch nach einer Bil-
dungsanstalt, die nicht blofl Vielwisserei, sondern in vermehrtem
MaBe das Qualititsgefiihl zu seinem Recht kommen lief3e!

Von seinem Lehrer Bernhard von Chartres berichtet Johannes,
dal3 er seine Schiiler dazu angehalten habe, tiglich aus der Ge-
schichte oder Dichtung etwas auswendig zu lernen; doch Ueber-
fliissiges sollte man nicht lernen; die guten, die klaren Schriftsteller
geniigten.

Auch Hugo von St. Victor, ein dem Wissen in hohem Mafe auf-
geschlossener Denker des 12. Jahrhunderts, einer, der immer wie-

281



der betont, wie der menschliche Geist den Begriff aller Dinge zu
fassen vermdge und daher «universorum capax» genannt werden
diirfe — auch Hugo warnt in seinem «Lehrgang der Bildung» vor
einer endlosen Anhdufung blolen Wissensstoffes. «Unendlich ist
die Zahl der Biicher; du aber sollst nicht das Unendliche verfolgen
wollen.» Die vornehme Tugend der Discretio, die Gabe der feinen
Unterscheidung, mul3 auch den Wissensgierigen noch am Ziigel
behalten und ihn so vor einer «schlechten Unendlichkeits bewahren.

Die weltliche Dichtung

Diese Discretio, in deren Lob Hugo und Johannes, die Schule
von St. Victor und die von Chartres iibereinstimmen, ist nun auch
die Tugend, zu deren Verherrlichung die volkssprachliche Dich-
tung des hohen Mittelalters hauptsdchlich beigetragen hat. Sie
duflert sich bei den Helden der hofischen Dichtung als fein aus-
gebildetes Unterscheidungsvermogen, als bescheidene Zuriickhal-
tung («Bescheidenheits im neueren Sinne des Wortes) und vor
allem als die Fahigkeit, Mall3 zu halten. Die Méaze, mesura, mesure,
das Wissen um das rechte MaQ, ist das hochste Ideal, welches iiber
der dichterischen Welt von Rittern und Damen, von Abenteuern,
Liebe, Kampfen, Begliickungen und Entsagungen leuchtet. Durch
den einstimmigen Preis der Maze und ihrer geistigen Vorausset-
zung, der Discretio, geben sich die Dichter der klassischen Periode
des Mittelalters, das ist in Deutschland etwa die Zeit zwischen 1190
und 1220, als ausgesprochene Dichter der Bildung zu erkennen. Sie
dichten das Leben der Gebildeten — den Unkultivierten sehen sie
nur als das diistere oder komische Zerrbild eines wahren Menschen
an —, und sie wenden sich allein an Gebildete. «Vliuh den tumben
swi er si»: Fliehe den Ungebildeten, wo immer er sich aufhilt! —
diese Mahnung aus Hartmanns Gregorius spiegelt deutlich die Ge-
sinnung des hofischen Dichters.

Discretio in der Anwendung eines kritischen Kunstverstandes
fordert der mittelalterliche Dichter bewul3t von seinem Publikum.
Gottfried von Strallburg setzt sich in seinem Prolog zum Tristan
mit dem Verhiltnis von Kunst und Kritik, dem «nahe sehenden
sin», auseinander. Wolfram, der in so manchem als Gottfrieds Anti-
pode zu sehen ist, geht doch darin mit ihm einig, daf3 auch er nicht
fiir «die Dummeny» gedichtet haben will. Und gar jene provenzali-
schen Sianger, welche in ihren Gedichten iiber den Vorzug eines
dunkeln oder durchsichtigen Stils diskutierten, stellten hohe An-
spriiche an das kiinstlerische Unterscheidungsvermogen ihrer
Hoérer.

282



Discretio als das Vermogen, die Menschen nach ihrem innern
Rang zu unterscheiden, preist Walther von der Vogelweide wieder-
holt als hochste Tugend.

«Ich sage iu wer uns wol behaget:
wan der erkennet iibele unde guoty,

laf3t er seine vollkommene Dame zum vollkommenen Ritter spre-
chen. Andrerseits ist ihm der Niedergang des Menschengeschlechts
dadurch gekennzeichnet, daf} die Frauen das Unterscheidungs-
vermogen verlieren und anfangen, alle Manner fiir «gleichy zu er-
achten — und umgekehrt. Mit der Nivellierung, dem «gelicheny,
wie Walther sagt, mit der Gleichschaltung alles Edeln und Unedeln,
beginnt die «unvuoge»: der Unfug und die MiBwirtschaft, oder der
«gemeine schaden», der allgemeine Grund zu Unehre und Trauer.
— Auch Gottfrieds Konig Marke wird dadurch schuldig, dal} er
fur die Einzigartigkeit seiner Gattin nicht den rechten Sinn be-
sitzt: er kann Brangine mit Isolde verwechseln, weil er — welche
Schande in den Augen des Dichters! — «wip fiir wip» nimmt.

Am meisten verwunderlich scheint dem heutigen Betrachter
mittelalterlicher Literatur vielleicht das enge Band zwischen Bil-
dung und Liebe. Ungewohnt fiir ein romantisches Gemiit ist die
Vorstellung, dafl Liebe etwas Lehr- und Lernbares sei und ferner,
dafl sie im Malle zunehme, wie das geliebte Wesen zu der Gabe
der Natur die Vorziige der Kultur sich angeeignet habe. Aber fiir
das Mittelalter gilt der Satz: «Amor est docendus.» Seit dem Siin-
denfall hat der Mensch den reinen Naturzustand verlassen, in
welchem er von selbst das Richtige zu lieben imstande war: nun
mulfl er es lernen. Wenn der geistliche Schriftsteller mit seinem
Werk die Liebe des Menschen vornehmlich zu Gott hin lenken will,
als zu dem im allerhochsten Mafle liebenswiirdigen Gegenstande,
so ordnet der weltliche Dichter und Schriftsteller auch die Bezie-
hungen zwischen den einzelnen Menschen nach der leitenden Idee:
liebenswert ist das wohl Gebildete. Im Hintergrund sowohl der
weltlichen wie der geistlichen Kunst der Liebe stand jenes Wissen
und jener Geschmack, das heillt jene Bildung, welche zunachst das
Privileg des geistlichen Standes war. «Miles est per clericum
factus Cytheraeusy: der Ritter hat vom Geistlichen die Liebe ge-
lernt. — Die hochmittelalterliche ars amandi, das Lehrbuch der
Liebe «De amore» des Kaplans Andreas, zeugt von dem scholastisch
differenzierten Urteilsvermdgen seines geistlichen Verfassers wie
der héfischen Gesellschaft, fiir die das Werk bestimmt war. Noch
im 13. Jahrhundert nimmt der Geistliche Thomasin von Cerclaere
das Thema in seinem groBen moralistischen Gedicht auf und ver-

283



sdumt es nicht, den Frauen den Rat zu geben, unter verschiedenen
Bewerbern den am meisten Gebildeten vorzuziehen, weil ein
Mensch mit weiterem Horizont auch grofBziigiger und giitiger sei.

Selbstverstandlich ist das Bildungsideal der hofisch-ritterlichen
Dichter nicht in einem diirr verstandesmalligen, sondern auch in
einem &#sthetischen Sinne zu verstehen. Aber nie wird in einer der
klassischen mittelalterlichen Dichtungen eine Frau etwa allein um
ihrer Schonheit willen als Vorbild gepriesen — so wenig wie ein
Mann allein wegen seiner Tapferkeit —, sondern immer gehort zur
Vollkommenheit bei beiden auch das feine Benehmen, die Art, sich
richtig zu betragen, mit Anstand zu griiflen, angenehm und klug
zu sprechen. Die gratia eloquii, die Anmut des gebildeten Ge-
spriachs, war etwas, was der hochmittelalterliche Dichter an seinen
Helden, wie an der angebeteten Dame, gerne bewunderte.

Am eindriicklichsten beriihrt uns die vorherbestimmte Harmonie
von Liebe und Bildung vielleicht in der hofischen Bearbeitung des
Tristan-Stoffes. Kein Thema der Weltliteratur scheint uns heutigen
Menschen so ferne von allem Rationalen und BildungsmafBigen wie
jene Erzahlung von Tristan und Isolde, die wir mit dem Dreiklang
von Liebe, Zauber und Tod in ihrer ganzen Tiefe erfal3t zu haben
glauben. Als die Tragtdie des unbesieglichen Gefiihls, als Hohelied
der todesreifen Sehnsucht, erklingt uns das Tristan-Motiv im Sinne
der Platen und Richard Wagner. Der hochmittelalterliche Dichter
aber, Gottfried von Stralburg, sieht anders. Thm wird das Hochst-
mal} an Liebe nur begreiflich, wenn es vom Bild des ganzen Men-
schen her begreiflich ist. Er schildert Tristan und Isolde nicht als
blinde Opfer des zauberischen Tranks; sondern sein Tristan ist zum
voraus der liebenswiirdigste aller Manner, Isolde die liebenswer-
teste aller Frauen. Grund und Adel ihrer Liebe liegt in der Er-
kenntnis ihrer Ebenbiirtigkeit. Aller Zufall der Fabel: Planlose
Seefahrt, Drachenkampf und Liebestrank ist fiir Gottfried nur
noch Symbol der verborgenen Notwendigkeit, welche die beiden
seltensten Menschen zueinander fithrt. Mit groflter Sorgfalt wird
Tristans Erziehung geschildert: als junger Mann tritt er nicht nur
mit den natiirlichen Gaben der Tapferkeit, Kraft und Schonheit ins
Leben; sondern er versteht sich auch auf alle lehr- und lernbaren
Kiinste, vom regelrechten Kimpfen, Reiten und Jagen bis zum
Gebrauch der fremden Sprachen, zu Saitenspiel, Komposition und
Dichtung. Gottfrieds Tristan ist durchwegs der «listigey, das heif3t
der an Kiinsten und Wissen reiche, der gebildete (und daher auch
«schlaue») Tristan. Als ein Vorbild aller «<vuogey» — was wir etwa
mit kultiviertem Benehmen iibersetzen kénnen — geht er ins lite-
rarische BewuBtsein der Spiteren ein, so bei Thomasin von Cer-

284



claere. Ebenso sorgfiltig aber wird bei Gottfried Isoldens Ausbil-
dung gepflegt: die besten Lehrer haben sie bereits unterrichtet, wie
sie Tristan kennenlernt, der ihr dann noch alles vermittelt, was er
an geistigen Kenntnissen selbst besitzt.

Wenn die mittelalterliche Dichtung, zur Ausnahme einmal, die
Liebe zwischen Menschen ungleichen Standes und dadurch auch
ungleicher Bildung zum Vorwurf nimmt, wie in der Pastourelle,
versdaumt sie es nicht, das von der Norm Abweichende, zur Komik
oder Tragik Neigende einer solchen Liebe zu betonen. Entweder
enden die Gedichte, in denen der Ritter um die Gunst der Hirtin
wirbt, mit der Weigerung des Midchens, das in natiirlicher Klug-
heit die ungleiche Partie ablehnt und damit lachend iiber ihren
Gegenspieler sich erhebt. Oder, wenn es zur Erhorung der Wer-
bung kommt, zeigt sich die Ungleichheit des Paares alsbald als ver-
hangnisvoll: der Ritter zieht nach der Begegnung als Abenteurer
weiter; auf die Hirtin wartet Ungliick. Nie kann das Ungleiche sich
treu verbunden bleiben.

Es ist, wie wenn der mittelalterliche Dichter hierbei nicht nur
einem Formgesetz gehorchte, dem Formgesetz der Pastourelle,
sondern zugleich auch einer tieferen Weisheit. Denn die Begegnung
zwischen dem vornehmen Herrn und dem Midchen aus dem Dorf,
zwischen raffiniertem Wissen und naiver Unschuld — die Begeg-
nung zwischen Faust und Gretchen —: kann sie je zu etwas an-
derem als zu einer Tragodie fithren? So war es vielleicht nicht
blof3 ein Standesvorurteil, wenn die hofische Dichtung die Hohe
Minne, das heifdt die Liebe zum Gleich- oder Hoherstehenden ver-
herrlichte. Denn allein die Bewegung nach oben, der aus der Hohe
verpflichtete Wille, die eigenen Moglichkeiten zu steigern, gibt der
Liebe triuwe und staete, findet auf Erden kein Ende.

Den Parzival Wolframs von Eschenbach hat man den ersten «Bil-
dungsroman» in deutscher Sprache genannt. Mit Recht, insofern
das Epos die Entwicklung eines tumben, das heil3t ungebildeten
Kindes zum Haupt einer auserlesenen, geistlich-ritterlichen Ge-
meinschaft schildert. Aber ebenso mit Recht konnte man auch die
andern Epen der hofischen Zeit als Bildungsromane bezeichnen;
denn auch in ihnen erweist sich das Ideal, die Maze, als eine den
Menschen allmihlich formende Macht. Dies unterscheidet etwa die
klassischen Artus-Epen von den Werken der Epigonen, daf} sie
nicht blole Abenteuer aneinanderreihen, sondern daf} jedes ein-
zelne Abenteuer seinen Sinn erhialt dadurch, daf3 der Held sich
stufenweise der Vollendung ndhert. Beispielhaft wirkt so bereits
das erste dieser Epen: die Geschichte des in gemeinsamen Priifun-
gen reifenden Paares Erec und Enite. — Wenn hingegen der hofi-

285



sche Kunstwille iiber den prichtigen Lanzelot-Stoff nicht Herr ge-
worden ist, scheint uns dies damit zusammenzuhangen, dal3 hier
nur wachsende Verstrickung, nicht innere Entwicklung zu gestalten
war. Lanzelot, der beste, aber unselige Ritter, wird das hohe Ziel,
dessen Bild der Graf ist, nie erreichen diirfen; sein iiberirdisch
reiner Sohn Galahad aber vertritt von vorneherein die Sphare des
«Ganz andern». Beide Gestalten lie3 der hofische und bildungs-
glaubige Dichter aus der Gralssage fallen zu Gunsten des tumben
knaben Parzival; denn an diesem Schicksal liel} sich zeigen, dal}
Wissen und Erfahrung die guten Anlagen eines Menschen voll-
endet wie die Gnade die Natur. Vollends kein Zufall kann es sein,
dall Artus selbst nicht zum eigentlichen Helden eines hofischen
Epos geworden ist: der vorbildliche Konig, als der er unter seinen
Rittern erscheint, ist ja von allem Anfang an bereits am Ziele.

Somit hat die urspriingliche Marchenwelt des Artus-Kreises im
hohen Mittelalter eine Form gefunden, die, als Zeugnis froher Bil-
dungsgldubigkeit, in einem inneren Gegensatz zum Mairchen steht.
Das Mirchen namlich handelt von Gliickspilzen und Pechvogeln,
vom Lernen hilt es nichts, und nichts Boses 1483t es sich bessern;
seine Grundstimmung ist daher nicht eigentlich optimistisch, son-
dern fatalistisch. Spitere Dichter, bereits die Epigonen des 13. Jahr-
hunderts wie die Romantiker des 18. bis 19. Jahrhunderts, haben die
Bildungsromane der hofischen Klassik, ohne es zu merken, in
«blofBe Marchen» zuriickverwandelt. So ungewohnt es klingen mag:
die Zeit der Aufklarung war dem Geist des Hochmittelalters naher
verwandt als die Romantik; Wieland hat den Sinn der Artus-Epik
richtiger erfafit als Friedrich Schlegel. — Wir heutigen aber miissen
uns dariiber klar sein, dafl mit dem Bildungsideal auch die heitere
Lebenshaltung des hofischen Epos verlorenging. Bereits im nach-
klassischen Mittelalter und wiederum in neuerer Zeit folgt dem
froh ausklingenden Parzival die traurige Mythe von Lohengrin und
Elsa. Nicht, wie man fragen soll, sondern dal man nicht fragen
darf, ist die letzte Weisheit derer, fiir welche «menschlich» das
gleiche bedeutet wie «tragischy.

Der Glaube an die bewahrende, ja das Leben steigernde Macht
der Bildung, welche die Dichtungen der mittelalterlichen Bliitezeit
auszeichnet, 148t sich bis in die Sprache, bis in den Wortschatz hin-
ein verfolgen. Wie uns die Uebersetzung des Wortes minne bis-
weilen Schwierigkeiten bereitet, weil unser «Liebe» nur den ge-
fithlsmaBigen, nicht aber den geistigen Gehalt des Wortes wieder-
gibt, so geraten wir bei dem Versuch, ganze Dichtungen des Mittel-
alters in unsere Sprache zu iibertragen, immer wieder in Verlegen-
heit, weil unserm heutigen Wortschatz ein bestimmter Bereich von

286



Ausdrucksmoglichkeiten fehlt: es ist dies der Bereich des Aristo-
kratischen im allgemeinen, der gebildeten Vornehmheit im beson-
dern. Ueber Gottfried von Strallburgs edele herzen wéare nicht so
viel geredet und geschrieben worden, wenn es in unserer Sprache
etwas gibe, was das einst Gemeinte voll zum Ausdruck brachte.
Vor allem sind es jene Worter, welche die geistigen Stufungen
eines Gefiihls bezeichnen sollten, die uns weitgehend fehlen. So
haben wir keine Moglichkeit mehr, etwas wie den <«kultivierten
Umgang mit einem Menscheny» durch ein Wort treffend auszu-
driicken.

Eine Strophe des Konigs Wenzel von Bohmen, eines deutsch
dichtenden Minnesidngers des 13. Jahrhunderts, mag die erwihnte
Schwierigkeit verdeutlichen:

«Nu habe er danc der siner frouwen alsé pflege
als ich der reinen senften fruht.

Ich brach der résen niht und hete ir doch gewalt.
si pflac mins herzen ie und pfligt noch alle wege.
ei, swenne ich bilde mir ir zuht,

s6 wirt min muot an fréiden alsé manicvalt,

daz ich vor lieber liebe niht gesprechen mac

al mines tréstes wunsch und miner saelden tac.
nie man sd6 werde mé gelac

als ich, dé min diu liebe pflac.»

Das heifit etwa:

«Nun wohl ihm, der die geliebte Frau also behiite,

wie ich die reine, zarte Frucht,

ich brach die Rose nicht, wiewohl ich sie in meiner Macht besaB8.
Sie behiitete mein Herz von je und behiitet’s immerdar.

Oh, wenn ich ihr feines Wesen als ein Bild in mich aufnehme

So erfiillt sich mein Gemiit mit solcher Freude,

daf} ich angesichts so inniger Liebe nicht auszusprechen vermag
mein hochstes Verlangen und das Ziel meiner Seligkeit.

Kein Mann ist je so hoch gestiegen

wie ich, da mich die Liebe in ihre Obhut nahm.»

Allein was etwa in dem alten Wort des Dichters pflegen liegt, gibt
kein Ausdruck unserer Sprache wieder. Den feineren Sinn von
«pflegensy oder «kultivierens, den man einst auf die Blume, die
Frucht und den geliebten Menschen zugleich beziehen konnte,
driickt heute keines unserer Worter aus. «Behiiteny, das ich fiir die
Uebersetzung wiahlte, bezeichnet nur einen Teil des alten Wortes.
Unser «pflegen» aber 1i63t sich im Hinblick auf den Menschen blof3

287



noch im leiblichen Sinne verwenden. Doch ist dadurch, daf3 heute
niemand mehr sagen kann, er «pflege» einen Menschen, ohne in
einem eingeschrankten Sinn verstanden zu werden, die Sprache um
ein bedeutendes Wort des geistig-seelischen Bereiches drmer ge-
worden. Es mag uns zum BewuBtsein kommen, dal} fiir jene Ant-
wort des Menschen auf den Anruf der Natur — wir denken jetzt
an die eingangs erwihnte Entsprechung von natura und cultura —
dafB fiir diese Antwort die deutsche Sprache keinen Ausdruck mehr
besitzt. Denn unser «Pflege» ist zu materialistisch, unser «Bildung»
nach dem iiblichen Gebrauch zu intellektualistisch, um dem wah-
ren Verhiltnis Ausdruck zu geben: einem Verhiltnis, in dem Er-
ziehung und Liebe, sorgsam abwigender Verstand und zartliches
Gefiihl sich im Einklang finden miil3ten.

In den zitierten mittelalterlichen Versen heiflt «pflegen»: mit
einem Menschen so umgehen, daf} die Beziehung zu ihm von steter
Dauer zu sein vermag. «Von je» und «immerdar» wird die Bezie-
hung wiahren, bei welcher Wunsch und Sorge einiggehen und das
Gefiihl, wenn man so sagen darf, sich aus einem «roheny in ein ge-
bildetes Gefiihl verwandelt hat.

Hier aber zeigt sich nun, was die weltlich-hofische Bildung des
Mittelalters mit der geistlichen, aus der sie sich entwickelt hat,
noch immer verbindet. Die Liebe zum Lange- oder Ewigwahrenden,
der Wille zur Dauer — vielleicht die Voraussetzung allen «Pfle-
gensy und Kultivierens liberhaupt — verlangt immer wieder den
vorlaufigen Verzicht, ein Wartenkénnen und Sich-Bescheiden, eine
wenn auch noch so milde Form der Askese. Nicht immer braucht
der Minnesdnger, wie unser koniglicher Dichter, zu sagen: «Ich
brach die Rose nicht...» Aber oft ist ein Verzicht auf die Erfiillung
des augenblicklichen Verlangens notwendig, und immer um der
Dauer oder um des Ganzen, des Vollkommenen der Liebe willen.
«Diu ganze liebe daz besneity — die vollkommene, alles mitein-
schlieBende Liebe verhinderte das —, sagt unser Dichter einige
Verse zuvor, wie um zu erklaren, weshalb er die Rose nicht brechen
mochte. Die «ganze Liebe» umfaf3t das Wesen des geliebten Men-
schen unversehrt: in seiner ganzen werdekeit, wie der Dichter sagt,
und wiinscht es als vollkommenes Bild fiir alle Zeiten in sich auf-
zunehmen. «Swenne ich bilde mir ir zuhty — wenn ich ihr feines
Wesen, ihre «Haltung», ja eigentlich ihre «Selbstdiszipliny, wie wir
mit einem haBlichen Fremdwort verdeutlichen miifiten, — wenn
ich dies alles als ein Bild in mich aufnehme, so vermag ich an-
gesichts einer so «liebenswerten Liebe» den Wunsch nach dullerer
Erfiillung nicht mehr auszusprechen, sagt unser Dichter.

Das Bildungs-Erlebnis der mittelalterlichen Minne beruht im

288



innigsten Sich-Einverleiben, im buchstablichen Sich-ein-Bilden des
idealen Du ins Ich. Von hier ist es nur noch ein Schritt zu jener
mystischen Liebe, da die Seele, nach dem bekannten Worte Seuses,
von sich selbst ent-bildet, vom Bilde des Gott-Menschen, Christus,
tiber-bildet und ganz in Gott hinein-gebildet wird. — Der hofisch
Liebende geht so weit nicht, auf den wirklichen Menschen zu ver-
zichten. Aber stets findet er sich nahe dabei, sein Gefiihl ganzlich
zu vergeistigen und um des ewigen, idealen Bildes willen die nur
zeitliche Begliickung hinzugeben. Wieder mag ein Blick auf Gott-
frieds Tristan, diese groBte mittelalterliche Liebesdichtung, uns die
Augen offnen fiir die Spannweite des «gebildeten» Gefiihls. Wie alle
aulleren Moglichkeiten des Zusammenkommens den Liebenden
verwehrt sind und ein weiterer Versuch des Beieinanderseins den
sichern Untergang des Geliebten zur Folge haben miifite, finden
beide die Kraft zur Trennung — einer Trennung, deren Sinn Isolde
spater in die Worte faf3t:

«Ich wil mich gerne twingen

an allen minen dingen,

daz ich min unde sin entwese,

durch daz er mir unde ime genese» —

Ich will mich gerne zwingen

in allem, was mich angeht,

daf} ich iiber mich und ihn hinauswachse

(dafB} ich mir und ihm «entwerde»),

damit er mir und sich in Wahrheit erhalten bleibe.

Der Wille zur Dauer dullert sich hier im Wunsch, den Geliebten
am Leben zu erhalten, aber zugleich gibt er auch dem Bild der
Liebenden selbst jene hochste Wiirde, welche nur das Opfer ver-
leiht. Wenn so das Bild von Tristan und Isolde in der Kraft des
Opfers sich vollendet, scheint es uns keine Blasphemie zu sein,
wenn Gottfried zu Beginn seiner Dichtung Leben und Tod des vor-
bildhaften Paares als «Brots aller «edelen herzen» bezeichnet und
hiermit ein Wort gebraucht, das ans Mysterium der Eucharistie
riihrt.

Die erste, mildeste Form des Opfers — darin stimmt Gottfried
jedenfalls mit den geistlichen Autoren seiner Zeit {iberein — er-
fordert der Beginn der feineren Bildung, der Umgang mit den Bii-
chern und das Erlernen fremder Sprachen. Tristans erste Beriih-
rung mit der «Sorge» findet statt, wie seine kindliche Freiheit ein-

geschrankt wird von den Bildungsabsichten seines treuen Pflege-
vaters.



«Daz was sin erstiu kere
uz siner vriheite:

do trat er in daz geleite
betwungenlicher sorgen,
die ime da vor verborgen
und vor behalten waren.»

Mit dieser kindlichen Freiheit geht die Freiheit der Willkiir (fiir
die Gottfried nur Verachtung hegt) iiberhaupt verloren:

«In siner ersten vriheit

wart al sin vriheit hin geleit.
der buoche lere und ir getwanc
was siner sorgen anevanc.»

Aber willig setzt sich Tristan dem Schmerzlichen aller «Lehrjahrey,
der «Sorge» und dem «Zwang» aus — jener cura, welche nach den
Worten der Meister notwendig zur cultura gehort.

Bildung und Lebensgestaltung

Hiermit haben wir den Bogen, der uns von den Zeugen der geist-
lichen Bildung im Mittelalter, einem Johannes von Salisbury und
Hugo von St. Victor, zu den Dichtern der weltlich-hofischen Bil-
dung gefiihrt hat, geschlossen und sind von einer anderen Seite her
wieder zu den geistlichen Autoren zuriick gelangt. Die Verwandt-
schaft zwischen den beiden Formen der Bildung ist eng genug, dal
sich ein solches Zuriickkehren rechtfertigen 1af3t. Johannes von
Salisbury iiberliefert uns von seinem Lehrer, Bernhard von Char-
tres, einen lateinischen Spruch, der die verfeinerte Askese in jener
Geistesbildung andeutet, wie sie die Gelehrten des 12. Jahrhunderts
empfingen und wie sie auch den Helden einer hoéfischen Dichtung
nicht von Grund aus fremd war.

Johannes bezeichnet die in dem Spruch angefiihrten Worte als
«claves philosophiaey, als die Schliissel zu einem vom Geiste her
einheitlich geordneten Leben; denn das Wort «Philosophie» hat seit
Augustins Schrift «De ordine» bis zu den hochmittelalterlichen
Autoren die Bedeutung der hoheren Einheit im Geiste, zu der alle
vorbereitende «Bildung» zu fithren hat. Als solche Schliissel wer-
den genannt:

«Mens humilis, studium quaerendi, vita quieta,
Scrutinium tacitum, paupertas, terra aliena.»

290



Das ist: Demut des Geistes, Bereitschaft zum Erforschen, ein ruhi-
ges Leben, die Fahigkeit, in der Stille priifen und urteilen zu kon-
nen, Armut und ein fremdes Land. Zu all diesen Vorbedingungen
fiir ein inneres Fortschreiten des Menschen gibt der mittelalterliche
Schriftsteller ausfiihrliche Erklarungen; ich mochte nur bei der
letzten der Bedingungen etwas verweilen, weil sie wiederum
am meisten berithrt wird auch von den groBlen zeitgenossischen
Dichtern.

Die terra aliena, das Exil oder das ellende, wie das deutsche Wort
lautet, scheint dem mittelalterlichen Lehrer wie dem Dichter eine
unerldfBliche Voraussetzung fiir alle «Erfahrungs, nicht nur der
duBeren, sondern auch der inneren, der geistigen Welt. Ein Ver-
lassen der hiuslichen Verhiltnisse, der Verwandten und ersten
Freunde, ist Vorbedingung — nicht blof3 jener zuchtlosen Bohéme,
wie sie als Entartung des mittelalterlichen Studentenlebens auch
bekannt geworden ist — sondern der wahren Vita quieta, eines
Lebens des ruhigen, inneren Fortschreitens. Es handelt sich bei
diesem Auszug des jungen Menschen aus seiner vertrauten Um-
gebung um etwas wie eine erste Konversion von der irdischen zur
geistigen Heimat.

Johannes von Salesbury erinnert, wie er die Notwendigkeit des
«fremden Landes» beschreibt, an das ewige Vorbild der Patriar-
chen. Abraham muflte von seinem Land und von seiner Freund-
schaft, wie es in der Genesis heil}t, aufbrechen, um seinen hcheren
Auftrag auszufiihren. Jakob kostete die Bitterkeit der Verbannung
und gewann darnach Lea und Rahel. Wer aber zu Hause bleibt, so
schlieft Johannes seine Reihe von Beispielen, wird bei der erst-
besten Gelegenheit seine «Erstgeburty» verschleudern: wenn er
niamlich den Bruder trifft, der ihm ein «Linsengerichty um den
Preis der Weisheit verkautft.

Auch Hugo von St. Victor kennt die Bedingungen, welche der
Spruch aus Chartres erwihnt, und fithrt zu dem Gebot der terra
aliena aus: der Mensch miisse lernen, die veridnderlichen Dinge zu
vertauschen, damit er sie dereinst auch verlassen konne. Und mit
einer Wendung ins Personliche fiigt er hinzu: Ich selbst war von
Kind auf gezwungen, in der Fremde zu sein. Und ich weil}, mit
welcher Trauer man einen kleinen Flecken Landes und eine arm-
selige Hiitte zum erstenmal verldf3t. Aber ich habe auch die Frei-
heit kennengelernt, mit der man zuletzt noch die préchtigen, stei-
nernen Bauten und stattlichen Dicher zu verachten vermag.

Bei Hugo zeigt sich nun deutlich die Aufgabe der hoheren Gei-
stesbildung, wie sie das Mittelalter zutiefst verstanden hat: die
Aufgabe, den Menschen sanft vom Irdischen zu l6sen und auf das

291



jenseitige Leben vorzubereiten. Philosophie ist diesem Lehrer des
12. Jahrhunderts, was sie schon fiir Plato war, und als was sie bei
Cassiodor, zu Beginn der christlichen Kultur, bezeichnet worden
ist: innere Vorbereitung auf den Tod. In solcher Perspektive kann
Bildung niemals etwas blof3 Intellektualistisches sein, sondern sie
hat notwendig einen existentiellen und ethischen Charakter. Sie ist
eine Bewegung, deren Ziel aullerhalb des Lebens liegt.

Weil die philosophische Bildung bereits in der Antike diesen
transzendenten Zug angenommen hatte, konnte sie auch von den
christlichen Lehrern iibernommen und bejaht werden. Zwar ist
durchs ganze Mittelalter hindurch, wie ein Orgelpunkt, auch die
Warnung vor der als heidnisch empfundenen Bildung zu verneh-
men; aber dieser warnende Ton wurde immer wieder eingebaut in
ein System von Harmonien, die nicht zuriick in eine ohnehin ver-
lorene, paradiesische Einfalt, sondern nach vorne dringten, einer
verfeinerten und gewagteren Kulturform entgegen.

Eine letzte Vereinigung von bildungsfeindlichem und -bejahen-
dem Denken hat das Mittelalter in dem Begriff der docta ignorantia
gefunden, wie er uns durch das Werk des Nicolaus Cusanus ver-
traut ist. Die Geschichte des «gelehrten Nichtwissensy 126t sich in-
dessen in frithere Zeiten zuriickverfolgen, etwa zu Augustin oder
Gregors des Grof3en Bericht tiber den Heiligen Benedikt. Als Syn-
these von Wissen und Nichtwissen gehort die docta ignorantia wohl
zum Wesen des Christentums wie die Felix culpa als Synthese von
Schuld und Wiedergutmachung.

Am Ausgang der mittelalterlichen Geistesgeschichte und zugleich
im Beginn der Neuzeit steht die mystische Spekulation. Sie zer-
stort menschliche Bildung nicht, sondern vollendet sie in der Ueber-
Bildung, Transformatio, durch Gott. Die Mystik denkt Gott als das
Nein des Neins, als das «Versagen des Versagensy, als das Ende
eines mathematischen Vorgangs, bei dem — wenigstens fiir den
Menschen — das Resultat mehr ist als der Anfang. Die docta igno-
rantia ist letztlich die Formel dafiir, daf3 Gott vom Menschen nicht
durch unmittelbare Anschauung erreicht wird, sondern nur iiber
den doppelten Umweg der Erkenntnis und der Ueberwindung der
Erkenntnis. Weil das Mittelalter — und vielleicht diirfen wir fiir
einen Augenblick statt «Mittelalter» sagen: Europa — diesen dop-
pelten Umweg bejaht hat, hat es den Bildungsgedanken aus seinem
tiefsten Grunde heraus bejaht. Daher entstromt den Zeugnissen
mittelalterlicher Bildungsfreudigkeit noch heute ein geistiges Licht.

292



	Der Bildungsgedanke im Mittelalter

