
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)

Heft: 5

Artikel: Der Bildungsgedanke im Mittelalter

Autor: Bindscheller, Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758589

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER BILDUNGSGEDANKE
IM MITTELALTER1

Von Maria Bindscliedler

Das Zeugnis der geistlichen Autoren

Von der Antike her hatte das christliche Mittelalter die Vorstellung

übernommen, daß der Mensch etwas zu Bildendes sei: daß der
natura durch cultura eine letzte Vollendung gegeben werden
müßte. Cicero, der im Mittelalter so beliebte römische Autor, führt
in seinen Gesprächen in Tusculum aus, wie Natur und Kultur
einander bedingen, so daß eines ohne das andere wirkungslos ist; und
er verweist dabei auf die schöne Entsprechung zwischen einem zu
bebauenden Feld und dem bildungsfähigen Menschen. Ohne «Kultur»

im wörtlichen Sinne, ohne die richtige Pflege, bleibt sowohl
der Acker wie die Seele des Menschen, bei noch so günstiger
Naturanlage, unfruchtbar. Das Mittelalter, dem der Vergleich zwischen
dem Menschen und einem Saatfeld ja aus dem Evangelium vertraut
war, horchte auch bereitwillig auf diese Töne der «himmlischen
Stimme des Cicero», wie gelegentlich über ihn zu lesen ist.

Im hohen Mittelalter, im klassischen 12. Jahrhundert, ist die
wechselweise Ergänzung zwischen Natur und Kultur aufs neue und
besonders eindrücklich beschworen worden. Johannes von Salisbury,

der geistvolle Verteidiger der Logik gegen die Ungebildeten
unter ihren Verächtern, preist die Natur als die «freigibigste,
holdeste Mutter aller Dinge». Aber es hieße diese Mutter verachten,
sagt derselbe Johannes, wenn man nicht «cura et cultura», durch
Sorge und Pflege, ihre Kinder, das sind die verschiedenen bildungsfähigen

Anlagen des Menschen, zur möglichst reichen Entfaltung
brächte.

Aus Dankbarkeit für das Geschenk der Natur hat daher der
Mensch für seine Bildung zu sorgen. Denn unter den anderen
beseelenden Dingen, welche die Natur geschaffen hat, sagt unser
Autor, hat sie den Menschen mit dem «Privilegium rationis», der
Vorzugsgabe der Vernunft, ausgestattet und ihm den Gebrauch der
Sprache nahegelegt.

Der richtige Gebrauch der Sprache nun erfordert Bildung: das

ist im mittelalterlichen Sinne ein gewisser Reichtum an Wissen und

1 Gekürzte Fassung einer Basler Habilitationsvorlesung.

278



die Kunst, mit diesem Reichtum umzugehen. So bedeutet etwa in
dem vielgelesenen und kommentierten frühmittelalterlichen Werk
des Martianus Capeila, De nuptiis Mercurii et Philologiae, Merkur
das Formale der Redekunst, die ihm zu vermählende Philologie das
inhaltliche Wissen.

Die Grundlage der Bildung stellten im Mittelalter, wie bereits im
späteren Altertum, die sieben sogenannten «Freien Künste» dar.
Diese Freien Künste, die artes liberales, umfassen zwei Gruppen,
deren einzelne Glieder sich untereinander nahestehen: einmal die
später das Trivium genannte Gruppe von Grammatik, Rhetorik
und Dialektik, sodann die entsprechend das Quadrivium genannte
Gruppe von Arithmetik, Geometrie, Musik und Astronomie.

Am Anfang des Mittelalters steht eine hervorragende
Vermittlerpersönlichkeit, welche die Kontinuität der abendländischen
Bildung auf lange Zeit hin zu sichern wußte: der einstige Kanzler
Theoderichs, später Gründer und Vorsteher des Klosters Vivarium
in Unteritalien, Cassiodor. Ueberzeugt, daß ein tieferes Verständnis
der Heiligen Schrift und der christlichen Lehren nur auf Grund
einer sorgfältigen Allgemeinbildung zu erlangen sei, hat Cassiodor
seinen Mönchen das Studium der Freien Künste aufs wärmste
empfohlen — heiße es doch selbst von dem allergetreuesten Diener
Gottes, von Moses, daß er, nach dem Wortlaut der
Apostelgeschichte, «gelehrt gewesen sei in aller Weisheit der Aegypter».
Auch die von Origenes und Augustin vertretene Auffassung vom
Sinn der goldenen und silbernen Gefäße und kostbaren Stoffe der
Aegypter, welche das Volk Israel bei seinem Auszug mit sich
forttrug, machte sich Cassiodor zu eigen: diese heidnischen Schätze sind
ein Symbol für die geistigen Güter der Griechen und Römer,
welche die Christen jetzt sich aneignen müßten.

Neben den Werken des großen Augustinus, des Boethius und
Martianus Capella hat Cassiodors Schrift De artibus ac disciplins
liberalium litterarum besonders viel zur Erhaltung der Freien
Künste beigetragen; und sie läßt das Wesen dieser spätantik-frühchristlichen

Bildungsform vielleicht noch deutlicher erkennen als
die Schriften der andern genannten Autoren. Denn als einziger
Lateiner spricht sich Cassiodor klar über die zwei Elemente der von
ihm übernommenen Bildungsform aus. Diese «Bildung» nämlich
setzt sich zusammen aus artes und disciplinae, das heißt aus Künsten

und Wissenschaften. Die drei ersten der sieben Freien Künste,
Grammatik, Rhetorik und Dialektik, sind allein «Künste» in einem
engeren Sinne zu nennen; bei den andern handelt es sich dagegen
wesentlich um Wissensbereiche, um festen Lehr- und Lernstoff.

Aus dem bewußten Zusammenspiel von ars und disciplina, von

279



«künstlerischem» und wissenschaftlichem Element, wie auch aus
der Vereinigung von Betätigung und Schau, entsteht erst jene
abgerundete Bildung, welche Cassiodor zwar nicht als Selbstzweck,
aber als Vorbereitung für die Aufnahme der göttlichen Weisheit
gutheißt.

Den grundsätzlichen Unterschied zwischen artes und disciplinae
formuliert Cassiodor folgendermaßen: die Kunst hat es mit den
kontingenten Dingen zu tun, mit Dingen, die sich so und auch
anders verhalten können; die Wissenschaft jedoch mit den Dingen,
die sich niemals anders verhalten, die mit Notwendigkeit ihren
Gesetzen folgen. Um mit einem Beispiel das von Cassiodor Gemeinte
zu verdeutlichen: die Bahnen der Gestirne haben ihren notwendigen

und nachprüfbaren Grund, der sich in der «disciplina» der
Astronomie dem Lernenden erschließt. Dagegen besitzt die Art,
wie ein Dichter oder Redner seine Worte gewählt hat, trotz der
verschiedenen bestehenden Regeln der Sprache — Regeln im Sinne
von Grammatik, Rhetorik und Dialektik — immer etwas
Unvorhergesehenes. Ueber dieses Unvorhergesehene oder Kontingente
läßt sich in der Schule diskutieren, wobei es dann Aufgabe und
«Kunst» des Einzelnen sein wird, die eigene Auffassung möglichst
klar und einleuchtend darzustellen, so daß sie sich als die am
meisten wahrscheinliche zu behaupten vermag.

Pierre Courcelle hat in seinem Buch «Les lettres Grecques en
Occident» nachgewiesen, daß Cassiodor bei seiner Unterscheidung
von ars und disciplina, die weder Augustin noch Martianus Capella
noch Boethius in dieser Weise kennen, auf eine griechische Quelle
zurückgreifen mußte. In unserm Zusammenhang erscheint es von
Bedeutung, daß Cassiodors Nachfolger an seiner Unterscheidung
festhielten, und daß in der Folge das Mittelalter die zwei Pole der
«Freien Bildung» in gleichem Maße berücksichtigt hat. Man war
sich bewußt, daß das bloße Wissen etwas anderes ist als die Kunst,
das Wissens-Werte zu gestalten. Der im mittelalterlichen Sinne
gebildete Mensch ist in beidem unterrichtet worden: er hat
wissenschaftlichen Stoff aufgenommen, zum Beispiel die Lehre von den

Zahlen, den geometrischen Figuren, den Rhythmen und Intervallen
(Musik) und von den Bewegungen der Himmelskörper. Außerdem
aber hat er sich in der Sprache und im Denken geübt und gelernt,
im Bereiche der geistigen Möglichkeiten Entscheidungen zu treffen
und sie so zu formulieren, daß das Kontingente, das was so und
auch anders sein kann, auf eine bestimmte Weise Wahrscheinlichkeit

gewinnt.
Noch heute erinnert ja das Doktordiplom, das man an unserer

Philosophisch-Historischen Fakultät erwirbt, an die mittelalterliche

280



Zweipoligkeit der Bildung: es ernennt den jungen Akademiker
nicht allein zum Doctor Philosophiae, sondern gleichzeitig zum
Magister Artium liberalium. Aber während ein jeder Doktorand,
durch die Vorbereitung auf das Examen gezwungen, heute Rechenschaft

über den Umfang seines Wissens wird ablegen können, dürften

wenige nicht in Verlegenheit geraten, wenn man sie fragte,
worin dehn nun ihre Meisterschaft, Kunst und Freiheit bestünden.
Der in England unterrichtete Geisteswissenschafter, der sich
zunächst Bachelor, dann Master of Arts nennen kann, hat von der
mittelalterlichen Ausgewogenheit der Bildung wohl noch am meisten

bewahrt.
Durch die lebendige Spannung zwischen artes und disciplinae

hat die mittelalterliche Bildung ein Element der Freiheit bewahrt.
So besitzen ja auch die «Freien Künste», wie die mittelalterlichen
Autoren immer wieder bemerken, ihren Namen daher, daß sie
befreien von unwesentlichen Sorgen und frei machen für ein geistiges

Leben, für die Weisheit. Weü man als das Ziel der Bildung
diese innere Freiheit betrachtete, wußte man, daß die Stoffülle
niemals überwiegen darf, sondern den gestaltenden Fähigkeiten des
Menschen angemessen bleiben muß. Insbesondere das 12. Jahrhundert,

das auch aus andern Gründen schon als die eigentliche Hoch-
Zeit des Mittelalters bezeichnet worden ist, gibt diesem Gedanken
klassischen Ausdruck. Nicht alles soll man wissen; denn nicht alles
lohnt sich zu wissen, ist die Auffassung des Johannes von Salisbury.
«Man soll das erforschen, was der Erforschung würdig ist und was
sich zu irgend etwas Bekanntem in Beziehung bringen läßt.» Auf
die «inepti, vani et curiosi», das heißt auf die von eitler, sinnloser
Neugierde Getriebenen, habe schon Augustinus mit Verachtung
geblickt, und so betrachte man es seit alters her mit Recht als einen
Vorzug des Gebildeten, einige Dinge nicht zu wissen. — Wer dächte
beim Anhören dieser mittelalterlichen Forderung nach diskretem
Wissen nicht einen Augenblick an Kierkegaards Protest gegen die
«unmenschliche Neugierde», die sich im heutigen Wissenschaftsbetrieb

geltend mache, oder an Nietzsches Wunsch nach einer
Bildungsanstalt, die nicht bloß Vielwisserei, sondern in vermehrtem
Maße das Qualitätsgefühl zu seinem Recht kommen ließe!

Von seinem Lehrer Bernhard von Chartres berichtet Johannes,
daß er seine Schüler dazu angehalten habe, täglich aus der
Geschichte oder Dichtung etwas auswendig zu lernen; doch Ueber-
flüssiges sollte man nicht lernen; die guten, die klaren Schriftsteller
genügten.

Auch Hugo von St. Victor, ein dem Wissen in hohem Maße
aufgeschlossener Denker des 12. Jahrhunderts, einer, der immer wie-

281



der betont, wie der menschliche Geist den Begriff aller Dinge zu
fassen vermöge und daher -«universorum capax» genannt werden
dürfe — auch Hugo warnt in seinem «Lehrgang der Bildung» vor
einer endlosen Anhäufung bloßen Wissensstoffes. «Unendlich ist
die Zahl der Bücher; du aber sollst nicht das Unendliche verfolgen
wollen.» Die vornehme Tugend der Discretio, die Gabe der feinen
Unterscheidung, muß auch den Wissensgierigen noch am Zügel
behalten und ihn so vor einer «schlechten Unendlichkeit» bewahren.

Die weltliche Dichtung

Diese Discretio, in deren Lob Hugo und Johannes, die Schule
von St. Victor und die von Chartres übereinstimmen, ist nun auch
die Tugend, zu deren Verherrlichung die volkssprachliche Dichtung

des hohen Mittelalters hauptsächlich beigetragen hat. Sie
äußert sich bei den Helden der höfischen Dichtung als fein
ausgebildetes Unterscheidungsvermögen, als bescheidene Zurückhaltung

(«Bescheidenheit» im neueren Sinne des Wortes) und vor
allem als die Fähigkeit, Maß zu halten. Die Mâze, mesura, mesure,
das Wissen um das rechte Maß, ist das höchste Ideal, welches über
der dichterischen Welt von Rittern und Damen, von Abenteuern,
Liebe, Kämpfen, Beglückungen und Entsagungen leuchtet. Durch
den einstimmigen Preis der Mâze und ihrer geistigen Voraussetzung,

der Discretio, geben sich die Dichter der klassischen Periode
des Mittelalters, das ist in Deutschland etwa die Zeit zwischen 1190

und 1220, als ausgesprochene Dichter der Bildung zu erkennen. Sie
dichten das Leben der Gebildeten — den Unkultivierten sehen sie
nur als das düstere oder komische Zerrbild eines wahren Menschen
an —, und sie wenden sich allein an Gebildete. «Vliuh den tumben
swâ er si»: Fliehe den Ungebildeten, wo immer er sich aufhält! —
diese Mahnung aus Hartmanns Gregorius spiegelt deutlich die
Gesinnung des höfischen Dichters.

Discretio in der Anwendung eines kritischen Kunstverstandes
fordert der mittelalterliche Dichter bewußt von seinem Publikum.
Gottfried von Straßburg setzt sich in seinem Prolog zum Tristan
mit dem Verhältnis von Kunst und Kritik, dem «nahe sehenden
sin», auseinander. Wolfram, der in so manchem als Gottfrieds Antipode

zu sehen ist, geht doch darin mit ihm einig, daß auch er nicht
für «die Dummen» gedichtet haben will. Und gar jene provenzali-
schen Sänger, welche in ihren Gedichten über den Vorzug eines
dunkeln oder durchsichtigen Stils diskutierten, stellten hohe
Ansprüche an das künstlerische Unterscheidungsvermögen ihrer
Hörer.

282



Discretio als das Vermögen, die Menschen nach ihrem innern
Rang zu unterscheiden, preist Walther von der Vogelweide wiederholt

als höchste Tugend.

«Ich sage iu wer uns wol behaget:
wan der erkennet übele unde guot»,

läßt er seine vollkommene Dame zum vollkommenen Ritter
sprechen. Andrerseits ist ihm der Niedergang des Menschengeschlechts
dadurch gekennzeichnet, daß die Frauen das Unterscheidungsvermögen

verlieren und anfangen, alle Maimer für «gleich» zu
erachten — und umgekehrt. Mit der Nivellierung, dem «geliehen»,
wie Walther sagt, mit der Gleichschaltung alles Edeln und Unedeln,
beginnt die «unvuoge»: der Unfug und die Mißwirtschaft, oder der
«gemeine schaden», der allgemeine Grund zu Unehre und Trauer.
— Auch Gottfrieds König Marke wird dadurch schuldig, daß er
für die Einzigartigkeit seiner Gattin nicht den rechten Sinn
besitzt: er kann Brangäne mit Isolde verwechseln, weil er — welche
Schande in den Augen des Dichters! — «wîp für wîp» nimmt.

Am meisten verwunderlich scheint dem heutigen Betrachter
mittelalterlicher Literatur vielleicht das enge Band zwischen
Bildung und Liebe. Ungewohnt für ein romantisches Gemüt ist die
Vorstellung, daß Liebe etwas Lehr- und Lernbares sei und ferner,
daß sie im Maße zunehme, wie das geliebte Wesen zu der Gabe
der Natur die Vorzüge der Kultur sich angeeignet habe. Aber für
das Mittelalter gilt der Satz: «Amor est docendus.» Seit dem
Sündenfall hat der Mensch den reinen Naturzustand verlassen, in
welchem er von selbst das Richtige zu lieben imstande war: nun
muß er es lernen. Wenn der geistliche Schriftsteller mit seinem
Werk die Liebe des Menschen vornehmlich zu Gott hin lenken will,
als zu dem im allerhöchsten Maße liebenswürdigen Gegenstande,
so ordnet der weltliche Dichter und Schriftsteller auch die
Beziehungen zwischen den einzelnen Menschen nach der leitenden Idee:
liebenswert ist das wohl Gebildete. Im Hintergrund sowohl der
weltlichen wie der geistlichen Kunst der Liebe stand jenes Wissen
und jener Geschmack, das heißt jene Bildung, welche zunächst das

Privileg des geistlichen Standes war. «Miles est per clericum
factus Cytheraeus»: der Ritter hat vom Geistlichen die Liebe
gelernt. — Die hochmittelalterliche ars amandi, das Lehrbuch der
Liebe «De amore» des Kaplans Andreas, zeugt von dem scholastisch
differenzierten Urteilsvermögen seines geistlichen Verfassers wie
der höfischen Gesellschaft, für die das Werk bestimmt war. Noch
im 13. Jahrhundert nimmt der Geistliche Thomasin von Cerclaere
das Thema in seinem großen moralistischen Gedicht auf und ver-

283



säumt es nicht, den Frauen den Rat zu geben, unter verschiedenen
Bewerbern den am meisten Gebildeten vorzuziehen, weil ein
Mensch mit weiterem Horizont auch großzügiger und gütiger sei.

Selbstverständlich ist das Bildungsideal der höfisch-ritterlichen
Dichter nicht in einem dürr verstandesmäßigen, sondern auch in
einem ästhetischen Sinne zu verstehen. Aber nie wird in einer der
klassischen mittelalterlichen Dichtungen eine Frau etwa allein um
ihrer Schönheit willen als Vorbild gepriesen — so wenig wie ein
Mann allein wegen seiner Tapferkeit —, sondern immer gehört zur
Vollkommenheit bei beiden auch das feine Benehmen, die Art, sich
richtig zu betragen, mit Anstand zu grüßen, angenehm und klug
zu sprechen. Die gratia eloquii, die Anmut des gebildeten
Gesprächs, war etwas, was der hochmittelalterliche Dichter an seinen
Helden, wie an der angebeteten Dame, gerne bewunderte.

Am eindrücklichsten berührt uns die vorherbestimmte Harmonie
von Liebe und Bildung vielleicht in der höfischen Bearbeitung des
Tristan-Stoffes. Kein Thema der Weltliteratur scheint uns heutigen
Menschen so ferne von allem Rationalen und Bildungsmäßigen wie
jene Erzählung von Tristan und Isolde, die wir mit dem Dreiklang
von Liebe, Zauber und Tod in ihrer ganzen Tiefe erfaßt zu haben
glauben. Als die Tragödie des unbesieglichen Gefühls, als Hohelied
der todesreifen Sehnsucht, erklingt uns das Tristan-Motiv im Sinne
der Platen und Richard Wagner. Der hochmittelalterliche Dichter
aber, Gottfried von Straßburg, sieht anders. Ihm wird das Höchstmaß

an Liebe nur begreiflich, wenn es vom Bild des ganzen
Menschen her begreiflich ist. Er schildert Tristan und Isolde nicht als
blinde Opfer des zauberischen Tranks; sondern sein Tristan ist zum
voraus der liebenswürdigste aller Männer, Isolde die liebenswerteste

aller Frauen. Grund und Adel ihrer Liebe liegt in der
Erkenntnis ihrer Ebenbürtigkeit. Aller Zufall der Fabel: Planlose
Seefahrt, Drachenkampf und Liebestrank ist für Gottfried nur
noch Symbol der verborgenen Notwendigkeit, welche die beiden
seltensten Menschen zueinander führt. Mit größter Sorgfalt wird
Tristans Erziehung geschildert: als junger Mann tritt er nicht nur
mit den natürlichen Gaben der Tapferkeit, Kraft und Schönheit ins
Leben; sondern er versteht sich auch auf alle lehr- und lernbaren
Künste, vom regelrechten Kämpfen, Reiten und Jagen bis zum
Gebrauch der fremden Sprachen, zu Saitenspiel, Komposition und
Dichtung. Gottfrieds Tristan ist durchwegs der «listige», das heißt
der an Künsten und Wissen reiche, der gebildete (und daher auch
«schlaue») Tristan. Als ein Vorbild aller «vuoge» — was wir etwa
mit kultiviertem Benehmen übersetzen können —• geht er ins
literarische Bewußtsein der Späteren ein, so bei Thomasin von Cer-

284



claere. Ebenso sorgfältig aber wird bei Gottfried Isoldens Ausbildung

gepflegt: die besten Lehrer haben sie bereits unterrichtet, wie
sie Tristan kennenlernt, der ihr dann noch alles vermittelt, was er
an geistigen Kenntnissen selbst besitzt.

Wenn die mittelalterliche Dichtung, zur Ausnahme einmal, die
Liebe zwischen Menschen ungleichen Standes und dadurch auch
ungleicher Bildung zum Vorwurf nimmt, wie in der Pastourelle,
versäumt sie es nicht, das von der Norm Abweichende, zur Komik
oder Tragik Neigende einer solchen Liebe zu betonen. Entweder
enden die Gedichte, in denen der Ritter um die Gunst der Hirtin
wirbt, mit der Weigerung des Mädchens, das in natürlicher Klugheit

die ungleiche Partie ablehnt und damit lachend über ihren
Gegenspieler sich erhebt. Oder, wenn es zur Erhörung der
Werbung kommt, zeigt sich die Ungleichheit des Paares alsbald als
verhängnisvoll: der Ritter zieht nach der Begegnung als Abenteurer
weiter; auf die Hirtin wartet Unglück. Nie kann das Ungleiche sich
treu verbunden bleiben.

Es ist, wie wenn der mittelalterliche Dichter hierbei nicht nur
einem Formgesetz gehorchte, dem Formgesetz der Pastourelle,
sondern zugleich auch einer tieferen Weisheit. Denn die Begegnung
zwischen dem vornehmen Herrn und dem Mädchen aus dem Dorf,
zwischen raffiniertem Wissen und naiver Unschuld — die Begegnung

zwischen Faust und Gretchen —•: kann sie je zu etwas
anderem als zu einer Tragödie führen? So war es vielleicht nicht
bloß ein Standesvorurteil, wenn die höfische Dichtung die Hohe
Minne, das heißt die Liebe zum Gleich- oder Höherstehenden
verherrlichte. Denn allein die Bewegung nach oben, der aus der Höhe
verpflichtete Wille, die eigenen Möglichkeiten zu steigern, gibt der
Liebe triuwe und staete, findet auf Erden kein Ende.

Den Parzival Wolframs von Eschenbach hat man den ersten
«Bildungsroman» in deutscher Sprache genannt. Mit Recht, insofern
das Epos die Entwicklung eines tumben, das heißt ungebildeten
Kindes zum Haupt einer auserlesenen, geistlich-ritterlichen
Gemeinschaft schildert. Aber ebenso mit Recht könnte man auch die
andern Epen der höfischen Zeit als Bildungsromane bezeichnen;
denn auch in ihnen erweist sich das Ideal, die Mâze, als eine den
Menschen allmählich formende Macht. Dies unterscheidet etwa die
klassischen Artus-Epen von den Werken der Epigonen, daß sie
nicht bloße Abenteuer aneinanderreihen, sondern daß jedes
einzelne Abenteuer seinen Sinn erhält dadurch, daß der Held sich
stufenweise der Vollendung nähert. Beispielhaft wirkt so bereits
das erste dieser Epen: die Geschichte des in gemeinsamen Prüfungen

reifenden Paares Erec und Enite. — Wenn hingegen der höfi-

285



sehe Kunstwille über den prächtigen Lanzelot-Stoff nicht Herr
geworden ist, scheint uns dies damit zusammenzuhängen, daß hier
nur wachsende Verstrickung, nicht innere Entwicklung zu gestalten
war. Lanzelot, der beste, aber unselige Ritter, wird das hohe Ziel,
dessen Bild der Graf ist, nie erreichen dürfen; sein überirdisch
reiner Sohn Galahad aber vertritt von vorneherein die Sphäre des
«Ganz andern». Beide Gestalten ließ der höfische und bildungsgläubige

Dichter aus der Gralssage fallen zu Gunsten des tumben
knaben Parzival; denn an diesem Schicksal ließ sich zeigen, daß
Wissen und Erfahrung die guten Anlagen eines Menschen
vollendet wie die Gnade die Natur. Vollends kein Zufall kann es sein,
daß Artus selbst nicht zum eigentlichen Helden eines höfischen
Epos geworden ist: der vorbildliche König, als der er unter seinen
Rittern erscheint, ist ja von allem Anfang an bereits am Ziele.

Somit hat die ursprüngliche Märchenwelt des Artus-Kreises im
hohen Mittelalter eine Form gefunden, die, als Zeugnis froher
Bildungsgläubigkeit, in einem inneren Gegensatz zum Märchen steht.
Das Märchen nämlich handelt von Glückspilzen und Pechvögeln,
vom Lernen hält es nichts, und nichts Böses läßt es sich bessern;
seine Grundstimmung ist daher nicht eigentlich optimistisch,
sondern fatalistisch. Spätere Dichter, bereits die Epigonen des 13.
Jahrhunderts wie die Romantiker des 18. bis 19. Jahrhunderts, haben die
Bildungsromane der höfischen Klassik, ohne es zu merken, in
«bloße Märchen» zurückverwandelt. So ungewohnt es klingen mag:
die Zeit der Aufklärung war dem Geist des Hochmittelalters näher
verwandt als die Romantik; Wieland hat den Sinn der Artus-Epik
richtiger erfaßt als Friedrich Schlegel. — Wir heutigen aber müssen
uns darüber klar sein, daß mit dem Bildungsideal auch die heitere
Lebenshaltung des höfischen Epos verlorenging. Bereits im
nachklassischen Mittelalter und wiederum in neuerer Zeit folgt dem
froh ausklingenden Parzival die traurige Mythe von Lohengrin und
Elsa. Nicht, wie man fragen soll, sondern daß man nicht fragen
darf, ist die letzte Weisheit derer, für welche «menschlich» das

gleiche bedeutet wie «tragisch».
Der Glaube an die bewahrende, ja das Leben steigernde Macht

der Bildung, welche die Dichtungen der mittelalterlichen Blütezeit
auszeichnet, läßt sich bis in die Sprache, bis in den Wortschatz hinein

verfolgen. Wie uns die Uebersetzung des Wortes minne
bisweilen Schwierigkeiten bereitet, weil unser «Liebe» nur den
gefühlsmäßigen, nicht aber den geistigen Gehalt des Wortes wiedergibt,

so geraten wir bei dem Versuch, ganze Dichtungen des Mittelalters

in unsere Sprache zu übertragen, immer wieder in Verlegenheit,

weil unserm heutigen Wortschatz ein bestimmter Bereich von

286



Ausdrucksmöglichkeiten fehlt: es ist dies der Bereich des
Aristokratischen im allgemeinen, der gebildeten Vornehmheit im besondern.

Ueber Gottfried von Straßburgs edele herzen wäre nicht so
viel geredet und geschrieben worden, wenn es in unserer Sprache
etwas gäbe, was das einst Gemeinte voll zum Ausdruck brächte.
Vor allem sind es jene Wörter, welche die geistigen Stufungen
eines Gefühls bezeichnen sollten, die uns weitgehend fehlen. So
haben wir keine Möglichkeit mehr, etwas wie den «kultivierten
Umgang mit einem Menschen» durch ein Wort treffend
auszudrücken.

Eine Strophe des Königs Wenzel von Böhmen, eines deutsch
dichtenden Minnesängers des 13. Jahrhunderts, mag die erwähnte
Schwierigkeit verdeutlichen:

«Nu habe er danc der sîner frouwen also pflege
als ich der reinen senften fruht.
Ich brach der rôsen niht und hete ir doch gewalt.
si pflac mîns herzen ie und pfligt noch alle wege.
ei, swenne ich bilde mir ir zuht,
sô wirt min muot an fröiden also manicvalt,
daz ich vor lieber liebe niht gesprechen mac
al mines trôstes wünsch und miner saelden tac.
nie man sô werde mê gelac
als ich, dô min diu liebe pflac.»

Das heißt etwa:

«Nun wohl ihm, der die geliebte Frau also behüte,
wie ich die reine, zarte Frucht,
ich brach die Rose nicht, wiewohl ich sie in meiner Macht besaß.
Sie behütete mein Herz von je und behütet's immerdar.
Oh, wenn ich ihr feines Wesen als ein Bild in mich aufnehme
So erfüllt sich mein Gemüt mit solcher Freude,
daß ich angesichts so inniger Liebe nicht auszusprechen vermag
mein höchstes Verlangen und das Ziel meiner Seligkeit.
Kein Mann ist je so hoch gestiegen
wie ich, da mich die Liebe in ihre Obhut nahm.»

Allein was etwa in dem alten Wort des Dichters pflegen liegt, gibt
kein Ausdruck unserer Sprache wieder. Den feineren Sinn von
«pflegen» oder «kultivieren», den man einst auf die Blume, die
Frucht und den geliebten Menschen zugleich beziehen konnte,
drückt heute keines unserer Wörter aus. «Behüten», das ich für die
Uebersetzung wählte, bezeichnet nur einen Teil des alten Wortes.
Unser «pflegen» aber läßt sich im Hinblick auf den Menschen bloß

287



noch im leiblichen Sinne verwenden. Doch ist dadurch, daß heute
niemand mehr sagen kann, er «pflege» einen Menschen, ohne in
einem eingeschränkten Sinn verstanden zu werden, die Sprache um
ein bedeutendes Wort des geistig-seelischen Bereiches ärmer
geworden. Es mag uns zum Bewußtsein kommen, daß für jene
Antwort des Menschen auf den Anruf der Natur — wir denken jetzt
an die eingangs erwähnte Entsprechung von natura unld cultura —
daß für diese Antwort die deutsche Sprache keinen Ausdruck mehr
besitzt. Denn unser «Pflege» ist zu materialistisch, unser «Bildung»
nach dem üblichen Gebrauch zu intellektualistisch, um dem wahren

Verhältnis Ausdruck zu geben: einem Verhältnis, in dem
Erziehung und Liebe, sorgsam abwägender Verstand und zärtliches
Gefühl sich im Einklang finden müßten.

In den zitierten mittelalterlichen Versen heißt «pflegen»: mit
einem Menschen so umgehen, daß die Beziehung zu ihm von steter
Dauer zu sein vermag. «Von je» und «immerdar» wird die Beziehung

währen, bei welcher Wunsch und Sorge einiggehen und das
Gefühl, wenn man so sagen darf, sich aus einem «rohen» in ein
gebildetes Gefühl verwandelt hat.

Hier aber zeigt sich nun, was die weltlich-höfische Bildung des
Mittelalters mit der geistlichen, aus der sie sich entwickelt hat,
noch immer verbindet. Die Liebe zum Lange- oder Ewigwährenden,
der Wille zur Dauer — vielleicht die Voraussetzung allen «Pflegens»

und Kultivierens überhaupt — verlangt immer wieder den
vorläufigen Verzicht, ein Wartenkönnen und Sich-Bescheiden, eine
wenn auch noch so milde Form der Askese. Nicht immer braucht
der Minnesänger, wie unser königlicher Dichter, zu sagen: «Ich
brach die Rose nicht...» Aber oft ist ein Verzicht auf die Erfüllung
des augenblicklichen Verlangens notwendig, und immer um der
Dauer oder um des Ganzen, des Vollkommenen der Liebe willen.
«Diu ganze liebe daz besneit» — die vollkommene, alles
miteinschließende Liebe verhinderte das —, sagt unser Dichter einige
Verse zuvor, wie um zu erklären, weshalb er die Rose nicht brechen
mochte. Die «ganze Liebe» umfaßt das Wesen des geliebten
Menschen unversehrt: in seiner ganzen werdekeit, wie der Dichter sagt,
und wünscht es als vollkommenes Bild für alle Zeiten in sich
aufzunehmen. «Swenne ich bilde mir ir zuht» — wenn ich ihr feines
Wesen, ihre «Haltung», ja eigentlich ihre «Selbstdisziplin», wie wir
mit einem häßlichen Fremdwort verdeutlichen müßten, — wenn
ich dies alles als ein Bild in mich aufnehme, so vermag ich
angesichts einer so «liebenswerten Liebe» den Wunsch nach äußerer
Erfüllung nicht mehr auszusprechen, sagt unser Dichter.

Das Bildungs-Erlebnis der mittelalterlichen Minne beruht im

288



innigsten Sich-Einverleiben, im buchstäblichen Sich-ein-Bilden des
idealen Du ins Ich. Von hier ist es nur noch ein Schritt zu jener
mystischen Liebe, da die Seele, nach dem bekannten Worte Seuses,
von sich selbst ent-bildet, vom Bilde des Gott-Menschen, Christus,
über-bildet und ganz in Gott hinein-gebildet wird. -— Der höfisch
Liebende geht so weit nicht, auf den wirklichen Menschen zu
verzichten. Aber stets findet er sich nahe dabei, sein Gefühl gänzlich
zu vergeistigen und um des ewigen, idealen Bildes willen die nur
zeitliche Beglückung hinzugeben. Wieder mag ein Blick auf
Gottfrieds Tristan, diese größte mittelalterliche Liebesdichtung, uns die
Augen öffnen für die Spannweite des «gebildeten» Gefühls. Wie alle
äußeren Möglichkeiten des Zusammenkommens den Liebenden
verwehrt sind und ein weiterer Versuch des Beieinanderseins den
sichern Untergang des Geliebten zur Folge haben müßte, finden
beide die Kraft zur Trennung — einer Trennung, deren Sinn Isolde
später in die Worte faßt:

«Ich wil mich gerne twingen
an allen minen dingen,
daz ich min unde sin entwese,
durch daz er mir unde ime genese» —

Ich will mich gerne zwingen
in allem, was mich angeht,
daß ich über mich und ihn hinauswachse
(daß ich mir und ihm «entwerde»),
damit er mir und sich in Wahrheit erhalten bleibe.

Der Wille zur Dauer äußert sich hier im Wunsch, den Geliebten
am Leben zu erhalten, aber zugleich gibt er auch dem Bild der
Liebenden selbst jene höchste Würde, welche nur das Opfer
verleiht. Wenn so das Bild von Tristan und Isolde in der Kraft des

Opfers sich vollendet, scheint es uns keine Blasphemie zu sein,
wenn Gottfried zu Beginn seiner Dichtung Leben und Tod des
vorbildhaften Paares als «Brot» aller «edelen herzen» bezeichnet und
hiermit ein Wort gebraucht, das ans Mysterium der Eucharistie
rührt.

Die erste, mildeste Form des Opfers — darin stimmt Gottfried
jedenfalls mit den geistlichen Autoren seiner Zeit überein —
erfordert der Beginn der feineren Bildung, der Umgang mit den
Büchern und das Erlernen fremder Sprachen. Tristans erste Berührung

mit der «Sorge» findet statt, wie seine kindliche Freiheit
eingeschränkt wird von den Bildungsabsichten seines treuen Pflegevaters.

'9 289



«Daz was sin erstiu kere
uz siner vriheite:
do trat er in daz geleite
betwungenlieher sorgen,
die ime da vor verborgen
und vor behalten waren.»

Mit dieser kindlichen Freiheit geht die Freiheit der Willkür (für
die Gottfried nur Verachtung hegt) überhaupt verloren:

«In siner ersten vriheit
wart al sin vriheit hin geleit.
der buoche lere und ir getwanc
was siner sorgen anevanc.»

Aber willig setzt sich Tristan dem Schmerzlichen aller «Lehrjahre»,
der «Sorge» und dem «Zwang» aus — jener cura, welche nach den
Worten der Meister notwendig zur cultura gehört.

Bildung und Lebensgestaltung

Hiermit haben wir den Bogen, der uns von den Zeugen der
geistlichen Bildung im Mittelalter, einem Johannes von Salisbury und
Hugo von St. Victor, zu den Dichtern der weltlich-höfischen
Bildung geführt hat, geschlossen und sind von einer anderen Seite her
wieder zu den geistlichen Autoren zurück gelangt. Die Verwandtschaft

zwischen den beiden Formen der Bildung ist eng genug, daß
sich ein solches Zurückkehren rechtfertigen läßt. Johannes von
Salisbury überliefert uns von seinem Lehrer, Bernhard von Chartres,

einen lateinischen Spruch, der die verfeinerte Askese in jener
Geistesbildung andeutet, wie sie die Gelehrten des 12. Jahrhunderts
empfingen und wie sie auch den Helden einer höfischen Dichtung
nicht von Grund aus fremd war.

Johannes bezeichnet die in dem Spruch angeführten Worte als
«claves philosophiae», als die Schlüssel zu einem vom Geiste her
einheitlich geordneten Leben; denn das Wort «Philosophie» hat seit
Augustins Schrift «De ordine» bis zu den hochmittelalterlichen
Autoren die Bedeutung der höheren Einheit im Geiste, zu der alle
vorbereitende «Bildung» zu führen hat. Als solche Schlüssel werden

genannt:

«Mens humilis, Studium quaerendi, vita quieta,
Scrutinium taciturn, paupertas, terra aliéna.»

290



Das ist: Demut des Geistes, Bereitschaft zum Erforschen, ein ruhiges

Leben, die Fähigkeit, in der Stille prüfen und urteilen zu können,

Armut und ein fremdes Land. Zu all diesen Vorbedingungen
für ein inneres Fortschreiten des Menschen gibt der mittelalterliche
Schriftsteller ausführliche Erklärungen; ich möchte nur bei der
letzten der Bedingungen etwas verweilen, weil sie wiederum
am meisten berührt wird auch von den großen zeitgenössischen
Dichtern.

Die terra aliéna, das Exil oder das eilende, wie das deutsche Wort
lautet, scheint dem mittelalterlichen Lehrer wie dem Dichter eine
unerläßliche Voraussetzung für alle «Erfahrung», nicht nur der
äußeren, sondern auch der inneren, der geistigen Welt. Ein
Verlassen der häuslichen Verhältnisse, der Verwandten und ersten
Freunde, ist Vorbedingung — nicht bloß jener zuchtlosen Bohème,
wie sie als Entartung des mittelalterlichen Studentenlebens auch
bekannt geworden ist — sondern der wahren Vita quieta, eines
Lebens des ruhigen, inneren Fortschreitens. Es handelt sich bei
diesem Auszug des jungen Menschen aus seiner vertrauten
Umgebung um etwas wie eine erste Konversion von der irdischen zur
geistigen Heimat.

Johannes von Salesbury erinnert, wie er die Notwendigkeit des
«fremden Landes» beschreibt, an das ewige Vorbild der Patriarchen.

Abraham mußte von seinem Land und von seiner Freundschaft,

wie es in der Genesis heißt, aufbrechen, um seinen höheren
Auftrag auszuführen. Jakob kostete die Bitterkeit der Verbannung
und gewann darnach Lea und Rahel. Wer aber zu Hause bleibt, so
schließt Johannes seine Reihe von Beispielen, wird bei der
erstbesten Gelegenheit seine «Erstgeburt» verschleudern: wenn er
nämlich den Bruder trifft, der ihm ein «Linsengericht» um den
Preis der Weisheit verkauft.

Auch Hugo von St. Victor kennt die Bedingungen, welche der
Spruch aus Chartres erwähnt, und führt zu dem Gebot der terra
aliéna aus: der Mensch müsse lernen, die veränderlichen Dinge zu
vertauschen, damit er sie dereinst auch verlassen könne. Und mit
einer Wendung ins Persönliche fügt er hinzu: Ich selbst war von
Kind auf gezwungen, in der Fremde zu sein. Und ich weiß, mit
welcher Trauer man einen kleinen Flecken Landes und eine
armselige Hütte zum erstenmal verläßt. Aber ich habe auch die Freiheit

kennengelernt, mit der man zuletzt noch die prächtigen,
steinernen Bauten und stattlichen Dächer zu verachten vermag.

Bei Hugo zeigt sich nun deutlich die Aufgabe der höheren
Geistesbildung, wie sie das Mittelalter zutiefst verstanden hat: die
Aufgabe, den Menschen sanft vom Irdischen zu lösen und auf das

291



jenseitige Leben vorzubereiten. Philosophie ist diesem Lehrer des
12. Jahrhunderts, was sie schon für Plato war, und als was sie bei
Cassiodor, zu Beginn der christlichen Kultur, bezeichnet worden
ist: innere Vorbereitung auf den Tod. In solcher Perspektive kann
Bildung niemals etwas bloß Intellektualistisches sein, sondern sie
hat notwendig einen existentiellen und ethischen Charakter. Sie ist
eine Bewegung, deren Ziel außerhalb des Lebens liegt.

Weil die phüosophische Bildung bereits in der Antike diesen
transzendenten Zug angenommen hatte, konnte sie auch von den
christlichen Lehrern übernommen und bejaht werden. Zwar ist
durchs ganze Mittelalter hindurch, wie ein Orgelpunkt, auch die
Warnung vor der als heidnisch empfundenen Bildung zu vernehmen;

aber dieser warnende Ton wurde immer wieder eingebaut in
ein System von Harmonien, die nicht zurück in eine ohnehin
verlorene, paradiesische Einfalt, sondern nach vorne drängten, einer
verfeinerten und gewagteren Kulturform entgegen.

Eine letzte Vereinigung von bildungsfeindlichem und -bejahendem

Denken hat das Mittelalter in dem Begriff der docta ignorantia
gefunden, wie er uns durch das Werk des Nicolaus Cusanus
vertraut ist. Die Geschichte des «gelehrten Nichtwissens» läßt sich
indessen in frühere Zeiten zurückverfolgen, etwa zu Augustin oder
Gregors des Großen Bericht über den Heiligen Benedikt. Als
Synthese von Wissen und Nichtwissen gehört die docta ignorantia wohl
zum Wesen des Christentums wie die Felix culpa als Synthese von
Schuld und Wiedergutmachung.

Am Ausgang der mittelalterlichen Geistesgeschichte und zugleich
im Beginn der Neuzeit steht die mystische Spekulation. Sie
zerstört menschliche Bildung nicht, sondern vollendet sie in der Ueber-
Bildung, Transformatio, durch Gott. Die Mystik denkt Gott als das
Nein des Neins, als das «Versagen des Versagens», als das Ende
eines mathematischen Vorgangs, bei dem — wenigstens für den
Menschen — das Resultat mehr ist als der Anfang. Die docta
ignorantia ist letztlich die Formel dafür, daß Gott vom Menschen nicht
durch unmittelbare Anschauung erreicht wird, sondern nur über
den doppelten Umweg der Erkenntnis und der Ueberwindung der
Erkenntnis. Weil das Mittelalter — und vielleicht dürfen wir für
einen Augenblick statt «Mittelalter» sagen: Europa — diesen
doppelten Umweg bejaht hat, hat es den Bildungsgedanken aus seinem
tiefsten Grunde heraus bejaht. Daher entströmt den Zeugnissen
mittelalterlicher Bildungsfreudigkeit noch heute ein geistiges Licht.

292


	Der Bildungsgedanke im Mittelalter

