
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)

Heft: 4

Artikel: Das Werk Schellings

Autor: Medicus, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS WERK SCHELLINGS1

Von Fritz Medicus

I. Ueber die Monadologie zur Begegnung mit Fichte

Das Unterfangen, vom Lebenswerk Schellings in einem Vortrag
zu sprechen, verlangt Bescheidung: vieles, auch vieles sehr Wichtige,

muß unerwähnt bleiben. Meine Aufgabe muß sein, eine Skizze
zu entwerfen. Und nicht einmal darf sich diese Skizze auf Schelling
beschränken: jeder Mensch lebt in seiner Zeit. Und wenn auch die
Arbeit des Philosophen ins Ueberzeitliche zielt, so tut sie es doch
in zeitbedingter Situation und mit zeitbedingten Möglichkeiten.
Darum zunächst etwas mehr als über Schelling selbst über die
philosophische Situation, in die er eintrat, als er sich im Herbst
1792 mit einer Dissertation über den alttestamentlichen Mythus
vom Sündenfall in Tübingen die Magisterwürde holte.

Seit zweieinhalb Jahren konnte man damals in der Vorrede der
«Kritik der Urteilskraft» lesen, daß Kant «sein ganzes kritisches
Geschäft» beendigt hatte; seine Hauptwerke lagen vor. Doch am
mächtigsten war auf dem Büchermarkt noch der Geist der
Aufklärung. Deutlich zu sein war dieser Geist bestrebt. Darüber, wie
er auf Schelling gewirkt hat, haben wir seinen eigenen Bericht.
Einer seiner Lehrer an der württembergischen Klosterschule in
Bebenhausen hat ihm, um ihn für Philosophie zu interessieren, die
von einem Göttinger Professor verfaßte «Logik und Metaphysik»
zu lesen gegeben — aber nur erreicht, daß Schelling «mit tiefster
Betrübnis erfüllt» wurde: er glaubte, das Buch «nicht zu verstehen;
denn was er davon verstand, schien ihm zu trivial, als daß er es
für den wirklichen Inhalt halten konnte, und wegen der zu großen
Deutlichkeit gab er es auf, je etwas von Philosophie zu begreifen».
Derselbe Lehrer gab ihm danach die lateinische Uebersetzung der
Monadologie von Leibniz, und bei dieser Lektüre faßte Schelling
«wieder Mut und glaubte von der Philosophie doch vielleicht noch

1 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling ist am 20. August 1854 in Bad
Ragaz gestorben. Zu seinem Gedächtnis sprach am 11. Juni 1954,

eingeladen von der Maria-Gretler-Stiftung, Professor Medicus in der
Universität Zürich.

213



etwas verstehen zu können». — Er mag wohl, bevor er das allzu
deutliche Buch zu lesen begann, gehört haben, Philosophie sei
etwas besonders Schweres und Hintergründiges, und zudem war
er noch recht jung: durch keine gesetzliche Bestimmung in der
Ausbildung seiner geistigen Fähigkeiten gehemmt, hatte er, der
Sohn eines gelehrten Pfarrers, als Elfjähriger auf der Schulbank
mit Siebzehn- und Achtzehnjährigen zusammengesessen, war
fünfzehnjährig Student geworden und wurde in seinem achtzehnten
Jahre Magister der Philosophie. Seine Dissertation ist lateinisch
geschrieben und beweist weitgespannte Interessen, auch für das

Arabische, Syrische, Chaldäische. In kurzen Abständen kamen
weitere Veröffentlichungen.

Im Frühjahr 1794 aber — Schelling war nun neunzehnjährig
geworden — gab es in der Geschichte des abendländischen Geistes
einen Ruck. Gegen Ende 1793 nämlich war, hier in Zürich, in
Fichte der Grundgedanke einer neuen Weise philosophischer
Orientierung aufgeleuchtet, und das folgende Jahr brachte bald
schon die ersten Dokumente der neuen Tendenz, insbesondere zum
Beginn des Sommersemesters die Programmschrift «Ueber den
Begriff der Wissenschaftslehre», mit der Fichte, nun nach Jena
berufen, seine Professur antrat. Schelling aber war so sehr auf das
sich hier meldende neue Philosophieren vorbereitet, daß noch
dieses selbe Jahr 1794 ein Büchlein von ihm brachte, das die gleiche
Position einnimmt und überdies mit dem Satze beginnt, der
Verfasser habe «die hier ausgeführten Gedanken schon einige Zeit mit
sich herumgetragen». Fichtes neueste Schrift sei ihm «Bestärkung
und angenehme Ueberraschung» gewesen. Und schnell folgen
erstaunlich reife Arbeiten, die Schelling nicht im Gefolge, aber an
der Seite Fichtes zeigen.

Leibnizens Monadenlehre war das erste Werk neuzeitlicher
Philosophie gewesen, dem er begegnet war. Auch andere Schriften
Leibnizens hatte er schon in Bebenhausen gelesen. Fichte aber hat
über Leibniz geurteilt: «Wohlverstanden — und warum sollte er
sich nicht selbst wohlverstanden haben? — hat er recht.» Dort, wo
die Lehre Fichtes mit der Leibnizens zusammentrifft, ist zu suchen,
was sie Schelling schnell erschlossen hat. Völlig erledigt war für
ihn der naive Glaube an die Letztgültigkeit der durch die Sinne
gegebenen Gegenstände: nur seelenartige Substanzen läßt Leibniz
als wahrhafte Wirklichkeit gelten, und auf das Ich führt Fichte
alles zurück. Daß sich vollends Seelisches nicht mechanisch
begreifen läßt, hatte die Monadenlehre eindringlich gezeigt. Aber
auch mit dem Studium Kants hatte Schelling schon in
Bebenhausen begonnen, und von Kant war ja auch Fichte ausgegangen.

214



Im Frühjahr 1795 hat Schelling das Buch «Vom Ich als Prinzip
der Philosophie oder über das Unbedingte im menschlichen Wissen»

beendigt. Der Titel macht den Anschluß an Fichte deutlich.
In auszeichnender Weise aber ist auch Spinoza genannt. Schelling
war nun zwanzig Jahre alt. Ein paar Tage nach seinem Geburtstag

schreibt er an den fünf Jahre älteren Hegel, den er von Tübingen

her kannte: «Ich bin Spinozist geworden! — Staune nicht. Du
wirst bald hören, wie Vom Unbedingten muß die Philosophie
ausgehen. Nun fragt sich's nur, worin das Unbedingte liegt, im
Ich oder im Nicht-Ich. Ist diese Frage entschieden, so ist alles
entschieden.» Und weiter: «Das A und O aller Philosophie ist
Freiheit.» (Bei Spinoza war sie nur das O, und auch das nur in
eingegrenztem Sinne.) Nicht ganz zwei Monate später datiert er die
Vorrede zu dem neuen Buche. Er beschließt sie mit dem Ausdruck
der Hoffnung, daß ihm eine glückliche Zeit vorbehalten sei, in der
es ihm möglich wird, ein Gegenstück zu Spinozas Ethik zu schreiben.

— Spinoza hat ihn stark beeindruckt. Aber durch Kant und
ganz besonders durch Fichte ist ihm deutlich geworden, daß vom
Unbedingten nicht wie von einem Gegenstand gesprochen werden
darf. In der genannten Vorrede ist zu lesen — und die Worte
zeigen, daß Schelling eine bedeutsame Wende mitzuerleben überzeugt
ist —: «Es wäre eine der Philosophie unwürdige Verzagtheit, wenn
sie nicht selbst hoffte, mit dem neuen großen Gang, den sie zu
nehmen beginnt, auch dem menschlichen Geist eine neue Bahn
vorzuzeichnen, den Erschlafften Stärke, den zerknirschten und
zerschlagenen Geistern Mut und Selbstkraft zu geben, den Sklaven
objektiver Wahrheit durch Ahnung der Freiheit zu erschüttern,
und den Menschen, der in nichts als in seiner Inkonsequenz konsequent

ist, zu lehren, daß er sich nur durch Einheit seiner
Handlungsweise und durch strenge Befolgung seiner Prinzipien retten
könne.» — Dem «Sklaven objektiver Wahrheit» soll erschütternd
die «Ahnung der Freiheit» kommen. Objektive Wahrheit ist Wahrheit

über Objekte, über Gegenstände. Ihr Sklave ist, wer Wahrheit
nicht letztlich höher als bei Gegenständen sucht: er wird auch sich
selbst, sein eigenes Ich für einen Gegenstand halten und nicht
verstehen, daß es Gegenstände überhaupt nur für ein Ich geben kann
— daß das Ich immer vorausgesetzt ist, wo von Gegenständen
gesprochen wird. Das hat Fichte dargetan, und Schellings Philosophie

lehrt, «daß das Wesen des Menschen nur in absoluter Freiheit
bestehe, daß der Mensch kein Ding, keine Sache und seinem eigentlichen

Sein nach überhaupt kein Objekt sei». «Seinem eigentlichen
Sein nach» ist er kein Objekt. So, wie er existiert, hat jeder seine
objektiven Eigenschaften (Körpergewicht und dergleichen) und

215



steht in Zusammenhängen, die seine Freiheit beschränken. Aber
«das Wesen des Ichs ist Freiheit». Spinoza hat erkannt, «daß allem
Entstehenden und Vergehenden etwas durch sich selbst Bestehendes

zugrunde liegen müßte, in welchem und durch welches erst
alles, was Existenz hätte, zur Einheit des Daseins gekommen wäre.
Man bewies ihm nicht, daß diese unbedingte, unwandelbare
Urform alles Seins nur in einem Ich gedenkbar sei».

Das ist die philosophiegeschichtliche Wende, wie Schelling sie
durch Kant entscheidend vorbereitet, durch Fichte heraufgeführt
sieht: an die Stelle von Spinozas Substanz tritt das absolute Ich,
und wie Spinoza die absolute Substanz mit Gott identifiziert hatte,
identifiziert Schelling Gott mit dem absoluten Ich. Fichte war in
dieser Frage zurückhaltend gewesen. Der Unterschied fiel kaum
auf; Fichte schrieb sogar an Reinhold, Schellings Hinsehen auf
Spinoza sei ihm besonders lieb, denn aus dessen System könne das

seinige am füglichsten erläutert werden. Das Wort zeigt freilich
auch, daß Fichte in Schelling den Erläuterer seiner Philosophie
(der Wissenschaftslehre) sah. Schelling dachte darüber ganz
anders. Und überdies barg sich in Schellings Identifikation des
absoluten Ich mit Gott eine Weltsicht, die realistischer war als der
moralistische Idealismus Fichtes. Für Fichte genügte es, daß unser
menschliches Bewußtsein der Natur moralische Bedeutung
beimaß: unsere Pflichten zeichnen sich in den Aspekten ab, in denen
sich die Sinnenwelt darstellt, — und diese Pflichten sind es, in
denen uns bewußt wird, was das Unbedingte, das Wesenhafte ist.
Fichte hatte es in eigener Person erlebt, daß das Pflichtbewußtsein

durch den Glauben an einen universalen Determinismus
schwer bedroht war. Kant hatte ihn von der Freiheit des Menschen
überzeugt. Für sie gilt es einzutreten. Der Determinismus macht
das Dasein nichtig. Wenn er recht hätte, so «schnurrte das Leben
ab wie eine Grammophonplatte». Die Idee der Pflicht wäre ihrer
Wahrheit beraubt: was wir als Pflicht erlebten, wäre ein in den
unpersönlichen Daseinszusammenhängen bedingter, aus ihnen
aufsteigender und mit seinem Inhalt uns nur äffender Komplex von
Vorstellungen. Wir aber wären Produkte dieser Daseinszusammenhänge

ohne eigenes Wesen. — Dem theoretischen Bewußtsein sind
solcherlei Gedanken möglich. Aber das Leben entwertet sich, unser
Ich gibt sich auf, verliert sich im Gegenständlichen, wenn es sich
dem theoretischen Bewußtsein ausliefert. Uns Heutigen wird das
recht eindringlich an den politischen Problemen gezeigt, vor die
uns die kernphysikalische Forschung gestellt hat. Es ist «die Ueber-
zeugung von unserer moralischen Bestimmung» (wie es Fichte
formuliert hat), die uns immer aufs neue deutlich machen muß,

216



wozu wir unsere theoretischen Erkenntnisse haben — nämlich
nicht, um unser Leben auf sie zu gründen, aber um sie zur menschlichen

Gestaltung unseres Lebens zu brauchen.
Wissenschaftliche Forschung ist kein Selbstzweck. Wir sind

verantwortlich dafür, wie wir sie verwerten. Im Pflichtbewußtsein
erleben wir das unbedingt Geltende, das uns über das Bedingte
des Daseins erhebt. Hätten wir keine Pflichten, so hätten wir
keinen Anlaß, die Sinnenwelt für etwas Besseres als für wesenlose

Erscheinung zu halten (die «Dinge an sich», die ihr bei Kant
ähnlich wie bei Leibniz zugrunde liegen, hat Fichte für etwas
zu den Erscheinungen nur Hinzugedachtes erklärt). Und so war
denn in seiner Philosophie alles, was über die Natur und die mit
ihr gleichgesetzte Sinnenwelt grundsätzlich zu sagen war, dies: sie
ist Anruf an unser Gewissen. Es ist unsere Aufgabe, zu verstehen,
was sie jeweilen von uns fordert. Ihren Anforderungen gerecht
werden heißt: ein menschenwürdiges Leben führen. Gott aber ist
nach der Lehre Fichtes die lebendige Ordnung, die allen Wandel
des erscheinenden Daseins in sicherer Beziehung auf Pflichten
hält: was sich unsern Sinnen bietet, mag geraten wie auch immer:
es ist Offenbarung von Pflichten.

II. Identitätsphilosophie

Schelling hat mit Fichte einen langen Briefwechsel über die sich
allmählich unabweisbar enthüllende Verschiedenheit ihrer Lehren
geführt. In dem Briefe, der von der Hoffnung auf ein nochmaliges
Sich-Zusammenfinden fast gar nichts mehr übrig läßt, steht: «In
welche kleine Region des Bewußtseins Ihnen die Natur nach
Ihrem Begriff davon fallen müsse, ist mir zur Genüge bekannt.
Sie hat Ihnen durchaus keine spekulative, sondern nur teleologische

Bedeutung.» Den Gedanken, daß sich in der Sinnenwelt
unsere Pflichten abzeichnen, gibt er zu. Fichte hat ihm geschrieben:
«Die Natur ist durchaus nichts denn Erscheinung eben des
immanenten Lichtes», und Schelling antwortet: «Ist es möglich, dachte
ich, als ich dies las, daß es Fichten nicht einfallen kann, eben
dies zu beweisen, könnte Zweck der Naturphilosophie sein.»
Es ist die «kleine Region des Bewußtseins», in die sich seine
Anschauung und seine Gedanken von der Natur nicht finden können.
Fichte hatte sich beim Studium der «Kritik der reinen Vernunft»
in den Begriff des Naturmechanismus so hineingebohrt, daß er
durch ihn das Wesen der Allnatur letztgültig bezeichnet glaubte
und es nicht verstand, wenn ihm Schelling in dem zitierten Briefe

217 *



sagte: «Kann ich dafür, wenn man mir keinen andern Begriff der
Natur zuschreibt, als den jeder Chemiker und Apotheker auch
hat?»

Nun ist dem mechanistischen Begriff allerdings nachzurühmen,
daß er sich nach dem Abklingen der Epoche geisteswissenschaftlicher

Orientierung in einer Zeit hochbedeutsamen Aufstiegs der
Naturwissenschaften in großen Entdeckungen und Erfindungen
bewährt hat, und daß erst unser Jahrhundert wieder bemüht ist,
das mechanistische Denken durch Einordnung in tiefere
Zusammenhänge zu begrenzen. Damals aber, als Schellings Arbeit
vorzugsweise der Naturphilosophie gewidmet war, war das
naturwissenschaftliche Wissen noch nicht auf irgendwie sensationeller
Höhe. Es war vornehmlich eine Angelegenheit von Gelehrten.
Goethe hatte wohl ernste naturwissenschaftliche Interessen; aber
als weithin wirkende geistige Macht stand er neben Schiller. Und
Kant lebte damals und Herder und Pestalozzi und Schleiermacher
und Beethoven, und auf den Schauplätzen der politischen
Geschichte ereignete sich tief in die ganze Lebensgestaltung Eingreifendes

und die Ideen der Menschheit und Menschlichkeit
Aufrufendes. Mit seinen naturphilosophischen Arbeiten konnte Sehel-
ling nicht auf ein schon vorhandenes allgemeines Bildungsinteresse
zählen. Er selbst hat das Ueberwiegen seines Interesses an der
Natur in einem Briefe aus seiner Würzburger Zeit fast entschuldigend

auf die Abgeschiedenheit von Jena geschoben, wo er nur stets
lebhaft an die Natur erinnert worden sei; doch ist auch des Um-
stands zu gedenken, daß nach seiner Ueberzeugung Fichtes
bewunderte Lehre in dieser Richtung einer Ergänzung bedurfte, die
Fichte selbst (der keine naturwissenschaftliche Bildung hatte)
nicht hätte geben können. Noch als das Gebälk der Arbeitsgemeinschaft

der beiden schon gewaltig krachte, schrieb Schelling an
Fichte, er sei nicht sein Gegner, obwohl aller Wahrscheinlichkeit
nach Fichte der Gegner Schellings.

Es war eine Zeit, in der die geisteswissenschaftlichen Bestrebungen

dominierten, so daß mit ihnen gerade auch führende
Naturforscher vertraut genug waren, um sich von den naturphilosophischen

Arbeiten anregen zu lassen. Im Jahre 1805 schrieb Alexander
v. Humboldt dem eben dreißigjährig gewordenen Schelling: «Ich
halte die Revolution, welche Sie in den Naturwissenschaften
veranlaßt, für eine der schönsten Epochen dieser raschen Zeiten.»
Fast genau vierzig Jahre später ließ Humboldt sein großes Werk
«Kosmos» erscheinen. Die Stimmung war, nicht ohne Schuld
unbedachter Verehrer der Naturphilosophie, dieser nicht mehr günstig;

aber nun verteidigt sie Humboldt gegen «die Anmaßung der

' 218



Empirie, welche mehr durch die Erfahrung erwiesen glaubt, als
durch dieselbe begründet ward». Das Wörtchen «mehr» — mehr,
meint man, sei durch die Erfahrung erwiesen, als in Wahrheit
durch sie begründet ist, — bezieht sich auf die weltanschauliche
Bedeutung der naturwissenschaftlichen Erkenntnisse. Schelling
hat die mechanistische Weltanschauung bekämpft: solange diese in
Ansehen stand, stand er im Schatten, und als er im achtzigsten
Lebensjahre starb, waren viele der Meinung, er habe sich überlebt.

Fichte hat seine Philosophie als Idealismus bezeichnet und
damit auch dies ausdrücken wollen, daß sie ihren Ausgang beim Ich,
nur beim Ich, nimmt. Auch Schelling geht vom Ich aus, erwägt
aber auch, daß wir, bevor wir Ich zu uns sagen können, von der
Natur ins Dasein gebracht sein müssen und daß die Natur selbst
einen langen Weg hinter sich gehabt hat, ehe sie dem Menschen
hat Gestalt geben können. Darum: «Wir können von der Natur zu
uns, von uns zu der Natur gehen; aber die wahre Richtung für
den, dem Wissen über alles gilt, ist die, welche die Natur seihst
genommen hat.» Schelling nennt Idealismus und Realismus
entgegengesetzte Pole des Philosophierens, einseitige Darstellungen
des Systems. Dieses steht im Indifferenzpunkt, in welchen nur der
recht fest und sicher sich stellen kann, der ihn zuvor von ganz
entgegengesetzten Richtungen her konstruiert hat. «Alles, was ist,
ist die absolute Identität selbst.» Und diese ist «schlechthin
unendlich». Die Materie ist nur, sofern sie zum Sein der absoluten
Identität gehört; ebenso der Geist.

«Die Dinge existieren, nur inwiefern das Ewige seine
Selbstoffenbarung ist in ihnen. Sie selbst, als sie selbst, sind daher nicht;
sie haben oder sind wohl ein Leben, aber nur ein Leben des
Unendlichen.»

Kant hatte gelehrt, daß die Zeit nichts für sich Bestehendes, daß
sie subjektive Bedingung unserer Anschauungen sei und als solche
das Verhältnis der Vorstellungen in unserem inneren Zustande
bestimme. Vertrautheit mit dieser These voraussetzend schreibt
Schelling: «Jedes Wesen existiert in der Zeit nur mit so viel seiner
selbst, als an ihm Relation ist, und auch nur dieses, was in Gott
ewig vernichtet ist, wird an ihm durch die Zeit vernichtet.» Mehrere

Jahre später erklärt er in München in einer Akademierede,
daß mit der Freiheit, die die Kunst den Naturerscheinungen gegenüber

behauptet, sie die Wesen, die sie darstellt, aus der Zeit
heraushebt. «Aus der Zeit herausheben» besagt: die Zeit als
überwindbar setzen. Sie soll den Menschen nicht fesseln; wer sich von
ihr fesseln läßt, verfällt dem Unwesentlichen. Indem die Kunst in
ihren Werken zeigt, daß die Zeit überwindbar ist, offenbart sie eine

219



tiefe Wahrheit: die Zeit hat keine Macht, das menschliche Leben
zu beherrschen, wo dieses sich ihr nicht beugt.

Es ist Schelling wichtig gewesen, der Ueberlegenheit über die
Zeit starken Ausdruck zu geben. In den «Weltaltern», einem Werk,
das wir aus dem Nachlaß in drei Fassungen besitzen, stehen Sätze,
herrlich schon in dem ersten Privatdruck von 1811, doch
umgegossen 1813 und nochmals ausgefeilt im Lauf der beiden nächsten
Jahre. In ihrer letzten Gestalt lauten sie: «Vergangenheit, ein
ernster Begriff, allen bekannt, und doch von wenigen verstanden.
Die meisten wissen keine, als die in jedem Augenblick durch eben
diesen sich vergrößert, selbst noch wird, nicht ist. Ohne bestimmte
entschiedene Gegenwart» (Gegenwart, die durch Entscheidung
geworden ist, was sie ist) «gibt es keine; wie viele erfreuen sich
wohl einer solchen? Der Mensch, der nicht sich selbst überwunden,

hat keine Vergangenheit, oder vielmehr kommt nie aus ihr
heraus, lebt beständig in ihr. Wohltätig und förderlich ist dem
Menschen, etwas, wie man sagt, hinter sich gebracht, das heißt als
Vergangenheit gesetzt zu haben; heiter wird ihm nur dadurch die
Zukunft und leicht, auch etwas vor sich zu bringen. Nur der
Mensch, der die Kraft hat, sich von sich selbst (dem Untergeordneten

seines Wesens) loszureißen, ist fähig, sich eine Vergangenheit

zu erschaffen; eben dieser genießt auch allein einer wahren
Gegenwart, wie er einer eigentlichen Zukunft entgegensieht; und
schon aus diesen sittlichen Betrachtungen würde erhellen, daß
keine Gegenwart möglich ist, als die auf einer entschiedenen»
(einer nicht mehr in den Unsicherheiten, den Unklarheiten des
Lebens befangenen) «Vergangenheit ruht, und keine Vergangenheit,

als die einer Gegenwart als Ueberwundenes zugrunde liegt.»
Doch nochmals zurück zu Worten aus der ein reichliches

Jahrzehnt früheren, der naturphilosophischen Forschung gewidmeten
Epoche von Jena und deren Abschluß in Würzburg. «Es ist im All
kein Tod; nur dem relativen Sein nach lösen sich die Dinge auf.»
Was freilich unserm Verstand zugänglich ist, ist immer nur in
Relationen zu fassen. «Wenn etwas außerhalb der Totalität
erblickt wird, so geschieht es nur vermöge einer willkürlichen Trennung

des Einzelnen vom Ganzen, welche durch die Reflexion
ausgeübt wird, aber an sich gar nicht stattfindet, da alles, was ist,
Eines und in der Totalität die absolute Identität selbst ist.»

Dies alles klingt pantheistisch. Aber der zuletzt zitierte Satz gibt
ein kleines Rätsel auf: da war von «willkürlicher Trennung» des

Einzelnen vom Ganzen die Rede. Allein wie kann auf solcher
beruhen, daß etwas außerhalb der Totalität erblickt wird, in der
alles umschlossen ist? Wo ist da Willkür, wenn wir doch gar nicht

220



anders können, als das Einzelne einzeln erblicken? Hier ist auf ein
Motiv hinzuweisen, das sich durch Schellings Lebensarbeit
hindurchwirkt von der Magisterdissertation über den Mythus vom
Sündenfall an: wir existieren als mit individuellem Denken, Fühlen,

Wollen ausgerüstete Wesen dadurch, daß wir, wie es die
«Briefe» des Zwanzigjährigen «über Dogmatismus und Kritizismus»

ausdrücken, «aus dem Absoluten herausgetreten» sind. Wir
haben uns Gott gegenüber verselbständigt, haben uns nicht
begnügt, in ihm zu sein, sind von ihm abgefallen. In einer elf Jahre
später gedruckten Abhandlung steht, «daß die einzige und eigentliche

Sünde eben die Existenz selbst ist». Und Sünde ist freilich
«Willkür». Doch nicht an eine irgend einmal in der Zeit begangene
sündige Handlung ist zu denken, sondern an einen unsere ganze
Existenz durchdringenden, ihr ihre ganze von Gott abgewendete
Richtung bestimmenden Akt.

Das «Heraustreten aus dem Absoluten» hat uns in unser
individuelles Bewußtsein gebannt, uns zu selbständigen, eigenwilligen
Subjekten gemacht und jeden faßbaren Inhalt unseres Bewußtseins
zum Objekt. In Einzelheiten, einzelne Gegenstände, Objekte
erscheint uns das Wirkliche aufgeteilt. In unserm Bewußtsein wirkt
unsere Subjektivität, und wir stehen mit ihr einer ohne Ende
wachsenden Vielheit gegenüber. Die subjektive Tätigkeit selbst
(die Tätigkeit des sich den Objekten gegenüber behauptenden
Subjekts) ist es, die die Vielheit wachsen läßt. (Denken wir nochmals

an die Kernphysik, an die immer neue Elementarteilchen
aufweisende, die Vielheit im Dasein immer noch vergrößernde
Erforschung des Atombaues.) Gott ist uns verdeckt sowohl durch
diese Vielheit der Objekte wie durch die Selbsteigenheit unseres
endlichen Bewußtseins.

Der objektiven Vielheit gegenüber sind wir auf unsern Verstand
angewiesen. Auch in sittlichen Entscheidungen brauchen wir ihn,
im künstlerischen Schaffen und in der Auseinandersetzung mit
Kunstwerken, nicht minder auch im Eindringen in den Sinn
religiöser Dogmen. Und ein jeder besorgt das auf seine Weise.

Vom Verstand zu unterscheiden ist die Vernunft. Auch Kant hat
unterschieden; gegen seine Formulierung, die Vernunft sei «das

Vermögen zu schließen», gegen seine Redewendung vom «Ver-
nunftgebrauch» richtet sich Schellings Wort: «Die Vernunft ist
kein Vermögen, kein Werkzeug, und läßt sich nicht brauchen:
überhaupt gibt es nicht eine Vernunft, die wir hätten, sondern nur
eine Vernunft, die uns hat.» Zu allen Zeiten und in allen Zonen
unterscheiden die Menschen zwischen Wahr und Falsch, Gut und
Böse, Schön und Häßlich, und nur weil sich unser Selbstbewußt-

221



sein in diesen Unterscheidungen gefunden hat und in ihnen lebt,
sind wir vernünftige Wesen. Diese Wertunterscheidungen sind
nicht von Menschen geschaffen worden, wie Nietzsche in seiner
Unkenntnis des philosophiegeschichtlichen Erbes, aber mit
glänzender Beredsamkeit seinen Zeitgenossen eingeredet hat: «Oh Himmel

über mir, du reiner! hoher! Das ist mir nun deine Reinheit, daß
es keine ewige Vernunftspinne und -Spinnennetze gibt.» Heute ist
es Jean-Paul Sartre, der unseren Zeitgenossen einredet, daß alle
Wertbeziehung menschliche Schöpfung sei, da es keinen Gottvater
gebe. Allein alle konkretbestimmte Bewertung (zum Beispiel des

Kapitalismus, der abstrakten Kunst, der Relativitätstheorie
Einsteins) setzt die Anerkennung der grundlegenden
Wertunterscheidungen voraus: in ihnen erwacht erst das menschliche
Bewußtsein zu sich selbst. Sie sind ihm, dem Selbstbewußtsein
vorausgesetzt: «es gibt nur eine Vernunft, die uns hat». Sie
dokumentiert sich, indem sie uns jene Wertunterscheidungen machen
läßt: wir machen sie, und darum geraten sie in ihren konkreten
Verwirklichungen verschieden und oft unsicher; aber — wir
können nicht unterlassen, sie zu machen: die Vernunft hat uns.
Oder wie Schelling in viel späterer Zeit in Münchener Vorlesungen
das Verhältnis der Vernunft zum Wirken der Menschen formuliert
hat: «Die Vernunft ist das Unbewegliche, der Grund, auf den alles
erbaut werden muß, aber eben darum nicht selbst das Erbauende.»
Was und wie die Menschen bauen, das bewegt die menschliche
Geschichte — die der Einzelnen und die der Völker, da versucht,
genießt, plagt, bejammert, belächelt sich die Freiheit der Subjektivität:

die Subjektivität ist frei, auch das der Vernunft Entgegengesetzte

zu wählen, sich für das Unwahre, Böse, Häßliche zu
entscheiden; doch ist sie auch in solchen Entscheidungen der
Wertunterschiede unmittelbar bewußt. Aber — sie hat Triebe, Naturtriebe.

Jeder Einzelne hat seine Natur und ist mit ihr in einem
universalen unpersönlichen Dasein gehalten. Soweit die Natur als
solche unser Leben bestimmt, gehören wir nicht uns selbst,
sondern den in uns mächtigen unpersönlichen Daseinszusammenhängen.

— Das Wort Persönlichkeit besagt mehr als das Wort Individuum:

es enthält Wertbeziehungen. Persönlichkeiten sind wir,
soweit wir Herren unserer Natur sind. Nicht von selbst fällt dem
Menschen solche Herrschaft zu: sie will erkämpft — und soll doch
auch nichts Erzwungenes sein. Nie hat Schelling die Ueberzeugung
preisgegeben, die er in jungen Jahren (und damals wohl zu leisem
Kopfschütteln Fichtes, in dessen Zeitschrift) präzisiert hat — die
Ueberzeugung, «daß alles in uns klein ist, was nicht die Natur in

222



uns tut, daß das Erhabene der Moralität selbst, solange sie uns
nicht zur Notwendigkeit geworden ist, unter menschlichen Händen
sich verkleinert». Persönlichkeit in der idealen Bedeutung des
Wortes wäre, wessen ganzes Tun wie selbstverständlich den
Forderungen der vernunftnotwendigen Werte entspräche. Doch
vollkommen ist kein Mensch, vollkommen ist nur Gott.

Schelling war sich klar darüber, daß von Gott nur in Symbolen,
in Gleichnissen gesprochen werden kann; das tiefe Wort aus dem
Ersten Timotheusbrief, daß Gott «in unzugänglichem Lichte
wohne», läßt er in seinen Werken des öftern anklingen. Aber auch
das alttestamentliche Wort von der Gottebenbildlichkeit des
Menschen hat er in Ehren gehalten, und er hat, da wir, ohne etwas
vorzustellen, in geistigen Anliegen überhaupt nichts ausrichten,
das Verhältnis des Menschen zu seiner Natur auf den Gottesgedanken

übertragen, insofern also Gott nach dem Bilde des Menschen
vorgestellt. Seine Natur aber ist dem Menschen die Basis seines
persönlichen Lebens. Vergleichbar mithin der Ueberlegenheit über
seine Natur, die sich der zu wahrhaft persönlichem Leben gereifte
Mensch erkämpft hat, hat Gott oder ist Gott (so ist Schellings
Lehre) vollkommene, von Ewigkeit bestehende Ueberlegenheit
über die Allnatur. Er hat die Allnatur (und in ihr selbstverständlich

auch die unsrige) als seine Natur in sich. Die Natur ist
dasjenige in ihm, das seiner Existenz zu Grunde liegt.

Unverkennbar ist die Parallele zu dem seine Naturtriebe
beherrschenden, ihre Macht aber immer noch verspürenden
Menschen, wenn Schelling 1809, in den «Philosophischen Untersuchungen

über das Wesen der menschlichen Freiheit und die damit
zusammenhängenden Gegenstände» schreibt: «Nach der ewigen Tat
der Selbstoffenbarung ist in der Welt, wie wir sie jetzt erblicken,
alles Regel, Ordnung und Form; aber immer liegt noch im Grunde
das Regellose, als könnte es einmal wieder durchbrechen, und
nirgends scheint es, als wären Ordnung und Form das Ursprüngliche,

sondern als wäre ein ursprünglich Regelloses zur Ordnung
gebracht worden.» Wo Existenz ist, ist Natur, und alle Natur ist
in Gott — als das, «was in ihm nicht Er Selbst ist». Eine Anmerkung

fügt hinzu: «Es ist dies der einzig rechte Dualismus, nämlich
der, welcher zugleich eine Einheit zuläßt.» Auch wir sind in unsern
Naturtrieben und überhaupt in allem, was wir von Natur sind,
nicht wir selbst! Wir erleben jenen Dualismus als unser eigenes
Wesen — und können ihn doch nicht als letztgültig anerkennen.

Die Natur existiert nicht aus eigener Machtvollkommenheit. Mit
einer allerdings erst in Berlin niedergeschriebenen Wendung, doch
in Anknüpfung an die Schrift von 1809, bezeichnet Schelling sie

223



als das «seiner selbst ohnmächtige, also für sich eigentlich nicht
sein könnende Sein». Nur Gott hat den Grund seiner Existenz in
sich, und auch nur als dieser Grund der Existenz Gottes existiert
die Natur. Sie gehört unabtrennlich zur Einheit Gottes. — Im
Menschen ist keine Einheit, geschweige «Identität der beiden
Prinzipien», da trennen sich der dunkle Grund und das Licht. Der
Mensch hat wie alles Geschaffene seine Existenz aus dem, was «in
Gott nicht Er Selbst ist». Aber — «in ihm hat Gott die Welt
geliebt». «Im Menschen ist die ganze Macht des finsteren Prinzips
und in eben demselben zugleich die ganze Kraft des Lichts.»

Die Natur heißt «finster», «dunkel». Aber das meint nicht, daß
sie böse sei. Böse sein kann nur der des Guten Bewußte, der die
Freiheit hat, ihm entgegenzuhandeln. Von der Natur erklärt Schel-
ling sogar: «Weil dieses Wesen der anfänglichen Natur nichts
anderes ist als der ewige Grund zur Existenz Gottes, so muß es in
sich selbst, obwohl verschlossen, das Wesen Gottes gleichsam als
einen im Dunkel der Tiefe leuchtenden Lebensblick enthalten.»
Die Tendenz der Natur zu immer höherer Gestaltung versteht sich
von da. Schelling wagt das Wort: «Wollen wir uns dieses Wesen
menschlich näherbringen, so können wir sagen: es sei die
Sehnsucht, die das ewige Eine empfindet, sich selbst zu gebären»: in
der Schöpfung offenbart Gott sich selbst.

Zuhöchst im Menschen. Doch in ihm verhindert unbeherrschte
Naturkraft die Einheitlichkeit, deren er bedürfte, um sich ganz in
die ihn umschließende gesellschaftliche Einheit hineinzustimmen,
so daß er in ihr die seinen Möglichkeiten entsprechende Stellung
einnähme. Der in sich Uneinheitliche wird von seinen Naturtrieben
gedrängt, «für sich wirkend sich selbst zum Mittelpunkt zu
machen». Jeder Mensch erlebt den Willen des dunklen Prinzips
als seinen partikularen Eigenwillen. Und über den Grad der
Spannung zum lichten Prinzip, in den er führen kann, hat Schelling
keine Illusion. In den «Weltaltern» lesen wir: «Wenn die Abgründe
des menschlichen Herzens im Bösen sich auftun und jene schrecklichen

Gedanken hervorkommen, die auf ewig in Nacht und
Finsternis begraben sein sollten: dann erst wissen wir, was im
Menschen der Möglichkeit nach liegt und wie eigentlich seine Natur
für sich oder sich selber überlassen beschaffen ist. — Bedenken
wir das viele Schreckliche in Natur und Geisterwelt und das weit
Mehrere, das eine wohlwollende Hand uns zuzudecken scheint,
dann können wir nicht zweifeln, daß die Gottheit über einer Welt
von Schrecken throne und Gott nach dem, was in ihm und durch
ihn verborgen ist, nicht im uneigentlichen, sondern im eigentlichen
Sinne der Schreckliche, der Fürchterliche heißen könne.» Als ein

224



gewaltiges, in allen Weisen vom zartesten und, wo es sich
überlassen bleibt, bis zum wildesten sich ausbreitendes Leben wirkt
die Natur um uns und in uns — als ein Leben, nicht, wie seit
Descartes zur herrschenden Meinung geworden war, als bloßer
Mechanismus. «Die Physik», schreibt Schelling um 1812, «soll freilich
bis auf den Mechanismus der Erscheinungen konstruieren, aber
was sie in diesem Mechanismus darstellen und eigentlich sehen
soll, ist nicht mehr Mechanismus.» Die Naturphilosophie
beansprucht die Physik. Die Wirklichkeit ist nicht aus Mechanischem
und Lebendigem zusammengestückt. Der Philosophie muß es
darum zu tun sein, sie als Einheit zu verstehen — als Einheit, die
Zweiheit in sich schließt. Der Schöpfer bleibt im Geschaffenen
gegenwärtig, das aber sein Eigendasein und Eigenleben hat: in
Gott lebt auch, was nicht Er Selbst ist. —

Als Sehnsucht war in der Freiheitslehre von 1809 die Natur
charakterisiert — Sehnsucht des ewigen Einen, sich selbst zu
gebären. Deutlicher spricht Schelling in den «Weltaltern» von dem
drangvollen Leben, das ohne Ende in sich selbst kreist, in dem es
kein wahrhaft Oberes und kein wahrhaft Unteres gibt, nur ein
unablässiges Rad, eine nie stillstehende rotatorische Bewegung. «Die
ganze Tätigkeit der Pflanze geht auf Erzeugung des Samens, nur
um in diesem wieder von vorn anzufangen und durch neuen
fortschreitenden Prozeß wieder nur Samen zu erzeugen und wieder
zu beginnen.» Sehnsucht, Drang aus seinem jeweiligen Zustand
herauszukommen — und doch immer wieder nur Zurücksinken
in sich selbst: so erscheint das Leben der Natur, so ist es auch im
Herzen des Menschen, solange «seine Sehnsucht, sein Verlangen,
jene innere Leere, die ihn verzehrt, nicht durch ein höheres Gut
erfüllt wird». Nur durch ein Anderes, über solches Sehnen
Erhabenes, ihm von außen Begegnendes kann Erlösung kommen.

In der letzten Fassung der «Weltalter» folgen hier Ausführungen
über die Freiheit Gottes. In allem Dasein wirkt als sein Verhängnis
zwingende Notwendigkeit: Das Höchste ist über allem Sein. «Ein
inniges Gefühl sagt uns, nur über dem Sein wohne die wahre, die
ewige Freiheit.» Aber, so fragen wohl viele, «was denn über allem
Sein gedacht werden könne, oder was das sei, das weder seiend
sei noch auch nichtseiend, und antworten sich selbstgenügsam:
das Nichts. — Ja, wohl ist es ein Nichts, aber wie die lautere Gottheit

ein Nichts ist, in dem Sinn, wie ein geistlicher Sinndichter
unnachahmlich es ausgedrückt: Die zarte Gottheit ist das Nichts
und Uebernichts, / Wer nichts in allem sieht [wem alles Seiende
nichtig geworden ist], Mensch, glaube, dieser sieht's.»

Wo das Wirkliche, das Daseiende sich geltend macht, da ist mit

15 225



ihren Fesselungen auch die Ordnung der Zeit. Darum: «Freiheit
oder der Wille, sofern er nicht wirklich will, ist der bejahende
Begriff der unbedingten Ewigkeit, die wir nur außer aller Zeit,
nur als die ewige Unbeweglichkeit vorstellen können. Dahin zielt
alles, darnach sehnt sich alles» —: es ist das alte Motiv Augustins
von dem Menschenherzen, das seine Ruhe in Gott sucht. «Gott
seinem höchsten Selbst nach ist kein notwendig wirkliches Wesen
[wie die Formulierung des ontologischen Beweises behauptet],
sondern die ewige Freiheit zu sein.»

Wieder und wieder werden wir daran erinnert, wie wenig
menschliche Gedanken sind, wenn sie sich am Göttlichen
versuchen. In den «Weltaltern» lesen wir einmal: «So müssen wir uns
den Vorgang vorstellen, und doch läßt sich dies nicht als wirklich
vorgegangen denken.» Die unbedingte Freiheit Gottes bedeutet
auch die Freiheit, seine Ruhe, sein «ewiges Nein», sein stilles
Nichtwollen überwindlich zu setzen: das Werk der höchsten Freiheit

wird zum Werk der höchsten Liebe. Gott verwirklicht sich.
Alsbald folgt der Satz: «Hier schließen sich auch die gewöhnlichen
Begriffe wieder an»: denn nun ist den Grundlehren der christlichen

Dogmatik, den Lehren von der die Liebe des Gottvaters
erweisenden Fleischwerdung der zweiten göttlichen Person eine
Präambel gegeben, die auch dem, der sich längst gefragt hat
«Können wir noch Christen sein?» seine Frage sehr neu werden
läßt. —

III. Negative und positive Philosophie

Ihre entschiedenste und umfangreichste Durchführung findet
Schellings Religionsphilosophie in der seine letzten Jahrzehnte
füllenden Philosophie der Mythologie und der Offenbarung. Die
beiden Themata gehören zusammen. In seinem geschichtlichen
Denken hätte es Schelling nicht über sich gebracht, die mythologischen

Religionen kurzerhand als falsch abzulehnen. Das
Christentum hat er «das zurechtgestellte Heidentum» genannt. — Wer
geschichtlich denkt, sucht Klarheit darüber, in welcher Zeit er
steht: er will, wie er dem Caesar gibt, was des Caesars ist, auch
seiner Zeit das Ihrige geben, aber als der, der nicht in ihr aufgeht.

Schelling wußte, was er der protestantischen Tradition, aus der
er gekommen war, zu danken hatte. Aber er war auch über ihre
geschichtliche Bedingtheit im klaren. Im Jahre 1840 schreibt er in
einem Briefe: «Der Protestantismus für sich ist so wenig die
Kirche als der Katholizismus für sich.» Das Christentum sieht er
als die ewige Religion. Als solche identifiziert er es mit dem, was

226



in allen Religionen das wahrhaft Religiöse und religiös Belebende
ist. Er stützt sich auf die Bibel, jedoch gleichgültig gegen die
überkommenen Interpretationen. Er hält sich an den Eingang des

Johannesevangeliums, wenn er schreibt: «Wer von einer
übergeschichtlichen Geschichte nichts weiß, hat keinen Raum, wohin
er eine Persönlichkeit wie Christus stellen könnte.» Denn diese
Persönlichkeit hat ihre Existenz nicht bloß in ihrem geschichtlichen

Leben: der Logos, sagt das Johannesevangelium, war «im
Anfang», und «durch ihn ist alles geworden». «Die Zeit des Heidentums

wird die Zeit der Blindheit genannt; es war blind für Christum

als solchen; aber der Blinde sieht die Sonne auch nicht und
wird doch von ihr erwärmt und empfindet ihr allgemeines,
durchdringendes Wohltun.» Die Beziehung auf Gott — und damit auf
Wahrheit, letztgültige Wahrheit — ist dem Menschen wesentlich;
er ist nicht ohne sie. So kann das Heidentum «ein natürlich sich
erzeugendes Christentum» heißen und das Judentum mit seiner
Messiaserwartung «das unentwickelte Christentum».

In der ersten Fassung von Benedetto Croces Logik steht der
Satz: «L'errore è nel permanere dove si passa soltanto.» Das heißt
kurz: Der Irrtum ist die werdende Wahrheit. In der wissenschaftlichen

Forschung geht der Weg zur wahren Erkenntnis über
Irrtümer hinweg, die doch nur darum emporführen und Stufen sein
können, weil sie nicht lediglich falsch sind: sie sind Gestalten der
werdenden Wahrheit und von der wahren Wahrheit keineswegs
verlassen. Im Hinblick auf die heidnischen Religionen hatte Schel-
ling geschrieben: «Hier ist das, was nicht das Wahre ist, die Stufe,
die Staffel, über welche die Natur zu dem Wahren fortschreitet.»
«Die natürliche [das heißt mythologische] Religion ist der Anfang,
als solche zugleich die notwendige, die blinde, die unfreie
Religion... Die Offenbarung ist der Vorgang, durch welchen die
Menschheit von der blinden, unfreien Religion erlöst wird.»

Im Christentum stehen verschiedene Konfessionen einander
gegenüber. Schelling nimmt keine starr abgegrenzte Stellung ein.
Er lehnt es ab, «den Apologeten des Protestantismus zu machen;
mein Standpunkt [sagt er] ist überhaupt das Christentum in der
Totalität seiner geschichtlichen Entwicklungen, mein Ziel jene
erst wahrhaft allgemeine Kirche (wenn Kirche hier noch das
rechte Wort ist), die allein im Geist zu erbauen ist und nur im
vollkommenen Verständnis des Christentums, seiner wirklichen
Verschmelzung mit der allgemeinen Wissenschaft und Erkenntnis
bestehen kann.» Nicht einen reinen «Theismus im Sinne unserer
Theisten und Rationalisten» sehnt Schelling herbei, sondern einen
solchen, «der diesen ganzen Weg Gottes voraussetzt und in sich

227



enthält». Angehoben hat dieser Weg Gottes in den «wildgewachsenen»

mythologischen, heidnischen Religionen.
Schelling hat seine Philosophie der Mythologie und der

Offenbarung als positive Philosophie bezeichnet. Als negative steht ihr
in seinem System und in der ganzen Geschichte der Philosophie
die rationale gegenüber. Diese wird nicht abgetan, nicht ersetzt
durch die positive, aber überhöht. Negativ heißt sie, weil rationales

Denken im Gedanklichen bleibt und nicht zum Wirklichen
kommt. Zwar lange schon, ehe er von positiver Philosophie sprach,
hatte Schelling die Frage gestellt, die (nach seinen Worten) «der
am Abgrund der Unendlichkeit schwindelnde Verstand aufwirft:
,Warum ist nicht nichts, warum ist überhaupt etwas?'», und er
hatte damals schon gesehen, daß auf sie «nicht das Etwas, sondern
nur das All oder Gott die vollgültige Antwort» ist. In der «Philosophie

der Offenbarung» kehrt die Frage wieder. Aber die
Antwort stützt sich nicht mehr wie in der 1806 gedruckten Schrift auf
das ontologische Argument, das in der Begriffsnotwendigkeit sich
des wirklich Seienden versichern zu können meint, sondern nun
erklärt Schelling: «Auf diese Frage kann ich nicht mit bloßen
Abstraktionen von dem wirklichen Sein antworten. Anstatt also,
wie es den Anschein haben konnte, daß das Wirkliche durch
jenes abstrakte Seiende begründet sei, ist vielmehr dieses
abstrakte Seiende nur begründet durch das Wirkliche. Ich muß
immer zuerst irgendeine Wirklichkeit zugeben, ehe ich auf jenes
abstrakte Seiende kommen kann.» Gewißheit vom Wirklichen gibt
es nur durch Erfahrung. (Schelling hat es als den Grundfehler
Hegels bezeichnet, daß dieser seinen Panlogismus für positives
Philosophieren, für ein Erfassen des wirklich Seienden gehalten
habe.) Positives Philosophieren nimmt zur Erfahrungswirklichkeit
Stellung. Und zwar grundsätzlich zur gesamten Erfahrung. Aber
das Ziel dieser philosophischen Durchdringung des Wirklichen ist
die Erkenntnis Gottes. Das soll nicht bedeuten, daß Schellings
Lehre christliche Philosophie in dem Sinne wäre, daß sie sich von
vorneherein auf christliche Glaubensbasis stellte: sie bleibt freies
Philosophieren. Aber sie ist sich bewußt, sich nicht im leeren
Räume zu bewegen: sie trägt dem geschichtlich Gestalteten Rechnung.

«Wir leben in dieser bestimmten, wir sind nicht in einer
abstrakten oder allgemeinen Welt.. Wir können eine unendliche
Vergangenheit nicht aufheben, auf der die Gegenwart ruht...
Der gegenwärtige Zustand der Dinge und der Welt ist ein
unendlich bedingter.» In diesen ihren tatsächlichen Schranken ist
die Wirklichkeit Gegenstand der «positiven Philosophie».

Die positive Fortsetzung der abstrakten, der rationalen Sphäre

228



schließt ein, daß Schölling einem abstrakten Gottesgedanken nur
noch den vorläufigen Wert zugesteht, den er in der rationalen
Philosophie hat. In den letzten Jahrzehnten seines Lebens genügt
ihm, wenn er von Gott spricht, nicht mehr die Identifikation mit
dem Sein oder dem Seienden: gerne nennt er Gott jetzt
«überseiend» (das Prädikat stammt aus alter christlicher Mystik), und
wenn wir uns den Sinn des Wortes verdeutlichen, so besagt es:

er ist der «Herr des Seins», als solcher «das Sein begrenzend und
besitzend».

Für das religiöse Erleben bedeutet der Uebergang zur positiven
Philosophie eine Wendung. Zwei Briefstellen: Im Sommer 1801

schreibt Caroline Schlegel (später die Gattin Schellings), Schelling
lese jetzt Schleiermachers «Reden über die Religion». Er lasse
sich von ihnen fest fassen und betrachte sie «als etwas durch und
durch Gebildetes und Vollendetes bis zum Entzücken daran».
Zweiundfünfzig Jahre danach wird Schelling von dem ihm in
Verehrung und Freundschaft verbundenen König Maximilian von
Bayern um Angabe eines philosophischen Buches gebeten, in dem
er «Erbauung und Aufrichtung» finden könne. Schelling ist in
Verlegenheit. «Ich habe», antwortet er, «hin und her über eine Stunde
lang gesonnen und mich keines neuen Buches zu erinnern
vermocht, das ich in dieser Hinsicht empfehlen könnte, besonders
keins, das bei echt-philosophischer Haltung zugleich, wie es allein
der Gesinnung Eurer Königl. Majestät entsprechen würde, in die
Tiefen des Christentums eindränge. Es existieren: Reden über
die Religion von Schleiermacher, ein seiner Zeit berühmtes Werk
und rhetorisches Meisterwerk, aber fern vom Christentum und
fern von dem Gott, zu dem ein persönliches Verhältnis möglich
ist, das einzige, in welchem unsre Seele Ruhe und Aufrichtung
in Leiden findet, wenn alles allgemeine uns verlassen hat» (das
heißt, wenn die allgemein gehaltenen Tröstungen der negativen
Philosophie nicht mehr genügen). Er empfiehlt dann Leibnizens
Theodizee und mehr noch die Pensées von Pascal. — Die Wendung
ist seit langem vorbereitet. In den «Philosophischen Untersuchungen

über die menschliche Freiheit» von 1809 spricht Schelling von
Gott als der «höchsten Persönlichkeit». Persönlichkeit, so hat er
da ausgeführt, «beruht auf der Verbindung eines Selbständigen
mit einer von ihm unabhängigen Basis» — beim Menschen auf der
Selbständigkeit, die er in Ueberlegenheit über die ihm zuteil
gewordene Natur behauptet. Gott hat die Allnatur zur Basis seiner
Existenz, hat sie ganz in sich und behauptet sich selbständig über
ihr: so ist er «die höchste Persönlichkeit». Gott heißt in dieser
Schrift von 1809 aber auch die «unergründliche Einheit», und in

229



die positive Philosophie geht auch dieses pantheistische Element
ein. Gott bleibt der «in unzugänglichem Licht Wohnende». Das
Theistische und das Pantheistische zusammenschließend sagt
Schelling später in der «Philosophie der Offenbarung»: Gott ist
«das Einzelwesen, das alles ist». In der Apostelgeschichte 17. 28

steht es ähnlich: «In ipso vivimus, et movemur, et sumus — in
ihm leben wir, bewegen wir rms und sind wir.» Gott ist
Persönlichkeit, aber darum doch nicht einfach «jemand».

Gott ist der das Unendliche Begrenzende, ihm bestimmte Gestalt
Gebende. In Münchner Vorlesungen, die er in den dreißiger Jahren
gehalten hat, sagt Schelling, an die erste der Antinomien Kants
erinnernd: «Eine und dieselbe Ursache ist Ursache der Unbegrenzt-
heit und der Begrenztheit des Seins; dieser Widerspruch, den wir
genötigt sind in die höchste Ursache zu setzen, dieser Widerspruch
allein zeigt schon, daß sie nicht ein bloß substantielles Prinzip
sein kann. Denn ein bloß substantielles Prinzip kann nur das
seiner Natur Gemäße tun.» Hierzu ist zu bemerken: der
Widerspruch, den Schelling in Gott setzt — ihn damit menschlicher
Erkenntnismöglichkeit entrückend — bestätigt, daß ihm die
Wahrheiten, für die die Vernunft unverbrüchliches Gesetz ist, nur als
Vorstufen letzter Wahrheit gelten. Wenn wir bedenken, daß unser
Verstehen schon vor dem organischen Leben prinzipiell versagt,
ist dies kaum befremdlich. Und die Erkenntnis, daß Gott frei sein
muß von jeglicher Bindung in seine Natur (die eben nicht seine
Substanz ist), war seit vielen Jahren da: in Vorlesungen, die wohl
noch in die Jenaer Jahre zurückreichen, war von den griechischen
Gottheiten gesagt, daß keine von ihnen eigentlich sittlich ist: «sie
handeln immer ihrer Begrenzung gemäß. Selbst die sittlichsten
Götter, wie Themis, sind doch sittlich nicht aus Sittlichkeit,
sondern bei ihnen gehört auch dieses wieder zur Begrenzung.» Der
Gott, der die Schranken der Mythologie durchbrochen hat, ist nicht
in sein Sosein gebannt, er ist freie Persönlichkeit. Der aus Spinozas
Ethik genommene Begriff Gottes als der freien Ursache, der causa
libera, ist bedeutsam gesteigert. Heißestes Ringen um Erkenntnis
der Wirklichkeitstiefe war im jungen Schelling und ist ihm bis
ins hohe Alter geblieben.

In der ersten in Berlin gehaltenen Vorlesung (November 1841)
hat Schelling gesagt: «Nichts soll durch mich verloren sein, was
seit Kant für echte Wissenschaft gewonnen worden.» Hat aber
nicht Kant in seiner kritischen Lehre die Grenzen der Philosophie
dort gezogen, wo Gott nur unfaßbare Idee ist, als Wirklichkeit
weder zu beweisen noch zu widerlegen? Schelling hat Kants
Kritik zugestanden — für alles rationale Philosophieren. Und ohne

230



Zweifel ist es die rationale Metaphysik, gegen deren transzen-
dierende Lehren sich Kants Kritik gewendet hat.

In der positiven Philosophie ist zu Anfang Gott noch nicht als
Gott erkannt. Zu Anfang, da ist bloß «das schlechthin unanzweifelbar

Existierende» — das, «was eben nur als das im verbalen Sinn
Existierende gedacht worden ist, das nichts ist, das keinen
Begriff hat als eben das Existierende zu sein», das «seinem Begriff
Zuvorkommende». Jede Begründung ist ausgeschlossen: «Es wäre
nicht das Existierende, das selbst absolutes Prius ist, wenn man
zu ihm von irgend etwas aus gelangen könnte: dann wäre ja dies
andere das Prius.» Es ist «das, vor dem das Denken verstummt,
vor dem die Vernunft selbst sich beugt». Entschiedenste Ablehnung

des Panlogismus. «Die positive Philosophie geht von dem
aus, was schlechterdings außer der Vernunft, aber die Vernunft
unterwirft sich diesem nur, um unmittelbar wieder in ihre Rechte

zu treten.»
Aber zu diesen Rechten gehört nicht das Transzendieren! Wenn

ich, wie das die alte Metaphysik getan hat, «von der Idee des
höchsten Wesens auf deren Existenz schließe, so ist das ein
Transzendieren: ich habe die Idee gesetzt und will nun von ihr in die
Existenz hinübergelangen.. Wenn ich aber von dem allem
Begriff Zuvorkommenden ausgehe, so habe ich hier nichts
überschritten.»

Wir müssen, um dieses Zugeben einer allem Denken
zuvorkommenden Existenz zu verstehen, wie es gemeint ist, festhalten,
daß für Schelling Gott das im Anfang des positiven Philosophierens
nur noch nicht als solches erkannte «Einzelwesen» ist, das mit
seinem Sein uns umfängt, daß wir Gott also nicht als ein
transzendentes Wesen in einem Jenseits zu suchen haben. «Das menschliche

Bewußtsein», sagt er einmal, «ist das Ziel und Ende des

ganzen Naturprozesses... In allen anderen Dingen ist nur ein
Schein der Gottheit [sie haben kein Selbstbewußtsein], in dem
Menschen, als Ende des Ganzen, tritt die verwirklichte Gottheit
selbst ein.» Das menschliche Bewußtsein ist das «von Natur Gott
setzende»: es «hat Gott an sich», nicht als Gegenstand vor sich.
Nicht mit Wissen und Wollen, sondern im Nichtwollen, vor aller
Erfindung und Wissenschaft und vor aller Offenbarung ist es das
Gott setzende Prinzip. «Es ist sein Wesen selbst, durch welches es
dem Gott zum voraus und vor allem wirklichen Bewußtsein
verpflichtet ist.» Die wirklichen Akte des Bewußtseins beginnen dann
mit seiner Verselbständigung, also damit, daß es sich «aus seiner
ursprünglichen Verwachsenheit mit dem Gotte» losreißt.

Dem Gott verbunden, den es nicht kennt, macht das Ich auf

231



langen, vielverschlungenen Wegen seine Erfahrungen. Durch
mancherlei Ausgeburten des Bewußtseins, durch seltsame
polytheistische Gebilde gehen die Wege. Rationales Philosophieren
läutert das Gottesbewußtsein und führt zur Vernunftidee Gottes.
Und über die rationale, die wirklichkeitslose negative Philosophie
erhebt sich die positive («die ganze Geschichte der Philosophie
zeigt einen Kampf der negativen und positiven Philosophie») : von
der negativen, die ihr vorausgehen muß und mit ihr einheitlich
zusammengehört, übernimmt sie die Vernunftidee Gottes zu
kritischer Prüfung wildgewachsener Triebe. Ihr Ziel ist der Beweis,
daß jenes grundlose, nicht von der Vernunft schon umklammerte,
darum von dem Begriff des Seins wohl zu unterscheidende
Existieren — Gott ist. Der Beweis ist empirisch zu führen. Die positive

Philosophie «geht in die Erfahrung selbst hinein und
verwächst gleichsam mit ihr». Das in der Erfahrung Vorkommende
wird selbst mit zum Elemente, zum Mitwirkenden der Philosophie»,
und «diese ist nichts anderes als der fortgehende, immer
wachsende, mit jedem Schritt sich verstärkende Erweis des wirklich
existierenden Gottes». Der Erweis ist «ein durch die gesamte
Wirklichkeit und durch die ganze Zeit des Menschengeschlechts
hindurchgehender», «der insofern ebenso in die Zukunft unseres
Geschlechts hinausreicht, als in die Vergangenheit desselben
zurückgeht». —

Schelling hat weder die «Weltalter» noch die «Philosophie der
Mythologie und der Offenbarung» selbst veröffentlicht. Er wußte,
daß seine Philosophie auf die Lesergemeinde, die er ihr wünschte,
noch zu warten hatte. Was seit seinem Tode über sie veröffentlicht
worden ist (es ist nicht wenig), hat nur schwaches Echo geweckt.
Sie wartet noch. Aber sie ist stark genug, warten zu können.

232


	Das Werk Schellings

