Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)

Heft: 4

Artikel: Das Werk Schellings

Autor: Medicus, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758583

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS WERK SCHELLINGS®

Von Fritz Medicus

I. Ueber die Monadologie zur Begegnung mit Fichte

Das Unterfangen, vom Lebenswerk Schellings in einem Vortrag
zu sprechen, verlangt Bescheidung: vieles, auch vieles sehr Wich-
tige, muf} unerwzhnt bleiben. Meine Aufgabe muf} sein, eine Skizze
zu entwerfen. Und nicht einmal darf sich diese Skizze auf Schelling
beschrianken: jeder Mensch lebt in seiner Zeit. Und wenn auch die
Arbeit des Philosophen ins Ueberzeitliche zielt, so tut sie es doch
in zeitbedingter Situation und mit zeitbedingten Moglichkeiten.
Darum zunidchst etwas mehr als tiber Schelling selbst iiber die
philosophische Situation, in die er eintrat, als er sich im Herbst
1792 mit einer Dissertation iiber den alttestamentlichen Mythus
vom Siindenfall in Tiibingen die Magisterwiirde holte.

Seit zweieinhalb Jahren konnte man damals in der Vorrede der
«Kritik der Urteilskrafty lesen, dal Kant «sein ganzes kritisches
Geschift» beendigt hatte; seine Hauptwerke lagen vor. Doch am
méchtigsten war auf dem Biichermarkt noch der Geist der Auf-
klirung. Deutlich zu sein war dieser Geist bestrebt. Dariiber, wie
er auf Schelling gewirkt hat, haben wir seinen eigenen Bericht.
Einer seiner Lehrer an der wiirttembergischen Klosterschule in
Bebenhausen hat ihm, um ihn fiir Philosophie zu interessieren, die
von einem Gottinger Professor verfallte «Logik und Metaphysiks
zu lesen gegeben — aber nur erreicht, dafl Schelling «mit tiefster
Betriibnis erfiillts wurde: er glaubte, das Buch «nicht zu verstehen;
denn was er davon verstand, schien ithm zu trivial, als dal} er es
flir den wirklichen Inhalt halten konnte, und wegen der zu groflen
Deutlichkeit gab er es auf, je etwas von Philosophie zu begreifens.
Derselbe Lehrer gab ihm danach die lateinische Uebersetzung der
Monadologie von Leibniz, und bei dieser Lektiire fallite Schelling
«wieder Mut und glaubte von der Philosophie doch vielleicht noch

! Friedrich Wilhelm Joseph Schelling ist am 20. August 1854 in Bad
Ragaz gestorben. Zu seinem Gedachtnis sprach am 11. Juni 1954, ein-
geladen von der Maria-Gretler-Stiftung, Professor Medicus in der
Universitat Ziirich.

213



etwas verstehen zu koénnen». — Er mag wohl, bevor er das allzu
deutliche Buch zu lesen begann, gehort haben, Philosophie sei
etwas besonders Schweres und Hintergriindiges, und zudem war
er noch recht jung: durch keine gesetzliche Bestimmung in der
Ausbildung seiner geistigen Fihigkeiten gehemmt, hatte er, der
Sohn eines gelehrten Pfarrers, als Elfjdhriger auf der Schulbank
mit Siebzehn- und Achtzehnjahrigen zusammengesessen, war fiinf-
zehnjdhrig Student geworden und wurde in seinem achtzehnten
Jahre Magister der Philosophie. Seine Dissertation ist lateinisch
geschrieben und beweist weitgespannte Interessen, auch fiir das
Arabische, Syrische, Chalddische. In kurzen Abstidnden kamen
weitere Veroffentlichungen.

Im Frithjahr 1794 aber — Schelling war nun neunzehnjdhrig ge-
worden — gab es in der Geschichte des abendlandischen Geistes
einen Ruck. Gegen Ende 1793 nidmlich war, hier in Ziirich, in
Fichte der Grundgedanke einer neuen Weise philosophischer
Orientierung aufgeleuchtet, und das folgende Jahr brachte bald
schon die ersten Dokumente der neuen Tendenz, insbesondere zum
Beginn des Sommersemesters die Programmschrift «Ueber den
Begriff der Wissenschaftslehres, mit der Fichte, nun nach Jena
berufen, seine Professur antrat. Schelling aber war so sehr auf das
sich hier meldende neue Philosophieren vorbereitet, da3 noch
dieses selbe Jahr 1794 ein Biichlein von ihm brachte, das die gleiche
Position einnimmt und iiberdies mit dem Satze beginnt, der Ver-
fasser habe «die hier ausgefiihrten Gedanken schon einige Zeit mit
sich herumgetragen». Fichtes neueste Schrift sei ihm «Bestdrkung
und angenehme Ueberraschung» gewesen. Und schnell folgen er-
staunlich reife Arbeiten, die Schelling nicht im Gefolge, aber an
der Seite Fichtes zeigen.

Leibnizens Monadenlehre war das erste Werk neuzeitlicher Phi-
losophie gewesen, dem er begegnet war. Auch andere Schriften
Leibnizens hatte er schon in Bebenhausen gelesen. Fichte aber hat
tiber Leibniz geurteilt: «Wohlverstanden — und warum sollte er
sich nicht selbst wohlverstanden haben? — hat er recht.» Dort, wo
die Lehre Fichtes mit der Leibnizens zusammentrifft, ist zu suchen,
was sie Schelling schnell erschlossen hat. Véllig erledigt war fiir
ihn der naive Glaube an die Letztgiiltigkeit der durch die Sinne
gegebenen Gegenstande: nur seelenartige Substanzen 148t Leibniz
als wahrhafte Wirklichkeit gelten, und auf das Ich fiihrt Fichte
alles zuriick. Dal} sich vollends Seelisches nicht mechanisch be-
greifen 14Bt, hatte die Monadenlehre eindringlich gezeigt. Aber
auch mit dem Studium Kants hatte Schelling schon in Beben-
hausen begonnen, und von Kant war ja auch Fichte ausgegangen.

214



Im Friihjahr 1795 hat Schelling das Buch «Vom Ich als Prinzip
der Philosophie oder iiber das Unbedingte im menschlichen Wis-
sen» beendigt. Der Titel macht den Anschlull an Fichte deutlich.
In auszeichnender Weise aber ist auch Spinoza genannt. Schelling
war nun zwanzig Jahre alt. Ein paar Tage nach seinem Geburts-
tag schreibt er an den fiinf Jahre dlteren Hegel, den er von Tiibin-
gen her kannte: «Ich bin Spinozist geworden! — Staune nicht. Du
wirst bald horen, wie... Vom Unbedingten mull die Philosophie
ausgehen. Nun fragt sich’s nur, worin das Unbedingte liegt, im
Ich oder im Nicht-Ich. Ist diese Frage entschieden, so ist alles ent-
schieden.» Und weiter: «<Das A und O aller Philosophie ist Frei-
heit.» (Bei Spinoza war sie nur das O, und auch das nur in ein-
gegrenztem Sinne.) Nicht ganz zwei Monate spdter datiert er die
Vorrede zu dem neuen Buche. Er beschlief3t sie mit dem Ausdruck
der Hoffnung, dall ihm eine gliickliche Zeit vorbehalten sei, in der
es ihm moglich wird, ein Gegenstiick zu Spinozas Ethik zu schrei-
ben. — Spinocza hat ihn stark beeindruckt. Aber durch Kant und
ganz besonders durch Fichte ist ihm deutlich geworden, dafl vom
Unbedingten nicht wie von einem Gegenstand gesprochen werden
darf. In der genannten Vorrede ist zu lesen — und die Worte zei-
gen, dal} Schelling eine bedeutsame Wende mitzuerleben liberzeugt
ist —: «HEs wire eine der Philosophie unwiirdige Verzagtheit, wenn
sie nicht selbst hoffte, mit dem neuen groBlen Gang, den sie zu
nehmen beginnt, auch dem menschlichen Geist eine neue Bahn
vorzuzeichnen, den Erschlafften Starke, den zerknirschten und zer-
schlagenen Geistern Mut und Selbstkraft zu geben, den Sklaven
objektiver Wahrheit durch Ahnung der Freiheit zu erschiittern,
und den Menschen, der in nichts als in seiner Inkonsequenz konse-
quent ist, zu lehren, dal3 er sich nur durch Einheit seiner Hand-
lungsweise und durch strenge Befolgung seiner Prinzipien retten
konne.» — Dem «Sklaven objektiver Wahrheit» soll erschiitternd
die «Ahnung der Freiheit» kommen. Objektive Wahrheit ist Wahr-
heit tiber Objekte, iiber Gegenstinde. Thr Sklave ist, wer Wahrheit
nicht letztlich hoher als bei Gegenstinden sucht: er wird auch sich
selbst, sein eigenes Ich fiir einen Gegenstand halten und nicht ver-
stehen, daf} es Gegenstdnde {iberhaupt nur fiir ein Ich geben kann
— daf3 das Ich immer vorausgesetzt ist, wo von Gegenstinden ge-
sprochen wird. Das hat Fichte dargetan, und Schellings Philoso-
phie lehrt, «daf3 das Wesen des Menschen nur in absoluter Freiheit
bestehe, daf3 der Mensch kein Ding, keine Sache und seinem eigent-
lichen Sein nach {iberhaupt kein Objekt sei». «Seinem eigentlichen
Sein nach» ist er kein Objekt. So, wie er existiert, hat jeder seine
objektiven Eigenschaften (Korpergewicht und dergleichen) und

215



steht in Zusammenhingen, die seine Freiheit beschrinken. Aber
«das Wesen des Ichs ist Freiheity. Spinoza hat erkannt, «dafl allem
Entstehenden und Vergehenden etwas durch sich selbst Bestehen-
des zugrunde liegen miiflte, in welchem und durch welches erst
alles, was Existenz hitte, zur Einheit des Daseins gekommen wire.
Man bewies ihm nicht, daf3 diese unbedingte, unwandelbare Ur-
form alles Seins nur in einem Ich gedenkbar seis.

Das ist die philosophiegeschichtliche Wende, wie Schelling sie
durch Kant entscheidend vorbereitet, durch Fichte heraufgefiihrt
sieht: an die Stelle von Spinozas Substanz tritt das absolute Ich,
und wie Spinoza die absolute Substanz mit Gott identifiziert hatte,
identifiziert Schelling Gott mit dem absoluten Ich. Fichte war in
dieser Frage zuriickhaltend gewesen. Der Unterschied fiel kaum
auf; Fichte schrieb sogar an Reinhold, Schellings Hinsehen auf
Spinoza sei ihm besonders lieb, denn aus dessen System konne das
seinige am fiiglichsten erlautert werden. Das Wort zeigt freilich
auch, dall Fichte in Schelling den Erldauterer seiner Philosophie
(der Wissenschaftslehre) sah. Schelling dachte dariiber ganz an-
ders. Und iiberdies barg sich in Schellings Identifikation des abso-
luten Ich mit Gott eine Weltsicht, die realistischer war als der
moralistische Idealismus Fichtes. Fiir Fichte geniigte es, daf3 unser
menschliches Bewulltsein der Natur moralische Bedeutung bei-
mal}: unsere Pflichten zeichnen sich in den Aspekten ab, in denen
sich die Sinnenwelt darstellt, — und diese Pflichten sind es, in
denen uns bewuBt wird, was das Unbedingte, das Wesenhafte ist.
Fichte hatte es in eigener Person erlebt, da3 das Pflichtbewul3t-
sein durch den Glauben an einen universalen Determinismus
schwer bedroht war. Kant hatte ihn von der Freiheit des Menschen
iiberzeugt. Fiir sie gilt es einzutreten. Der Determinismus macht
das Dasein nichtig. Wenn er recht hitte, so «schnurrte das Leben
ab wie eine Grammophonplattes. Die Idee der Pflicht ware ihrer
Wahrheit beraubt: was wir als Pflicht erlebten, wire ein in den
unpersonlichen Daseinszusammenhingen bedingter, aus ihnen auf-
steigender und mit seinem Inhalt uns nur dffender Komplex von
Vorstellungen. Wir aber wiren Produkte dieser Daseinszusammen-
hinge ohne eigenes Wesen. — Dem theoretischen Bewuf3tsein sind
solcherlei Gedanken moglich. Aber das Leben entwertet sich, unser
Ich gibt sich auf, verliert sich im Gegenstdndlichen, wenn es sich
dem theoretischen Bewulitsein ausliefert. Uns Heutigen wird das
recht eindringlich an den politischen Problemen gezeigt, vor die
uns die kernphysikalische Forschung gestellt hat. Es ist «die Ueber-
zeugung von unserer moralischen Bestimmung» (wie es Fichte
formuliert hat), die uns immer aufs neue deutlich machen mu8,

216



wozu wir unsere theoretischen Erkenntnisse haben — namlich
nicht, um unser Leben auf sie zu griinden, aber um sie zur mensch-
lichen Gestaltung unseres Lebens zu brauchen.

Wissenschaftliche Forschung ist kein Selbstzweck. Wir sind ver-
antwortlich dafiir, wie wir sie verwerten. Im PflichtbewuBtsein
erleben wir das unbedingt Geltende, das uns iiber das Bedingte
des Daseins erhebt. Hatten wir keine Pflichten, so hitten wir
keinen Anlal}, die Sinnenwelt fiir etwas Besseres als fiir wesen-
lose Erscheinung zu halten (die «Dinge an sich», die ihr bei Kant
dhnlich wie bei Leibniz zugrunde liegen, hat Fichte fiir etwas
zu den Erscheinungen nur Hinzugedachtes erkliart). Und so war
denn in seiner Philosophie alles, was iiber die Natur und die mit
ihr gleichgesetzte Sinnenwelt grundsitzlich zu sagen war, dies: sie
ist Anruf an unser Gewissen. Es ist unsere Aufgabe, zu verstehen,
was sie jeweilen von uns fordert. Thren Anforderungen gerecht
werden heillt: ein menschenwiirdiges Leben fithren. Gott aber ist
nach der Lehre Fichtes die lebendige Ordnung, die allen Wandel
des erscheinenden Daseins in sicherer Beziehung auf Pflichten
halt: was sich unsern Sinnen bietet, mag geraten wie auch immer:
es ist Offenbarung von Pflichten.

II. Identitdtsphilosophie

Schelling hat mit Fichte einen langen Briefwechsel iiber die sich
allmahlich unabweisbar enthiillende Verschiedenheit ihrer Lehren
gefiihrt. In dem Briefe, der von der Hoffnung auf ein nochmaliges
Sich-Zusammenfinden fast gar nichts mehr iibrig 14Bt, steht: «In
welche kleine Region des BewulBtseins Ihnen die Natur nach
Threm Begriff davon fallen miisse, ist mir zur Geniige bekannt.
Sie hat Ihnen durchaus keine spekulative, sondern nur teleolo-
gische Bedeutung.» Den Gedanken, dal} sich in der Sinnenwelt
unsere Pflichten abzeichnen, gibt er zu. Fichte hat ihm geschrieben:
«Die Natur ist durchaus nichts denn Erscheinung eben des imma-
nenten Lichtesy, und Schelling antwortet: «Ist es moglich, dachte
ich, als ich dies las, dal es Fichten nicht einfallen kann, eben
dies zu beweisen, konnte Zweck der Naturphilosophie sein.»
Es ist die «kleine Region des BewuBtseins», in die sich seine An-
schauung und seine Gedanken von der Natur nicht finden konnen.
Fichte hatte sich beim Studium der «Kritik der reinen Vernunfts
in den Begriff des Naturmechanismus so hineingebohrt, da3 er
durch ihn das Wesen der Allnatur letztgliltig bezeichnet glaubte
und es nicht verstand, wenn ihm Schelling in dem zitierten Briefe

217



sagte: «Kann ich dafiir, wenn man mir keinen andern Begriff der
Natur zuschreibt, als den jeder Chemiker und Apotheker auch
hat?»

Nun ist dem mechanistischen Begriff allerdings nachzuriihmen,
daf3 er sich nach dem Abklingen der Epoche geisteswissenschaft-
licher Orientierung in einer Zeit hochbedeutsamen Aufstiegs der
Naturwissenschaften in groflen Entdeckungen und Erfindungen
bewihrt hat, und dal} erst unser Jahrhundert wieder bemiiht ist,
das mechanistische Denken durch Einordnung in tiefere Zusam-
menhinge zu begrenzen. Damals aber, als Schellings Arbeit vor-
zugsweise der Naturphilosophie gewidmet war, war das natur-
wissenschaftliche Wissen noch nicht auf irgendwie sensationeller
Hohe. Es war vornehmlich eine Angelegenheit von Gelehrten.
Goethe hatte wohl ernste naturwissenschaftliche Interessen; aber
als weithin wirkende geistige Macht stand er neben Schiller. Und
Kant lebte damals und Herder und Pestalozzi und Schleiermacher
und Beethoven, und auf den Schaupldtzen der politischen Ge-
schichte ereignete sich tief in die ganze Lebensgestaltung Eingrei-
fendes und die Ideen der Menschheit und Menschlichkeit Auf-
rufendes. Mit seinen naturphilosophischen Arbeiten konnte Schel-
ling nicht auf ein schon vorhandenes allgemeines Bildungsinteresse
zihlen. Er selbst hat das Ueberwiegen seines Interesses an der
Natur in einem Briefe aus seiner Wiirzburger Zeit fast entschuldi-
gend auf die Abgeschiedenheit von Jena geschoben, wo er nur stets
lebhaft an die Natur erinnert worden sei; doch ist auch des Um-
stands zu gedenken, dall nach seiner Ueberzeugung Fichtes be-
wunderte Lehre in dieser Richtung einer Erganzung bedurfte, die
Fichte selbst (der keine naturwissenschaftliche Bildung hatte)
nicht hitte geben konnen. Noch als das Gebidlk der Arbeitsgemein-
schaft der beiden schon gewaltig krachte, schrieb Schelling an
Fichte, er sei nicht sein Gegner, obwohl aller Wahrscheinlichkeit
nach Fichte der Gegner Schellings.

Es war eine Zeit, in der die geisteswissenschaftlichen Bestrebun-
gen dominierten, so daf3 mit ihnen gerade auch fithrende Natur-
forscher vertraut genug waren, um sich von den naturphilosophi-
schen Arbeiten anregen zu lassen. Im Jahre 1805 schrieb Alexander
v. Humboldt dem eben dreiBigjahrig gewordenen Schelling: «Ich
halte die Revolution, welche Sie in den Naturwissenschaften ver-
anlaft, fiir eine der schonsten Epochen dieser raschen Zeiten.»
Fast genau vierzig Jahre spater liel Humboldt sein grofles Werk
«Kosmos» erscheinen. Die Stimmung war, nicht ohne Schuld un-
bedachter Verehrer der Naturphilosophie, dieser nicht mehr giin-
stig; aber nun verteidigt sie Humboldt gegen «die Anmaflung der

¢ 218



Empirie, welche mehr durch die Erfahrung erwiesen glaubt, als
durch dieselbe begriindet ward». Das Wortchen «mehrs — mehr,
meint man, sei durch die Erfahrung erwiesen, als in Wahrheit
durch sie begriindet ist, — bezieht sich auf die weltanschauliche
Bedeutung der naturwissenschaftlichen Erkenntnisse. Schelling
hat die mechanistische Weltanschauung bekampft: solange diese in
Ansehen stand, stand er im Schatten, und als er im achtzigsten
Lebensjahre starb, waren viele der Meinung, er habe sich iiberlebt.

Fichte hat seine Philosophie als Idealismus bezeichnet und da-
mit auch dies ausdriicken wollen, daf sie ithren Ausgang beim Ich,
nur beim Ich, nimmt. Auch Schelling geht vom Ich aus, erwigt
aber auch, dafl wir, bevor wir Ich zu uns sagen konnen, von der
Natur ins Dasein gebracht sein miissen und dafl die Natur selbst
einen langen Weg hinter sich gehabt hat, ehe sie dem Menschen
hat Gestalt geben konnen. Darum: «Wir konnen von der Natur zu
uns, von uns zu der Natur gehen; aber die wahre Richtung fiir
den, dem Wissen iiber alles gilt, ist die, welche die Natur selbst
genommen hat.» Schelling nennt Idealismus und Realismus ent-
gegengesetzte Pole des Philosophierens, einseitige Darstellungen
des Systems. Dieses steht im Indifferenzpunkt, in welchen nur der
recht fest und sicher sich stellen kann, der ihn zuvor von ganz
entgegengesetzten Richtungen her konstruiert hat. «Alles, was ist,
ist die absolute Identitdt selbst.» Und diese ist «schlechthin un-
endlich». Die Materie ist nur, sofern sie zum Sein der absoluten
Identitat gehort; ebenso der Geist.

«Die Dinge existieren, nur inwiefern das Ewige seine Selbst-
offenbarung ist in ihnen. Sie selbst, als sie selbst, sind daher nicht;
sie haben oder sind wohl ein Leben, aber nur ein Leben des Unend-
lichen.»

Kant hatte gelehrt, daf} die Zeit nichts fiir sich Bestehendes, dal3
sie subjektive Bedingung unserer Anschauungen sei und als solche
das Verhiltnis der Vorstellungen in unserem inneren Zustande
bestimme. Vertrautheit mit dieser These voraussetzend schreibt
Schelling: «Jedes Wesen existiert in der Zeit nur mit so viel seiner
selbst, als an ihm Relation ist, und auch nur dieses, was in Gott
ewig vernichtet ist, wird an ihm durch die Zeit vernichtet.» Meh-
rere Jahre spiter erkldart er in Miinchen in einer Akademierede,
dafl mit der Freiheit, die die Kunst den Naturerscheinungen gegen-
tiber behauptet, sie die Wesen, die sie darstellt, aus der Zeit her-
aushebt. «Aus der Zeit herausheben» besagt: die Zeit als iiber-
windbar setzen. Sie soll den Menschen nicht fesseln; wer sich von
ihr fesseln 14Bt, verfillt dem Unwesentlichen. Indem die Kunst in
ihren Werken zeigt, daf} die Zeit iiberwindbar ist, offenbart sie eine

219



tiefe Wahrheit: die Zeit hat keine Macht, das menschliche Leben
zu beherrschen, wo dieses sich ihr nicht beugt.

Es ist Schelling wichtig gewesen, der Ueberlegenheit iiber die
Zeit starken Ausdruck zu geben. In den «Weltalterny, einem Werk,
das wir aus dem Nachlal} in drei Fassungen besitzen, stehen Sitze,
herrlich schon in dem ersten Privatdruck von 1811, doch umge-
gossen 1813 und nochmals ausgefeilt im Lauf der beiden nichsten
Jahre. In ihrer letzten Gestalt lauten sie: «Vergangenheit, ein
ernster Begriff, allen bekannt, und doch von wenigen verstanden.
Die meisten wissen keine, als die in jedem Augenblick durch eben
diesen sich vergroBert, selbst noch wird, nicht ist. Ohne bestimmte
entschiedene Gegenwarty (Gegenwart, die durch Entscheidung
geworden ist, was sie ist) «gibt es keine; wie viele erfreuen sich
wohl einer solchen? Der Mensch, der nicht sich selbst iiberwun-
den, hat keine Vergangenheit, oder vielmehr kommt nie aus ihr
heraus, lebt bestdndig in ihr. Wohltitig und forderlich ist dem Men-
schen, etwas, wie man sagt, hinter sich gebracht, das heif3t als Ver-
gangenheit gesetzt zu haben; heiter wird ihm nur dadurch die
Zukunft und leicht, auch etwas vor sich zu bringen. Nur der
Mensch, der die Kraft hat, sich von sich selbst (dem Untergeord-
neten seines Wesens) loszureif3en, ist fahig, sich eine Vergangen-
heit zu erschaffen; eben dieser geniefit auch allein einer wahren
Gegenwart, wie er einer eigentlichen Zukunft entgegensieht; und
schon aus diesen sittlichen Betrachtungen wiirde erhellen, daf
keine Gegenwart moglich ist, als die auf einer entschiedenens
(einer nicht mehr in den Unsicherheiten, den Unklarheiten des
Lebens befangenen) «Vergangenheit ruht, und keine Vergangen-
heit, als die einer Gegenwart als Ueberwundenes zugrunde liegt.»

Doch nochmals zuriick zu Worten aus der ein reichliches Jahr-
zehnt fritheren, der naturphilosophischen Forschung gewidmeten
Epoche von Jena und deren Abschlufl3 in Wiirzburg. «Es ist im All
kein Tod; nur dem relativen Sein nach lésen sich die Dinge auf.»
Was freilich unserm Verstand zuginglich ist, ist immer nur in
Relationen zu fassen. «Wenn etwas aullerhalb der Totalitdt er-
blickt wird, so geschieht es nur vermoge einer willkiirlichen Tren-
nung des Einzelnen vom Ganzen, welche durch die Reflexion aus-
geilibt wird, aber an sich gar nicht stattfindet, da alles, was ist,
Eines und in der Totalitdt die absolute Identitidt selbst ist.»

Dies alles klingt pantheistisch. Aber der zuletzt zitierte Satz gibt
ein kleines Ritsel auf: da war von «willkiirlicher Trennung» des
Einzelnen vom Ganzen die Rede. Allein wie kann auf solcher be-
ruhen, dall etwas auBlerhalb der Totalitdt erblickt wird, in der
alles umschlossen ist? Wo ist da Willkiir, wenn wir doch gar nicht

220



anders konnen, als das Einzelne einzeln erblicken? Hier ist auf ein
Motiv hinzuweisen, das sich durch Schellings Lebensarbeit hin-
durchwirkt von der Magisterdissertation iiber den Mythus vom
Siindenfall an: wir existieren als mit individuellem Denken, Fiih-
len, Wollen ausgeriistete Wesen dadurch, daB3 wir, wie es die
«Briefes des Zwanzigjihrigen «liber Dogmatismus und Kritizis-
musy ausdriicken, «aus dem Absoluten herausgetreten» sind. Wir
haben uns Gott gegeniiber verselbstindigt, haben uns nicht be-
gniigt, in ihm zu sein, sind von ihm abgefallen. In einer elf Jahre
spater gedruckten Abhandlung steht, «dal} die einzige und eigent-
liche Slinde eben die Existenz selbst ist». Und Siinde ist freilich
«Willkiirs. Doch nicht an eine irgend einmal in der Zeit begangene
siindige Handlung ist zu denken, sondern an einen unsere ganze
Existenz durchdringenden, ihr ihre ganze von Gott abgewendete
Richtung bestimmenden Akt.

Das «Heraustreten aus dem Absoluten» hat uns in unser indivi-
duelles Bewulltsein gebannt, uns zu selbstidndigen, eigenwilligen
Subjekten gemacht und jeden fa3baren Inhalt unseres BewuBtseins
zum Objekt. In Einzelheiten, einzelne Gegenstinde, Objekte er-
scheint uns das Wirkliche aufgeteilt. In unserm BewulBtsein wirkt
unsere Subjektivitit, und wir stehen mit ihr einer ohne Ende
wachsenden Vielheit gegeniiber. Die subjektive Tatigkeit selbst
(die Tatigkeit des sich den Objekten gegeniiber behauptenden
Subjekts) ist es, die die Vielheit wachsen 1a3t. (Denken wir noch-
mals an die Kernphysik, an die immer neue Elementarteilchen auf-
weisende, die Vielheit im Dasein immer noch vergroflernde Er-
forschung des Atombaues.) Gott ist uns verdeckt sowohl durch
diese Vielheit der Objekte wie durch die Selbsteigenheit unseres
endlichen BewulBtseins.

Der objektiven Vielheit gegeniiber sind wir auf unsern Verstand
angewiesen. Auch in sittlichen Entscheidungen brauchen wir ihn,
im kiinstlerischen Schaffen und in der Auseinandersetzung mit
Kunstwerken, nicht minder auch im Eindringen in den Sinn reli-
gioser Dogmen. Und ein jeder besorgt das auf seine Weise.

Vom Verstand zu unterscheiden ist die Vernunft. Auch Kant hat
unterschieden; gegen seine Formulierung, die Vernunft sei «das
Vermogen zu schlieBen», gegen seine Redewendung vom «Ver-
nunftgebrauchs richtet sich Schellings Wort: «Die Vernunft ist
kein Vermégen, kein Werkzeug, und 148t sich nicht brauchen:
tiberhaupt gibt es nicht eine Vernunft, die wir hitten, sondern nur
eine Vernunft, die uns hat.» Zu allen Zeiten und in allen Zonen
unterscheiden die Menschen zwischen Wahr und Falsch, Gut und
Boise, Schon und HiBlich, und nur weil sich unser SelbstbewufBt-

221



sein in diesen Unterscheidungen gefunden hat und in ihnen lebt,
sind wir wverniinftige Wesen. Diese Wertunterscheidungen sind
nicht von Menschen geschaffen worden, wie Nietzsche in seiner
Unkenntnis des philosophiegeschichtlichen Erbes, aber mit glin-
zender Beredsamkeit seinen Zeitgenossen eingeredet hat: «Oh Him-
mel iiber mir, du reiner! hoher! Das ist mir nun deine Reinheit, daf}
es keine ewige Vernunftspinne und -spinnennetze gibt.» Heute ist
es Jean-Paul Sartre, der unseren Zeitgenossen einredet, daf}3 alle
Wertbeziehung menschliche Schopfung sei, da es keinen Gottvater
gebe. Allein alle konkretbestimmte Bewertung (zum Beispiel des
Kapitalismus, der abstrakten Kunst, der Relativitdtstheorie Ein-
steins) setzt die Anerkennung der grundlegenden Wertunter-
scheidungen voraus: in ihnen erwacht erst das menschliche Be-
wulltsein zu sich selbst. Sie sind ihm, dem Selbstbewulltsein vor-
ausgesetzt: «es gibt nur eine Vernunft, die uns hats. Sie doku-
mentiert sich, indem sie uns jene Wertunterscheidungen machen
1aB3t: wir machen sie, und darum geraten sie in ihren konkreten
Verwirklichungen verschieden und oft unsicher; aber — wir
konnen nicht unterlassen, sie zu machen: die Vernunft hat uns.
Oder wie Schelling in viel spéterer Zeit in Miinchener Vorlesungen
das Verhiltnis der Vernunft zum Wirken der Menschen formuliert
hat: «Die Vernunft ist das Unbewegliche, der Grund, auf den alles
erbaut werden mul}, aber eben darum nicht selbst das Erbauende.»
Was und wie die Menschen bauen, das bewegt die menschliche
Geschichte — die der Einzelnen und die der Volker, da versucht,
geniel}t, plagt, bejammert, beldachelt sich die Freiheit der Subjek-
tivitat: die Subjektivitit ist frei, auch das der Vernunft Entgegen-
gesetzte zu wahlen, sich fiir das Unwahre, Bose, HaBliche zu ent-
scheiden; doch ist sie auch in solchen Entscheidungen der Wert-
unterschiede unmittelbar bewuf3t. Aber — sie hat Triebe, Natur-
triebe.

Jeder Einzelne hat seine Natur und ist mit ihr in einem uni-
versalen unpersonlichen Dasein gehalten. Soweit die Natur als
solche unser Leben bestimmt, gehoren wir nicht uns selbst, son-
dern den in uns maiachtigen unpersonlichen Daseinszusammenhéan-
gen. — Das Wort Personlichkeit besagt mehr als das Wort Indivi-
duum: es enthalt Wertbeziehungen. Personlichkeiten sind wir, so-
weit wir Herren unserer Natur sind. Nicht von selbst fillt dem
Menschen solche Herrschaft zu: sie will erkdmpft — und soll doch
auch nichts Erzwungenes sein. Nie hat Schelling die Ueberzeugung
preisgegeben, die er in jungen Jahren (und damals wohl zu leisem
Kopfschiitteln Fichtes, in dessen Zeitschrift) prazisiert hat — die
Ueberzeugung, «dal} alles in uns klein ist, was nicht die Natur in

222



uns tut, dal das Erhabene der Moralitit selbst, solange sie uns
nicht zur Notwendigkeit geworden ist, unter menschlichen Handen
sich verkleinerty. Personlichkeit in der idealen Bedeutung des
Wortes wire, wessen ganzes Tun wie selbstverstandlich den For-
derungen der vernunftnotwendigen Werte entspriache. Doch voll-
kommen ist kein Mensch, vollkommen ist nur Gott.

Schelling war sich klar dariiber, dall von Gott nur in Symbolen,
in Gleichnissen gesprochen werden kann; das tiefe Wort aus dem
Ersten Timotheusbrief, dal Gott «in unzuginglichem Lichte
wohney, 1483t er in seinen Werken des 6ftern anklingen. Aber auch
das alttestamentliche Wort von der Gottebenbildlichkeit des Men-
schen hat er in Ehren gehalten, und er hat, da wir, ohne etwas
vorzustellen, in geistigen Anliegen iiberhaupt nichts ausrichten,
das Verhiltnis des Menschen zu seiner Natur auf den Gottesgedan-
ken iibertragen, insofern also Gott nach dem Bilde des Menschen
vorgestellt. Seine Natur aber ist dem Menschen die Basis seines
personlichen Lebens. Vergleichbar mithin der Ueberlegenheit iiber
seine Natur, die sich der zu wahrhaft personlichem Leben gereifte
Mensch erkampft hat, hat Gott oder ist Gott (so ist Schellings
Lehre) vollkommene, von Ewigkeit bestehende Ueberlegenheit
tiber die Allnatur. Er hat die Allnatur (und in ihr selbstverstand-
lich auch die unsrige) als seine Natur in sich. Die Natur ist das-
jenige in ihm, das seiner Existenz zu Grunde liegt.

Unverkennbar ist die Parallele zu dem seine Naturtriebe be-
herrschenden, ihre Macht aber immer noch versplirenden Men-
schen, wenn Schelling 1809, in den «Philosophischen Untersuchun-
gen liber das Wesen der menschlichen Freiheit und die damit zu-
sammenhingenden Gegenstinde» schreibt: «Nach der ewigen Tat
der Selbstoffenbarung ist in der Welt, wie wir sie jetzt erblicken,
alles Regel, Ordnung und Form; aber immer liegt noch im Grunde
das Regellose, als konnte es einmal wieder durchbrechen, und
nirgends scheint es, als wiaren Ordnung und Form das Urspriing-
liche, sondern als wire ein urspriinglich Regelloses zur Ordnung
gebracht worden.y Wo Existenz ist, ist Natur, und alle Natur ist
in Gott — als das, «<was in ihm nicht Er Selbst ist». Eine Anmer-
kung fiigt hinzu: «Es ist dies der einzig rechte Dualismus, ndmlich
der, welcher zugleich eine Einheit zulaf3t.» Auch wir sind in unsern
Naturtrieben und iiberhaupt in allem, was wir von Natur sind,
nicht wir selbst! Wir erleben jenen Dualismus als unser eigenes
Wesen — und kénnen ihn doch nicht als letztgiiltig anerkennen.

Die Natur existiert nicht aus eigener Machtvollkommenheit. Mit
einer allerdings erst in Berlin niedergeschriebenen Wendung, doch
in Ankniipfung an die Schrift von 1809, bezeichnet Schelling sie

223



als das «seiner selbst ohnmachtige, also fiir sich eigentlich nicht
sein konnende Sein». Nur Gott hat den Grund seiner Existenz in
sich, und auch nur als dieser Grund der Existenz Gottes existiert
die Natur. Sie gehort unabtrennlich zur Einheit Gottes. — Im
Menschen ist keine Einheit, geschweige «Identitdt der beiden Prin-
zipien», da trennen sich der dunkle Grund und das Licht. Der
Mensch hat wie alles Geschaffene seine Existenz aus dem, was «in
Gott nicht Er Selbst ist». Aber — «in ihm hat Gott die Welt ge-
liebty. «Im Menschen ist die ganze Macht des finsteren Prinzips
und in eben demselben zugleich die ganze Kraft des Lichts.»

Die Natur heillt «finsters, «dunkel». Aber das meint nicht, daf
sie bose sei. Bose sein kann nur der des Guten BewuBlte, der die
Freiheit hat, ihm entgegenzuhandeln. Von der Natur erklart Schel-
ling sogar: «Weil dieses Wesen der anfianglichen Natur nichts an-
deres ist als der ewige Grund zur Existenz Gottes, so mul} es in
sich selbst, obwohl verschlossen, das Wesen Gottes gleichsam als
einen im Dunkel der Tiefe leuchtenden Lebensblick enthalten.»
Die Tendenz der Natur zu immer hoherer Gestaltung versteht sich
von da. Schelling wagt das Wort: «Wollen wir uns dieses Wesen
menschlich naherbringen, so konnen wir sagen: es sei die Sehn-
sucht, die das ewige Eine empfindet, sich selbst zu gebirens: in
der Schopfung offenbart Gott sich selbst.

Zuhochst im Menschen. Doch in ihm verhindert unbeherrschte
Naturkraft die Einheitlichkeit, deren er bediirfte, um sich ganz in
die ihn umschlieBende gesellschaftliche Einheit hineinzustimmen,
so daf3 er in ihr die seinen Moglichkeiten entsprechende Stellung
einndhme. Der in sich Uneinheitliche wird von seinen Naturtrieben
gedrangt, «fiir sich wirkend sich selbst zum Mittelpunkt zu
macheny. Jeder Mensch erlebt den Willen des dunklen Prinzips
als seinen partikularen Eigenwillen. Und tiiber den Grad der
Spannung zum lichten Prinzip, in den er fithren kann, hat Schelling
keine Illusion. In den «Weltaltern» lesen wir: «Wenn die Abgriinde
des menschlichen Herzens im Bdsen sich auftun und jene schreck-
lichen Gedanken hervorkommen, die auf ewig in Nacht und Fin-
sternis begraben sein sollten: dann erst wissen wir, was im Men-
schen der Moglichkeit nach liegt und wie eigentlich seine Natur
fiir sich oder sich selber iiberlassen beschaffen ist. — Bedenken
wir das viele Schreckliche in Natur und Geisterwelt und das weit
Mehrere, das eine wohlwollende Hand uns zuzudecken scheint,
dann konnen wir nicht zweifeln, dal} die Gottheit iiber einer Welt
von Schrecken throne und Gott nach dem, was in ihm und durch
ihn verborgen ist, nicht im uneigentlichen, sondern im eigentlichen
Sinne der Schreckliche, der Fiirchterliche heilen konne.» Als ein

224



gewaltiges, in allen Weisen vom zartesten und, wo es sich iiber-
lassen bleibt, bis zum wildesten sich ausbreitendes Leben wirkt
die Natur um uns und in uns — als ein Leben, nicht, wie seit Des-
cartes zur herrschenden Meinung geworden war, als bloBer Mecha-
nismus. «Die Physiky, schreibt Schelling um 1812, «soll freilich
bis auf den Mechanismus der Erscheinungen konstruieren, aber
was sie in diesem Mechanismus darstellen und eigentlich sehen
soll, ist nicht mehr Mechanismus.» Die Naturphilosophie bean-
sprucht die Physik. Die Wirklichkeit ist nicht aus Mechanischem
und Lebendigem zusammengestiickt. Der Philosophie mufl es
darum zu tun sein, sie als Einheit zu verstehen — als Einheit, die
Zweiheit in sich schlief3t. Der Schopfer bleibt im Geschaffenen
gegenwartig, das aber sein Eigendasein und Eigenleben hat: in
Gott lebt auch, was nicht Er Selbst ist. —

Als Sehnsucht war in der Freiheitslehre von 1809 die Natur
charakterisiert — Sehnsucht des ewigen Einen, sich selbst zu ge-
baren. Deutlicher spricht Schelling in den «Weltaltern» von dem
drangvollen Leben, das ohne Ende in sich selbst kreist, in dem es
kein wahrhaft Oberes und kein wahrhaft Unteres gibt, nur ein un-
ablassiges Rad, eine nie stillstehende rotatorische Bewegung. «Die
ganze Tatigkeit der Pflanze geht auf Erzeugung des Samens, nur
um in diesem wieder von vorn anzufangen und durch neuen fort-
schreitenden Prozel3 wieder nur Samen zu erzeugen und wieder
zu beginnen.» Sehnsucht, Drang aus seinem jeweiligen Zustand
herauszukommen — und doch immer wieder nur Zuriicksinken
in sich selbst: so erscheint das Leben der Natur, so ist es auch im
Herzen des Menschen, solange «seine Sehnsucht, sein Verlangen,
jene innere Leere, die ihn verzehrt, nicht durch ein hoheres Gut
erfiillt wird». Nur durch ein Anderes, iiber solches Sehnen Er-
habenes, ihm von aullen Begegnendes kann Erlosung kommen.

In der letzten Fassung der «Weltalter» folgen hier Ausfithrungen
tiber die Freiheit Gottes. In allem Dasein wirkt als sein Verhéngnis
zwingende Notwendigkeit: Das Héchste ist iiber allem Sein. «Ein
inniges Gefiihl sagt uns, nur iiber dem Sein wohne die wahre, die
ewige Freiheit.» Aber, so fragen wohl viele, «<was denn tiber allem
Sein gedacht werden konne, oder was das sei, das weder seiend
sei noch auch nichtseiend, und antworten sich selbstgeniigsam:
das Nichts. — Ja, wohl ist es ein Nichts, aber wie die lautere Gott-
heit ein Nichts ist, in dem Sinn, wie ein geistlicher Sinndichter
unnachahmlich es ausgedriickt: Die zarte Gottheit ist das Nichts
und Uebernichts, / Wer nichts in allem sieht [wem alles Seiende
nichtig geworden ist], Mensch, glaube, dieser sicht’s.»

Wo das Wirkliche, das Daseiende sich geltend macht, da ist mit

15 225



ihren Fesselungen auch die Ordnung der Zeit. Darum: «F'reiheit
oder der Wille, sofern er nicht wirklich will, ist der bejahende
Begriff der unbedingten Ewigkeit, die wir nur auller aller Zeit,
nur als die ewige Unbeweglichkeit vorstellen konnen. Dahin zielt
alles, darnach sehnt sich allesy —: es ist das alte Motiv Augustins
von dem Menschenherzen, das seine Ruhe in Gott sucht. «Gott
seinem hochsten Selbst nach ist kein notwendig wirkliches Wesen
[wie die Formulierung des ontologischen Beweises behauptet],
sondern die ewige Freiheit zu sein.»

Wieder und wieder werden wir daran erinnert, wie wenig
menschliche Gedanken sind, wenn sie sich am Géottlichen ver-
suchen. In den «Weltaltern» lesen wir einmal: «So miissen wir uns
den Vorgang vorstellen, und doch 148t sich dies nicht als wirklich
vorgegangen denken.» Die wunbedingte Freiheit Gottes bedeutet
auch die Freiheit, seine Ruhe, sein «ewiges Nein», sein stilles
Nichtwollen iiberwindlich zu setzen: das Werk der hochsten Frei-
heit wird zum Werk der hochsten Liebe. Gott verwirklicht sich.
Alsbald folgt der Satz: «Hier schlief3en sich auch die gewohnlichen
Begriffe wieder an»: denn nun ist den Grundlehren der christ-
lichen Dogmatik, den Lehren von der die Liebe des Gottvaters
erweisenden Fleischwerdung der zweiten gottlichen Person eine
Priaambel gegeben, die auch dem, der sich ldngst gefragt hat
«Ko6nnen wir noch Christen sein?» seine Frage sehr neu werden
laf3t. —

III. Negative und positive Philosophie

Ihre entschiedenste und umfangreichste Durchfiihrung findet
Schellings Religionsphilosophie in der seine letzten - Jahrzehnte
fiillenden Philosophie der Mythologie und der Offenbarung. Die
beiden Themata gehoren zusammen. In seinem geschichtlichen
Denken hitte es Schelling nicht iiber sich gebracht, die mytholo-
gischen Religionen kurzerhand als falsch abzulehnen. Das Chri-
stentum hat er «das zurechtgestellte Heidentum» genannt. — Wer
geschichtlich denkt, sucht Klarheit dariiber, in welcher Zeit er
steht: er will, wie er dem Caesar gibt, was des Caesars ist, auch
seiner Zeit das Ihrige geben, aber als der, der nicht in ihr aufgeht.

Schelling wullte, was er der protestantischen Tradition, aus der
er gekommen war, zu danken hatte. Aber er war auch {iber ihre
geschichtliche Bedingtheit im klaren. Im Jahre 1840 schreibt er in
einem Briefe: «Der Protestantismus fiir sich ist so wenig die
Kirche als der Katholizismus fiir sich.» Das Christentum sieht er
als die ewige Religion. Als solche identifiziert er es mit dem, was

226



in allen Religionen das wahrhaft Religiose und religios Belebende
ist. Er stiitzt sich auf die Bibel, jedoch gleichgiiltig gegen die iiber-
kommenen Interpretationen. Er hilt sich an den Eingang des
Johannesevangeliums, wenn er schreibt: «<Wer von einer iiber-
geschichtlichen Geschichte nichts weill, hat keinen Raum, wohin
er eine Personlichkeit wie Christus stellen konnte.» Denn diese
Personlichkeit hat ihre Existenz nicht bloB in ihrem geschicht-
lichen Leben: der Logos, sagt das Johannesevangelium, war «im
Anfangy, und «durch ihn ist alles gewordeny. «Die Zeit des Heiden-
tums wird die Zeit der Blindheit genannt; es war blind fiir Chri-
stum als solchen; aber der Blinde sieht die Sonne auch nicht und
wird doch von ihr erwdrmt und empfindet ihr allgemeines, durch-
dringendes Wohltun.» Die Beziehung auf Gott — und damit auf
Wahrheit, letztgiiltige Wahrheit — ist dem Menschen wesentlich;
er ist nicht ohne sie. So kann das Heidentum «ein natiirlich sich
erzeugendes Christentum» heillen und das Judentum mit seiner
Messiaserwartung «das unentwickelte Christentumsy.

In der ersten Fassung von Benedetto Croces Logik steht der
Satz: «L’errore ¢ nel permanere dove si passa soltanto.» Das heil3t
kurz: Der Irrtum ist die werdende Wahrheit. In der wissenschaft-
lichen Forschung geht der Weg zur wahren Erkenntnis iiber Irr-
tiimer hinweg, die doch nur darum emporfithren und Stufen sein
konnen, weil sie nicht lediglich falsch sind: sie sind Gestalten der
werdenden Wahrheit und von der wahren Wahrheit keineswegs
verlassen. Im Hinblick auf die heidnischen Religionen hatte Schel-
ling geschrieben: «Hier ist das, was nicht das Wahre ist, die Stufe,
die Staffel, iiber welche die Natur zu dem Wahren fortschreitet.»
«Die natiirliche [das hei3t mythologische] Religion ist der Anfang,
als solche zugleich die notwendige, die blinde, die unfreie Reli-
gion... Die Offenbarung ist der Vorgang, durch welchen die
Menschheit von der blinden, unfreien Religion erlost wird.»

Im Christentum stehen verschiedene Konfessionen einander
gegeniiber. Schelling nimmt keine starr abgegrenzte Stellung ein.
Er lehnt es ab, «den Apologeten des Protestantismus zu machen;
mein Standpunkt [sagt er] ist iiberhaupt das Christentum in der
Totalitdt seiner geschichtlichen Entwicklungen, mein Ziel jene
erst wahrhaft allgemeine Kirche (wenn Kirche hier noch das
rechte Wort ist), die allein im Geist zu erbauen ist und nur im
vollkommenen Verstindnis des Christentums, seiner wirklichen
Verschmelzung mit der allgemeinen Wissenschaft und Erkenntnis
bestehen kann.» Nicht einen reinen «Theismus im Sinne unserer
Theisten und Rationalisten» sehnt Schelling herbei, sondern einen
solchen, «der diesen ganzen Weg Gottes voraussetzt und in sich

221



enthialty. Angehoben hat dieser Weg Gottes in den «wildgewach-
seneny» mythologischen, heidnischen Religionen.

Schelling hat seine Philosophie der Mythologie und der Offen-
barung als positive Philosophie bezeichnet. Als negative steht ihr
in seinem System und in der ganzen Geschichte der Philosophie
die rationale gegeniiber. Diese wird nicht abgetan, nicht ersetzt
durch die positive, aber iiberhoht. Negativ heil3t sie, weil ratio-
nales Denken im Gedanklichen bleibt und micht zum Wirklichen
kommt. Zwar lange schon, ehe er von positiver Philosophie sprach,
hatte Schelling die Frage gestellt, die (nach seinen Worten) «der
am Abgrund der Unendlichkeit schwindelnde Verstand aufwirft:
Warum ist nicht nichts, warum ist iiberhaupt etwas?‘», und er
hatte damals schon gesehen, dal} auf sie «nicht das Etwas, sondern
nur das All oder Gott die vollgiiltige Antworts ist. In der «Philo-
sophie der Offenbarung» kehrt die Frage wieder. Aber die Ant-
wort stiitzt sich nicht mehr wie in der 1806 gedruckten Schrift auf
das ontologische Argument, das in der Begriffsnotwendigkeit sich
des wirklich Seienden versichern zu konnen meint, sondern nun
erklart Schelling: «Auf diese Frage kann ich nicht mit bloBen
Abstraktionen von dem wirklichen Sein antworten. Anstatt also,
wie es den Anschein haben konnte, dall das Wirkliche durch
jenes abstrakte Seiende begriindet sei, ist vielmehr dieses abs-
trakte Seiende nur begriindet durch das Wirkliche. Ich muf
immer zuerst irgendeine Wirklichkeit zugeben, ehe ich auf jenes
abstrakte Seiende kommen kann.» Gewillheit vom Wirklichen gibt
es nur durch Erfahrung. (Schelling hat es als den Grundfehler
Hegels bezeichnet, dal} dieser seinen Panlogismus fiir positives
Philosophieren, fiir ein Erfassen des wirklich Seienden gehalten
habe.) Positives Philosophieren nimmt zur Erfahrungswirklichkeit
Stellung. Und zwar grundsatzlich zur gesamten Erfahrung. Aber
das Ziel dieser philosophischen Durchdringung des Wirklichen ist
die Erkenntnis Gottes. Das soll nicht bedeuten, daB Schellings
Lehre christliche Philosophie in dem Sinne wire, dal} sie sich von
vorneherein auf christliche Glaubensbasis stellte: sie bleibt freies
Philosophieren. Aber sie ist sich bewulit, sich nicht im leeren
Raume zu bewegen: sie triagt dem geschichtlich Gestalteten Rech-
nung. «Wir leben in dieser bestimmten, wir sind nicht in einer
abstrakten oder allgemeinen Welt... Wir konnen eine unendliche
Vergangenheit nicht aufheben, auf der die Gegenwart ruht...
Der gegenwartige Zustand der Dinge und der Welt ist ein un-
endlich bedingter.» In diesen ihren tatsidchlichen Schranken ist
die Wirklichkeit Gegenstand der «positiven Philosophie».

Die positive Fortsetzung der abstrakten, der rationalen Sphire

228



schlief3t ein, dall Schelling einem abstrakten Gottesgedanken nur
noch den vorldufigen Wert zugesteht, den er in der rationalen
Philosophie hat. In den letzten Jahrzehnten seines Lebens gentigt
ihm, wenn er von Gott spricht, nicht mehr die Identifikation mit
dem Sein oder dem Seienden: gerne nennt er Gott jetzt «iiber-
seiend» (das Prddikat stammt aus alter christlicher Mystik), und
wenn wir uns den Sinn des Wortes verdeutlichen, so besagt es:
er ist der «Herr des Seins», als solcher «das Sein begrenzend und
besitzend».

Fiir das religiose Erleben bedeutet der Uebergang zur positiven
Philosophie eine Wendung. Zwei Briefstellen: Im Sommer 1801
schreibt Caroline Schlegel (spater die Gattin Schellings), Schelling
lese jetzt Schleiermachers «Reden iiber die Religion». Er lasse
sich von ihnen fest fassen und betrachte sie «als etwas durch und
durch Gebildetes und Vollendetes bis zum Entziicken daran».
Zweiundfiinfzig Jahre danach wird Schelling von dem ihm in
Verehrung und Freundschaft verbundenen Konig Maximilian von
Bayern um Angabe eines philosophischen Buches gebeten, in dem
er «<Erbauung und Aufrichtung» finden konne. Schelling ist in Ver-
legenheit. «Ich habes, antwortet er, <hin und her iiber eine Stunde
lang gesonnen und mich keines neuen Buches zu erinnern ver-
mocht, das ich in dieser Hinsicht empfehlen konnte, besonders
keins, das bei echt-philosophischer Haltung zugleich, wie es allein
der Gesinnung Eurer Konigl. Majestdt entsprechen wiirde, in die
Tiefen des Christentums eindrénge. Es existieren: Reden {iber
die Religion von Schleiermacher, ein seiner Zeit berithmtes Werk
und rhetorisches Meisterwerk, aber fern vom Christentum und
fern von dem Gott, zu dem ein personliches Verhiltnis moglich
ist, das einzige, in welchem unsre Seele Ruhe und Aufrichtung
in Leiden findet, wenn alles allgemeine uns verlassen hat» (das
heiit, wenn die allgemein gehaltenen Trostungen der negativen
Philosophie nicht mehr geniigen). Er empfiehlt dann Leibnizens
Thecdizee und mehr noch die Pensées von Pascal. — Die Wendung
ist seit langem vorbereitet. In den «Philosophischen Untersuchun-
gen iiber die menschliche Freiheit» von 1809 spricht Schelling von
Gott als der «hochsten Personlichkeits. Personlichkeit, so hat er
da ausgefiihrt, «beruht auf der Verbindung eines Selbstindigen
mit einer von ihm unabhingigen Basisy — beim Menschen auf der
Selbstandigkeit, die er in Ueberlegenheit iiber die ihm zuteil ge-
wordene Natur behauptet. Gott hat die Allnatur zur Basis seiner
Existenz, hat sie ganz in sich und behauptet sich selbstindig {iber
ihr: so ist er «die hochste Personlichkeit». Gott heif3t in dieser
Schrift von 1809 aber auch die «unergriindliche Einheit», und in

229



die positive Philosophie geht auch dieses pantheistische Element
ein. Gott bleibt der «in unzuginglichem Licht Wohnendey. Das
Theistische und das Pantheistische zusammenschlieend sagt
Schelling spédter in der «Philosophie der Offenbarungs: Gott ist
«das Einzelwesen, das alles ist». In der Apostelgeschichte 17, 28
steht es dhnlich: «In ipso vivimus, et movemur, et sumus — in
ihm leben wir, bewegen wir uns und sind wir.» Gott ist Person-
lichkeit, aber darum doch nicht einfach «jemands.

Gott ist der das Unendliche Begrenzende, ihm bestimmte Gestalt
Gebende. In Miinchner Vorlesungen, die er in den dreiB3iger Jahren
gehalten hat, segt Schelling, an die erste der Antinomien Kants
erinnernd: «Eine und dieselbe Ursache ist Ursache der Unbegrenzt-
heit und der Begrenztheit des Seins; dieser Widerspruch, den wir
gendtigt sind in die hochste Ursache zu setzen, dieser Widerspruch
allein zeigt schon, daB3 sie nicht ein blo substantielles Prinzip
sein kann. Denn ein blof3 substantielles Prinzip kann nur das
seiner Natur GemédlBe tun.» Hierzu ist zu bemerken: der Wider-
spruch, den Schelling in Gott setzt — ihn damit menschlicher
Erkenntnismoglichkeit entriickend — bestatigt, dall ihm die Wahr-
heiten, fiir die die Vernunft unverbriichliches Gesetz ist, nur als
Vorstufen letzter Wahrheit gelten. Wenn wir bedenken, daf3 unser
Verstehen schon vor dem organischen Leben prinzipiell versagt,
ist dies kaum befremdlich. Und die Erkenntnis, dal3 Gott frei sein
mul} von jeglicher Bindung in seine Natur (die eben nicht seine
Substanz ist), war seit vielen Jahren da: in Vorlesungen, die wohl
noch in die Jenaer Jahre zuriickreichen, war von den griechischen
Gottheiten gesagt, dal3 keine von ihnen eigentlich sittlich ist: «sie
handeln immer ihrer Begrenzung gemil}. Selbst die sittlichsten
Gotter, wie Themis, sind doch sittlich nicht aus Sittlichkeit, son-
dern bei ihnen gehort auch dieses wieder zur Begrenzung.» Der
Gott, der die Schranken der Mythologie durchbrochen hat, ist nicht
in sein Sosein gebannt, er ist freie Personlichkeit. Der aus Spinozas
Ethik genommene Begriff Gottes als der freien Ursache, der causa
libera, ist bedeutsam gesteigert. Heilestes Ringen um Erkenntnis
der Wirklichkeitstiefe war im jungen Schelling und ist ihm bis
ins hohe Alter geblieben.

In der ersten in Berlin gehaltenen Vorlesung (November 1841)
hat Schelling gesagt: «Nichts soll durch mich verloren sein, was
seit Kant fiir echte Wissenschaft gewonnen worden.» Hat aber
nicht Kant in seiner kritischen Lehre die Grenzen der Philosophie
dort gezogen, wo Gott nur unfaBBbare Idee ist, als Wirklichkeit
weder zu beweisen noch zu widerlegen? Schelling hat Kants
Kritik zugestanden — fiir alles rationale Philosophieren. Und ohne

230



Zweifel ist es die rationale Metaphysik, gegen deren transzen-
dierende Lehren sich Kants Kritik gewendet hat.

In der positiven Philosophie ist zu Anfang Gott noch nicht als
Gott erkannt. Zu Anfang, da ist blo «das schlechthin unanzweifel-
bar Existierendes — das, «was eben nur als das im verbalen Sinn
Existierende gedacht worden ist, ...das nichts ist, das keinen
Begriff hat als eben das Existierende zu sein», das «seinem Begriff
Zuvorkommende». Jede Begriindung ist ausgeschlossen: «Es wire
nicht das Existierende, das selbst absolutes Prius ist, wenn man
zu ihm von irgend etwas aus gelangen konnte: dann wire ja dies
andere das Prius.» Es ist «das, vor dem das Denken verstummt,
vor dem die Vernunft selbst sich beugts. Entschiedenste Ableh-
nung des Panlogismus. «Die positive Philosophie geht von dem
aus, was schlechterdings auller der Vernunft, aber die Vernunft
unterwirft sich diesem nur, um unmittelbar wieder in ihre Rechte

zu treten.»

Aber zu diesen Rechten gehort nicht das Transzendieren! Wenn
ich, wie das die alte Metaphysik getan hat, «von der Idee des
hochsten Wesens auf deren Existenz schliefle, so ist das ein Trans-
zendieren: ich habe die Idee gesetzt und will nhun von ihr in die
Existenz hiniibergelangen ... Wenn ich aber von dem allem Be-
griff Zuvorkommenden ausgehe, so habe ich hier nichts iiber-
schritten.»

Wir miissen, um dieses Zugeben einer allem Denken zuvor-
kommenden Existenz zu verstehen, wie es gemeint ist, festhalten,
daB fiir Schelling Gott das im Anfang des positiven Philosophierens
nur noch nicht als solches erkannte «Einzelweseny ist, das mit
seinem Sein uns umfingt, dall} wir Gott also nicht als ein trans-
zendentes Wesen in einem Jenseits zu suchen haben. «Das mensch-
liche BewuBtseiny, sagt er einmal, «ist das Ziel und Ende des
ganzen Naturprozesses... In allen anderen Dingen ist nur ein
Schein der Gottheit [sie haben kein SelbstbewuBtsein], in dem
Menschen, als Ende des Ganzen, tritt die verwirklichte Gottheit
selbst ein.» Das menschliche BewuBtsein ist das «von Natur Gott
setzende»: es <hat Gott an sich», nicht als Gegenstand vor sich.
Nicht mit Wissen und Wollen, sondern im Nichtwollen, vor aller
Erfindung und Wissenschaft und vor aller Offenbarung ist es das
Gott setzende Prinzip. «Es ist sein Wesen selbst, durch welches es
dem Gott zum voraus und vor allem wirklichen Bewulitsein ver-
pflichtet ist.» Die wirklichen Akte des BewuBtseins beginnen dann
mit seiner Verselbstindigung, also damit, dall es sich «aus seiner
urspriinglichen Verwachsenheit mit dem Gotte» losreift.

Dem Gott verbunden, den es nicht kennt, macht das Ich auf

231



langen, vielverschlungenen Wegen seine Erfahrungen. Durch
mancherlei Ausgeburten des BewulBtseins, durch seltsame poly-
theistische Gebilde gehen die Wege. Rationales Philosophieren
lautert das GottesbewuBtsein und fiihrt zur Vernunftidee Gottes.
Und iiber die rationale, die wirklichkeitslose negative Philosophie
erhebt sich die positive («die ganze Geschichte der Philosophie
zeigt einen Kampf der negativen und positiven Philosophies): von
der negativen, die ihr vorausgehen muf3 und mit ihr einheitlich
zusammengehort, iibernimmt sie die Vernunftidee Gottes zu kri-
tischer Priifung wildgewachsener Triebe. IThr Ziel ist der Beweis,
dal} jenes grundlose, nicht von der Vernunft schon umklammerte,
darum von dem Begriff des Seins wohl zu unterscheidende Exi-
stieren — Gott ist. Der Beweis ist empirisch zu fithren. Die posi-
tive Philosophie «geht in die Erfahrung selbst hinein und ver-
wichst gleichsam mit ihry. Das in der Erfahrung Vorkommende
wird selbst mit zum Elemente, zum Mitwirkenden der Philosophie»,
und «diese ist nichts anderes als der fortgehende, immer wach-
sende, mit jedem Schritt sich verstarkende Erweis des wirklich
existierenden Gottes». Der Erweis ist «ein durch die gesamte
Wirklichkeit und durch die ganze Zeit des Menschengeschlechts
hindurchgehender», «der insofern ebenso in die Zukunft unseres
Geschlechts hinausreicht, als in die Vergangenheit desselben zu-
rickgeht»., —

Schelling hat weder die «Weltalters noch die «Philosophie der
Mgythologie und der Offenbarung» selbst veroffentlicht. Er wullte,
dal} seine Philosophie auf die Lesergemeinde, die er ihr wiinschte,
noch zu warten hatte. Was seit seinem Tode iiber sie versffentlicht
worden ist (es ist nicht wenig), hat nur schwaches Echo geweckt.
Sie wartet noch. Aber sie ist stark genug, warten zu konnen.

232



	Das Werk Schellings

