Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)
Heft: 3
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHAU

ERNST BARLACH: LEBEN UND WERK IN SEINEN BRIEFEN!

Man bldttert in dem Buche, um eine erste harmlose Vertrautheit mit ihm
zu finden, und stoft — welches Ereignis — auf das Doppelbildnis «Ernst Bar-
lach und Aristide Maillol». Friedlich, als ob im Letzten nicht tief Trennendes
dazwischen wire, stehen die beiden nebeneinander. «<Man riecht uns unsere
Deutschheit sofort an», schreibt der 25jihrige Barlach aus Paris. Um nichts
weniger deutsch wirkt der Sechzigjahrige. Maillol frei nach aullen gerichtet,
milden und heiteren Blickes allem Diesseitigen zugetan. Barlach in sich ver-
. halten, abwartend eingeklemmt zwischen innerer Schau und dem, was der
feindlich fremden Auflenwelt zu offenbaren ist davon. Und doch scheint es
die versohnliche Briicke zwischen den zwei Plastikern zu geben: Ebenso
unserem Buche als Abbildung beigegeben ist ndmlich das einzige erhaltene
Oelbild Barlachs, das Selbstbildnis des 32jdhrigen. Cézanne, ist unsere spon-
tane Reaktion, dieser konnte das Bild gemalt haben. Etwas beriickend Rich-
tiges liegt darin, Cézanne und Barlach nebeneinander zu stellen. Und doch
wiirde letzterer am Ende wieder so fern riicken und zu Maillol gehoren.

Barlachs «Deutschheit»> wird uns im Einlesen in seine Briefe drastisch gegen-
wirtig. Wie wéare solche Doppelschichtigkeit des Wesens ohne sie denkbar.
Denn daf} ein und derselbe Mensch die uns bekannten Plastiken geschaffen
und gleichzeitig diese Briefe geschrieben hat, haben wir uns zu vergegen-
wirtigen. Jene so hart und verschlossen der sie umgebenden Einsamkeit
gegeniiber — diese so menschlich nah und verbindend in ihrer warmen, mit-
teilsamen Giite und Bereitschaft. Ist es nicht so, als wiirde der Plastiker
Barlach sich gleichsam passiv den Pressungen des Schicksals ausliefern, bis
die letzte Konzentration und Dichte einer Urform erdauert ist. Dafl es fiir
ihn das Erlebnis der unermeflichen russischen Ebene brauchte, damit er zum
Plastiker wurde, ist nicht zufillig. Diese Grenzenlosigkeit der Landschaft
muBte er erlebt haben, um zu begreifen, daB} sich die menschliche Figur ihr
gegeniiber nur als wesensmiBig bis zu letzter Primitivitat vereinfachtes bar-
barisches Geschopf zu behaupten vermochte. Der Barlach dieser plastischen
Figuren riickt als Mensch in eine ménchisch unnabhare Ferne. Um so dank-
barer begegnen wir in den Briefen dem anderen, der allem menschlich
Zufalligen und Fehlbaren gegeniiber verstindnisvoll aufgeschlossen ist. Ein-
deutig bleibt seine Erscheinung aber auch hier. Ist er doch der ohne jeden
Unterbruch zu jenen Urformen hin Suchende und Tastende, der an Edzard
Schaper schreibt: «...es geniigt wohl, wenn ,ich‘ mich als etwas anderes als
meine Personlichkeit empfinde, um anzudeuten, daf} ich mein wahres Wesen
in einer dunkeln, unbewuBten Tiefe suche.»

Ein erster Briefband wurde 1947 ebenfalls von Barlachs Mecklenburger
Freund Reinhard Piper verlegt. Der neue, vorliegende Band enthilt alles
andere, dort nicht verdffentlichte Briefe. Wir wandern in ihnen durch ein

1 Ernst Barlach: Leben und Werk in seinen Briefen. Mit 25 Bildern. Heraus-
gegeben von Friedrich Drof3. R. Piper, Verlag, Miinchen.

187



ganzes, reich gelebtes Leben. Noch schreibt der 18jihrige, nirgends gesicherte
Kiinstler an Friedrich Diisel: «Sollte ich wirklich in Thnen den Freund gefun-
den haben, nach dem ich mich unbewuf3t lange gesehnt habe?» Mit den
Jahren sind es nach und nach bedeutende Perstnlichkeiten, die zu des Kiinst-
lers Briefempfingern werden. Unter ihnen Reinhard Piper, Arthur Moeller
van den Bruck, Paul Cassirer und Karl Scheffler. Um Namen und Beriihmt-
heiten geht es aber nicht in diesem Leben. Immer wieder scheut Barlach vor
der Moglichkeit zuriick, offentlich zu sehr bekannt und beansprucht zu wer-
den, weil er fiirchtet, die kleinen Gewohnheiten seiner intimen Welt aufgeben
zu miissen. Von Schonrednerei finden wir in diesen Briefen keine Spur. Das
urchig spontane Erzdhlen endet meistens mit einer Entschuldigung wie: «Einen
Brief voll Sammlung und Ruhe wie der Ihrige ist, bringe ich nicht zusammens.
Das ganze Buch ein Dokument fiir die ereignisvolle Bescheidenheit dessen, der
die Sicherheit des zuinnerst Beauftragten hat. Am 4. Oktober 1938 schreibt der
sterbende Kiinstler an seinen Bruder: «Lieber Hans, ich hatte Bchmer strenge
verboten, Dich zu beunruhigen. Es ist kein Fall mit mir, der gemeldet werden
miiite.» Und als letzte, diesen Brief begleitende Abbildung eine Zeichnung
von Kithe Kollwitz, «Ernst Barlach auf dem Totenbetts. P. Portmann

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Proustiana Der Rang von Proust wird durch die bevorstehende Veroffent-

lichung der «Recherche du Temps perdu» in der Bibliothéque de
la Pléiade besiegelt, kiinftigen Klassikern zum Trost, die auch ihr erstes
Meisterwerk, wie Proust den «Swann», auf eigene Kosten werden drucken
miissen, wenn die kiinftigen Gides dem kiinftigen Gallimard von der Annahme
des Manuskripts abraten werden.

Inzwischen schreitet die deutsche Ausgabe iiberraschend schnell fort, ob-
wohl Peter Suhrkamp aus iiberzeugenden, aber riskanten Griinden die Rie-
senlast der Uebersetzung des Ganzen auf Eva Rechel-Mertens gewdlzt hat,
um dem deutschen Proust eine sprachliche Einheit zu geben. Wie uniibersetz-
bar, das heilt unersetzbar, jedes dichterische Werk und gar diese eigenste
Sprachform ist, beweist schon die quasi Uniibersetzbarkeit der Titel. «Du
co6té de chez Swann» — etwas ganz anderes ist das als «In Swanns Welt»,
abgesehen von dem Gedrange der drei Einsilber mit vorgestelltem Genitiv.
Den zweiten Band «A l'ombre des jeunes filles en fleur» iibersetzte Suhrkamp
richtig in seinem Aufsatz Mein Weg zu Proust in Antares (2) — diesen
hochst lesenswerten franzosischen Heften deutscher Sprache fiir Kunst, Lite-
ratur und Wissenschaft — mit: «Im Schatten der jungen Madchen in Bliite»;
nur ist das kein Titel. Suhrkamp wurde, wie er erzdhlt, schon 1919 von dem
Bild einer Schar junger Miadchen als Bliitenbaum, in dessen Schatten man
tritt, fasziniert. Benjamin und Hessel hatten mit ihrem Titel «Im Schatten
junger Midchen» die Schwierigkeit weggelassen. Den neuen Titel Im Schatten
junger Midchenbliite konnte man durch Trennung von Mé&dchen und Bliite
retten; denn jung bezieht sich auf Midchen, die auch alt sein kénnen, aber
nicht auf Bliite, die nur Jugend hat. So wie es dasteht, ist es so falsch wie
das Paradigma der «reitenden Artilleriekaserne». Da aber Blatter und Bliiten
den Schatten bilden, kénnte man iibersetzen: Im Bliitenschatten junger Mad-

188



chen. Das ist nur eine der tausend Schwierigkeiten, die die ebenso benei-
dens- wie bedauernswerte Uebersetzerin erwartet, die, soweit man diagonal
lesend urteilen darf, eine hochachtungswerte Arbeit sich in kurzer Zeit ab-
gerungen hat.

Suhrkamp setzt in dem zitierten Aufsatz seinen Weg zu Proust von 1919
bis zum heutigen Tage fort. Mit Recht nimmt er an, dal der Zugang zu
Proust leichter geworden ist. Die Zeit raumt selbst die Schwierigkeiten hin-
weg; denn wir folgen, wissend oder nicht, dem Genie in der Zeit nach und
erreichen es ohne unser Zutun wie im Schlafe. Man konnte in den letzten
Jahrzehnten die Beobachtung machen, da3 eine neue Generation mit tech-
nischen Fahigkeiten zur Welt kommt, die einer fritheren unvorstellbar waren.
Schon vor dreilig Jahren gehorten Klavierwerke, die vor 80 Jahren nur
wenige bewiltigen konnten, zum Schulpensum eines Konservatoriums; und
genau so ist es mit naturwissenschaftlichen und mathematischen Kompliziert-
heiten, die eine neue Studentengeneration absorbiert, als ob sie sich jahr-
zehntelang in sie eingearbeitet hatte.

Die Schwierigkeit Prousts zerging im Mahlstrom der Zeiten. Aber wer be-
schrieb diesen Prozel der sich selber losenden Réatsel genauer als Marcel,
beim Anhoren der Sonate von Vinteuil, mit Beispielen auch aus dem dama-
ligen Erlebnis neuer Musik und des Kubismus, im Jung-Méidchen-Band
(Seite 1551£.): «In der Sonate von Vinteuil sind die Schonheiten, die man als
erste entdeckt, gleichzeitig diejenigen, derer man am schnellsten miide wird,
wahrscheinlich aus demselben Grunde, aus dem sie sich auch nicht so stark
von dem unterscheiden, was wir schon vorher kannten. Wenn diese uns dann
schon wieder mehr aus dem BewubBtsein entschwinden, ist der Weg fiir uns
frei, eine Klangfolge zu lieben, die in ihrer ganz neuen Ordnung anfianglich
unsern Geist nur verwirrte, so dal wir sie zwar nicht erkannten, sie selbst
aber auch ganz unangetastet blieb; sie, an der wir téglich voriibergingen,
ohne es zu wissen, und die sich aufbewahrte fiir uns; sie, die gerade kraft
ihrer Schonheit unsichtbar geworden und unbekannt geblieben war, tritt als
die letzte vor uns hin. Dafiir werden wir aber auch sie als letzte von uns
lassen... Die Zeit iibrigens, die das Individuum notig hat — wie ich bei der
Sonate —, um in ein tief angelegtes Werk einzudringen, ist gleichsam nur
die Abkiirzung und das Symbol der Jahre, der Jahrhunderte zuweilen, die
vergehen, bis das Publikum ein neues Werk zu lieben versteht... Der wirk-
liche Grund dafiir, dal} eine geniale Schopfung selten sofort bewundert wird,
liegt darin, daB ihr Urheber eine ungewohnliche Personlichkeit ist, der wenige
Menschen gleichen. Sein Werk wird die wenigen Geister, die zu seinem Ver-
stdndnis befihigt sind, befruchten und dadurch zu Wachstum und Zeugung
bringen. Die Quartette von Beethoven (XII, XIII, XIV und XV) haben
fiinfzig Jahre gebraucht, um sich ein Publikum zu formen, das immer grofer
wurde; sie haben, wie alle Meisterwerke, einen Fortschritt wenn nicht in der
Qualitidt der Kiinstler, so doch in der Gesellschaft der Geister zuwege ge-
bracht, die heute weithin aus Individuen besteht, die unauffindbar waren, als
das Werk erschien, aus Wesen, die befidhigt sind, eben das Werk zu lieben.
Was man die Nachwelt nennt, schafft das Meisterwerk sich erst selbst»
(von F.St. hervorgehoben). Diese Nachwelt, schlieBt Proust, entsteht aber
nicht, wenn das Werk nicht verdffentlicht wird; es muf} allein in eine ferne
Zukunft hiniiberschiffen. Die Zukunft Prousts ist unsere Gegenwart ge-
worden, sie liest ihn leichter als Mallarmé, und man wird hoffentlich nun
auch in Deutschland verstehen, dal} das aristokratische Milieu, das Proust
librigens im letzten Band vernichtete, nicht mehr als eine der Realitdten des

189



franzosischen und allgemeinmenschlichen Daseins symbolisiert, die Proust
nur verwendet, um sie negiert ins musikalisch Traumhafte zu transzendieren.

Proustiana erscheinen in Zeitschriften unablidssig. In deutschsprachigen
werden sie mit der Entwicklung der Suhrkamp-Ausgabe Schritt halten. Da
in diesem Jahr Proust den Kandidaten zur Ecole Normale Supérieure als
Kompositionsthema vorgelegt wird (Vinteuil ist Priifungsthema geworden
wie Schonberg), setzt sich André Maurois, der 1949 sein Buch <A la Recherche
de Marcel Proust» verdffentlicht hat (es ist, wie Maurois iiberhaupt, mit Vor-
sicht zu verwenden), mit dem Priifungsthema auseinander, das offenbar mit
einer noch nicht iiberstandenen biographischen Methode Werk und Privat-
existenz in zu engen Kontakt bringt. Maurois illustriert in den Nowvelles
Littéraires (1397) seinen Zweifel an dieser Methode, mit einem zeitgendssi-
schen Bildnis Stendhals in Ganzfigur, einem typisch louis-philippschen
Spiellblirger, der sich nicht einmal durch das ermunternde «Enrichissez-vous!»
aus seinem Phlegma verscheuchen 14(t. Proust hat sich in seinen Angriffen
auf Saint-Beuve gegen die Vermischung von Autor und Schopfung ausge-
sprochen, aber sich ihrer selbst doch so wenig wie Maurois in seinen Kiinstler-
biographien entschlagen konnen. Maurois akzeptiert die Methode, aus einem
Werk dessen Mafl zu gewinnen. Zeugnisse tiber einen groflen Kiinstler sagen
weniger aus als sein Werk, das aus den Elementen seiner Personlichkeit be-
stehen mufl. Aber der Marcel des Romans ist mit dem Marcel namens Proust
nicht schlechthin identisch. Das Werk enthilt die intimste Biographie des
Dichters, die sich in keinem zeitgendssischen Bericht, ja nicht einmal in den
eigenen Briefen Prousts — die an den Empfanger angepalit sind — finden.
Dichter, die, wie Rilke, ihre Briefe als Gefdlle ihrer Selbstgespriache benutzt
haben, zwingen uns, in einem ProzeB wechselseitiger Spannung Werk und
Leben aufzunehmen. Und schlielich gibt es Kiinstler, ja sogar die aller-
groBten, wie Mozart und Goethe, deren Briefe und Lebenserfahrungen das
Ueberbiographische des Werks zur Vorschule ihrer Verzauberung besitzen.

Die Proust-Wissenschaft hat das Problem der Datierungen zum Verstandnis
des Gesamtwerks erkannt. Die angelsidchsische Proust-Forschung hat mit
einem Buch von Philip Kolb die Chronologie von 1500 Briefen entschei-
dend korrigiert, wie ich im Mercure de France (1054) lese. Die Wirrnis der
Datierung plagt die Proust-Philologie, die die Modelle der <Recherche du
Temps perdu» zu eruieren sucht. Jeden, den der Dialog Prousts iiber alle
MafBen entziickt, erinnert sich seiner ersten Zweifel, wo in diesem Werk der
Memorialist aufhdrt und der Romancier beginnt; wo Saint-Simon zum Balzac
wird. Denn alle Personen Prousts sprechen Sitze, die man sich nicht erfunden,
sondern nur nachgeschrieben vorstellen kann; und doch sind sie nicht allein
erfunden, sondern wie Palimpseste des Gehorten aus so vielen Schichten zu-
sammengesetzt, so wie im berithmten Monokel von Robert de Saint-Loup das
Licht von dreiBig verschiedenen Monokeltridgern mitblitzt.

Zu den gesuchtesten Modellen gehort der Marquis de Norpois, denn wenn
man auch lingst weil, dall Proust keinen Schliisselroman schrieb, sondern
mit kiinstlerischen Methoden auch die Illusion des Memorials mitverwendete,
so schimmern doch hinter den Figuren die Moglichkeiten und Varietdten des
beobachteten und abgeschriebenen Lebens auf. Der schon erwihnte ameri-
kanische Proust-Forscher Philip Kolb glaubt im Mercure de France (1053),
Gabriel Hanotaux hinter den Plattitiiden des archetypischen Diplomaten der
Vorkriegszeit zu erkennen. Proust las ihn 1915 und schrieb an Lucien Daudet
im Anschluf} an die Artikelreihe im «Figaro» von der «Sincérité bien mala-
droite... tout cela racheté par la merveilleuse bétise» Hanotaux’. Da Proust

190



sich vom Tonfall dieser <bétise» tragen liel}, aber dem AeuBeren Camille Bar-
reres Ziige entlehnte, so daf} sich Barrere portrétiert glaubte, bestitigt dieser
Fund die Methode Prousts, mehrere Gestalten zu einer neuen zu ldutern, so
wie sein Bergotte eine Anatole France plus Bergson plus Proust selber ist;
seine Mutter in der Mutter und GroBBmutter des Erzihlers aufgeteilt ist.

Das Mondine lieferte dem ersten groBlen Millverstandnis Prousts einen
willkommenen Vorwand. Wer den ganzen Proust kennt, erinnert sich der
desillusionierenden Kritik, die Proust am Gegensatz von Anspruch und Wirk-
lichkeit in der mondinen Welt {ibte. Seine Idee des Mondinen bestimmt er
genau, mit hochsten Anspriichen, in dem einzigen bekannt gewordenen
Liebesbrief (von 1912), der selbstverstindlich an einen jungen Mann ge-
richtet ist. Man findet ihn in der Sondernummer «Hommage a Proust» des
Disque wvert und im Nachdruck der Nouwelle N.R.F. (4). Proust litt an der
zerstorenden Eifersucht, die unter Homosexuellen beider Geschlechter wiitet.
Sein Eifersuchtserlebnis iibertrdgt er auf die Frauenliebe von Swann (sprich
Suann; die deutsche Aussprache Swann wird in <Albertine disparue II» aus-
driicklich als péjorative bezeichnet), auf die Liebe des Erzdhlers zu Gilberte
und Albertine, und so ist auch dieser Liebesbrief Prousts ein Dokument
hoffnungsloser Eifersucht. In diesem Brief zitiert er iibrigens, die Ausrede
des Achtzehnjahrigen zu einem Rendezvous zu kennen, mit einem Wort, das
diesmal wirklich aus dem Leben stammt, aber wie «Proust» klingt, schon weil
man im Umgang mit einem solchen Autor unwillkiirlich spricht, wie er
schreibt. Der junge Mann schlug also die Zusammenkunft, nach der sich
Proust verzehrte, mit dem kostlichen Wort ab: «Mais je ne peux pas, puis-
qu’il (unterstrichen von Proust) y a le raout ,Foucart.»

Dieser grofartig lacherliche Vorwand eines Lieblosen, der einen Liebenden
liberzeugen sollte, veranlalit Proust zu folgender Entgegnung:

«Ce que vous appelez vos chagrins, ce sont tout simplement ce que vous
croyez des plaisirs, une sauterie, une partie de golf, etc. Un jour, je peindrai
ces caractéres qui ne sauront jamais, méme & un point de vue vulgaire, ce
que c’est que 1’élégance, prét pour un bal, d’y renoncer pour tenir compagnie
¢ un ami. Ils se croient par la mondains et sont le contraire.»

Prousts Begriff des Monddnen wird durch diesen Text definiert. Wir sollten
ihn bei der Abrechnung mit der «C6té des Guermantes» im «Temps Retrouvé»
im Gedichtnis haben. Die Auffassung Prousts stand schon 1912 fest. Sie ver-
mischt, glaube ich, die Gentlemanidee Shaftesburys mit dem Cavalier Saint-
Simons. Die englischen Einfliisse auf Proust sind oft untersucht worden und
werden immer genauer préazisiert. Proust iibersetzte Ruskin mit ungeniigen-
den Kenntnissen des Englischen; seine Fehler sind bereits aufgeklaubt wor-
den. In Zweifelsfillen wandte er sich, wie J. M. Cocking, Professor des Fran-
zosischen an der Universitit London, in seiner Vorlesung iiber englische
Einfllisse auf Proust bemerkt — abgedruckt im Listener (1278) —, an Marie
Nordlinger mit Bitten um Auskiinfte. So verstand er in dem Satz «Herod’s
driving out the Madonna into Egypt> den Genitiv nicht und unterstrich in
seiner Rohiibersetzung zweifelhafte Stellen zur Aufkldrung. Cocking und
L. A.Bisson, in der Modern Language Review (1945), schréanken das von
Maurois entdeckte Vorbild Prousts, <The Mill on the Floss», von George Eliot,
stark ein, obwohl zweifellos die groBe englische Erzdhlerin mit der Auslosung
von Kindheitserinnerungen durch spédtere physische Sensationen Proust vor-
ausgegangen ist; aber was hat Proust daraus gemacht, der sich die Verwen-
dung der Zeit in der «Education sentimentale» zum Muster nahm. Cocking
findet im Jean Santeuil die franzosische Linie, der Proust entstammt: La

191



Bruyere, Balzac, Stendhal, Gautier, Leconte de Lisle, und den franzgsischen
Impressionismus, auf den Curtius schon 1925 in seinem groBen Essay iiber
Proust aufmerksam machte, dessen Lektlire im Franzdsischen Geist im
XX.Jahrhundert (A.Francke, Bern) der Lektiire Prousts auch heute noch
vorausgehen sollte.

Die Bedeutung des Jugendromans «Jean Santeuil> ist als groBle Schreib-
ibung vor Beginn des Hauptwerks anerkannt. André Maurois hat in der
Revue de Paris (IXL/2) nachgewiesen, daBl Proust mit der Romanarbeit be-
gann, als er, 1900, der Uebersetzungen aus dem Englischen miide geworden
war. Erstaunlich, wie frith die Figuren, deren Wandlungen und Moéglichkeiten
Proust bis zu seinem Tode verfolgte, im Santeuil vorgezeichnet sind. Sie be-
stdtigen den ZErlebnischarakter der Recherche. Im Santeuil findet sich die
verzehrende Depression des Helden, wenn er einmal auf den Champs-Elysées
dem geliebten Madchen nicht begegnet; die spatere Gilberte Swann hiel3 da-
mals noch Marie Kossichef, also mit dem Vornamen von Prousts M#dchen-
modell Marie de Benardaky. Die spatere Francoise trat als Ernestine auf;
Combray verbirgt sich hinter Etreuilles. Im Santeuil ist die Dreyfus-Affire
noch politisch dargestellt; in der Recherche finden sich nur die Reflexe eines
Justizverbrechens auf die Personen des Romans. Im «Jean Santeuil» erscheint
recht spat (im sechsten von neun Teilen) das Phidnomen der von einer Gegen-
wartssensation erweckten Vergangenheit. Hoffen wir, dal Suhrkamps Proust
in Deutschland die Wirkung hat, daf} fortan alles von Proust die Gebildeten
interessiert, also auch das Embryo der Recherche in den tausend Seiten des
«Jean Santeuil».

Ein psychophilosophischer Roman wie die Recherche zwingt zur Erforschung
der Proustschen Weltanschauung. War sie wirklich &dsthetisch und anti-
metaphysisch? Fernand Gregh, der Proust von Jugend auf kannte und an
seinem Totenbett wachte (rue Hamelin), fithrt uns in der Revue de Paris
(LVIII/11) auf wenigen Seiten durch das Leben «Marcels> und sieht er-
griffen auf den ungeheuren Ruhm des Freundes, der zu seinen Lebzeiten,
gewill durch das eigene sonderbare Verhalten des Neurotikers, nie ernst ge-
nommen wurde. Eine Transzendenz, einen Schimmer von Unsterblichkeit
fiigt Proust allerdings den grollen Seiten iiber den Tod Bergottes hinzu: Il
était mort, mort & jamais? Qui peut le dire?... De sorte que l'idée que Ber-
gotte n’était pas mort a jamais est sans invraisemblance...» Eine andere Frage
drangt sich mit dem Zeitkontinuum auf, das Proust im Volkswesen bewun-
derte; aber freilich, die «durée> ist keine Transzendenz, es sei denn eine iiber-
individuelle.

Die Unterscheidung des Menschen Proust vom Kiinstler wird man beim
Lesen seiner Briefe nicht vernachlidssigen. Die sieben Briefe an den Drama-
tiker Porto-Riche in Table Ronde (78) bieten mehr sprachliches als geistiges
Vergniigen. Prousts iiberschwiangliche Freude am Riithmen des Partners ver-
steigert sich zu Vergleichen Porto-Riches mit Racine und Sophokles; aber
wenn die Sprache sich Trauer- und Freudenregungen anschmiegt und die
flichende Handschrift Bilder einfangt, die an die Kleinarbeit des Romanciers
erinnern, fithlen wir uns in das zarte und unzerreilbare Gewebe der Proust-
schen Perioden verflochten, die die Realitdt so wunderbar mit den geheimsten
seelischen Reflexen verflechten. Proustianer sein, ist eine Leidenschaft, von
der man sich nicht entwohnen will, und wenn, nach einer Pause, einer der
geliebten Namen der Recherche uns wieder vor Augen kommt, fiillt sich die
Brust des Lesers mit Entziicken, sie wird zum Zerspringen froh.

Felix Stossinger

192



	Kleine Rundschau

