
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)

Heft: 3

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

ERNST BARLACH: LEBEN UND WERK IN SEINEN BRIEFEN1

Man blättert in dem Buche, um eine erste harmlose Vertrautheit mit ihm
zu finden, und stößt — welches Ereignis — auf das Doppelbildnis «Ernst Barlach

und Aristide Maillol». Friedlich, als ob im Letzten nicht tief Trennendes
dazwischen wäre, stehen die beiden nebeneinander. «Man riecht uns unsere
Deutschheit sofort an», schreibt der 25jährige Barlach aus Paris. Um nichts
weniger deutsch wirkt der Sechzigjährige. Maillol frei nach außen gerichtet,
milden und heiteren Blickes allem Diesseitigen zugetan. Barlach in sich
verhalten, abwartend eingeklemmt zwischen innerer Schau und dem, was der
feindlich fremden Außenwelt zu offenbaren ist davon. Und doch scheint es
die versöhnliche Brücke zwischen den zwei Plastikern zu geben: Ebenso
unserem Buche als Abbildung beigegeben ist nämlich das einzige erhaltene
Oelbild Barlachs, das Selbstbildnis des 32jährigen. Cézanne, ist unsere spontane

Reaktion, dieser könnte das Bild gemalt haben. Etwas berückend Richtiges

liegt darin, Cézanne und Barlach nebeneinander zu stellen. Und doch
würde letzterer am Ende wieder so fern rücken und zu Maillol gehören.

Barlachs «Deutschheit» wird uns im Einlesen in seine Briefe drastisch
gegenwärtig. Wie wäre solche Doppelschichtigkeit des Wesens ohne sie denkbar.
Denn daß ein und derselbe Mensch die uns bekannten Plastiken geschaffen
und gleichzeitig diese Briefe geschrieben hat, haben wir uns zu vergegenwärtigen.

Jene so hart und verschlossen der sie umgebenden Einsamkeit
gegenüber — diese so menschlich nah und verbindend in ihrer warmen,
mitteilsamen Güte und Bereitschaft. Ist es nicht so, als würde der Plastiker
Barlach sich gleichsam passiv den Pressungen des Schicksals ausliefern, bis
die letzte Konzentration und Dichte einer Urform erdauert ist. Daß es für
ihn das Erlebnis der unermeßlichen russischen Ebene brauchte, damit er zum
Plastiker wurde, ist nicht zufällig. Diese Grenzenlosigkeit der Landschaft
mußte er erlebt haben, um zu begreifen, daß sich die menschliche Figur ihr
gegenüber nur als wesensmäßig bis zu letzter Primitivität vereinfachtes
barbarisches Geschöpf zu behaupten vermochte. Der Barlach dieser plastischen
Figuren rückt als Mensch in eine mönchisch unnabhare Ferne. Um so dankbarer

begegnen wir in den Briefen dem anderen, der allem menschlich
Zufälligen und Fehlbaren gegenüber verständnisvoll aufgeschlossen ist.
Eindeutig bleibt seine Erscheinung aber auch hier. Ist er doch der ohne jeden
Unterbruch zu jenen Urformen hin Suchende und Tastende, der an Edzard
Schaper schreibt: «... es genügt wohl, wenn ,ich' mich als etwas anderes als
meine Persönlichkeit empfinde, um anzudeuten, daß ich mein wahres Wesen
in einer dunkeln, unbewußten Tiefe suche.»

Ein erster Briefband wurde 1947 ebenfalls von Barlachs Mecklenburger
Freund Reinhard Piper verlegt. Der neue, vorliegende Band enthält alles
andere, dort nicht veröffentlichte Briefe. Wir wandern in ihnen durch ein

1 Ernst Barlach: Leben und Werk in seinen Briefen. Mit 25 Bildern.
Herausgegeben von Friedrich Droß. R. Piper, Verlag, München.

187



ganzes, reich gelebtes Leben. Noch schreibt der 18jährige, nirgends gesicherte
Künstler an Friedrich Düsel: «Sollte ich wirklich in Ihnen den Freund gefunden

haben, nach dem ich mich unbewußt lange gesehnt habe?» Mit den
Jahren sind es nach und nach bedeutende Persönlichkeiten, die zu des Künstlers

Briefempfängern werden. Unter ihnen Reinhard Piper, Arthur Moeller
van den Bruck, Paul Cassirer und Karl Scheffler. Um Namen und Berühmtheiten

geht es aber nicht in diesem Leben. Immer wieder scheut Barlach vor
der Möglichkeit zurück, öffentlich zu sehr bekannt und beansprucht zu werden,

weil er fürchtet, die kleinen Gewohnheiten seiner intimen Welt aufgeben
zu müssen. Von Schönrednerei finden wir in diesen Briefen keine Spur. Das
urchig spontane Erzählen endet meistens mit einer Entschuldigung wie: «Einen
Brief voll Sammlung und Ruhe wie der Ihrige ist, bringe ich nicht zusammen».
Das ganze Buch ein Dokument für die ereignisvolle Bescheidenheit dessen, der
die Sicherheit des zuinnerst Beauftragten hat. Am 4. Oktober 1938 schreibt der
sterbende Künstler an seinen Bruder: «Lieber Hans, ich hatte Böhmer strenge
verboten, Dich zu beunruhigen. Es ist kein Fall mit mir, der gemeldet werden
müßte.» Und als letzte, diesen Brief begleitende Abbildung eine Zeichnung
von Käthe Kollwitz, «Ernst Barlach auf dem Totenbett». P. Portmann

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Proustiana Der Rang von Proust wird durch die bevorstehende Veröffent¬
lichung der «Recherche du Temps perdu» in der Bibliothèque de

la Pléiade besiegelt, künftigen Klassikern zum Trost, die auch ihr erstes
Meisterwerk, wie Proust den «Swann», auf eigene Kosten werden drucken
müssen, wenn die künftigen Gides dem künftigen Gallimard von der Annahme
des Manuskripts abraten werden.

Inzwischen schreitet die deutsche Ausgabe überraschend schnell fort,
obwohl Peter Suhrkamp aus überzeugenden, aber riskanten Gründen die
Riesenlast der Uebersetzung des Ganzen auf Eva Rechel-Mertens gewälzt hat,
um dem deutschen Proust eine sprachliche Einheit zu geben. Wie unübersetzbar,

das heißt unersetzbar, jedes dichterische Werk und gar diese eigenste
Sprachform ist, beweist schon die quasi Unübersetzbarkeit der Titel. «Du
côté de chez Swann» — etwas ganz anderes ist das als «In Swanns Welt»,
abgesehen von dem Gedränge der drei Einsilber mit vorgestelltem Genitiv.
Den zweiten Band «A l'ombre des jeunes filles en fleur» übersetzte Suhrkamp
richtig in seinem Aufsatz Mein Weg zu Proust in Antares (2) — diesen
höchst lesenswerten französischen Heften deutscher Sprache für Kunst,
Literatur und Wissenschaft — mit: «Im Schatten der jungen Mädchen in Blüte»;
nur ist das kein Titel. Suhrkamp wurde, wie er erzählt, schon 1919 von dem
Bild einer Schar junger Mädchen als Blütenbaum, in dessen Schatten man
tritt, fasziniert. Benjamin und Hessel hatten mit ihrem Titel «Im Schatten
junger Mädchen» die Schwierigkeit weggelassen. Den neuen Titel Im Schatten
junger Mädchenblüte könnte man durch Trennung von Mädchen und Blüte
retten; denn jung bezieht sich auf Mädchen, die auch alt sein können, aber
nicht auf Blüte, die nur Jugend hat. So wie es dasteht, ist es so falsch wie
das Paradigma der «reitenden Artilleriekaserne». Da aber Blätter und Blüten
den Schatten bilden, könnte man übersetzen: Im Blütenschatten junger Mäd-

188



chen. Das ist nur eine der tausend Schwierigkeiten, die die ebenso benei-
dens- wie bedauernswerte Uebersetzerin erwartet, die, soweit man diagonal
lesend urteilen darf, eine hochachtungswerte Arbeit sich in kurzer Zeit
abgerungen hat.

Suhrkamp setzt in dem zitierten Aufsatz seinen Weg zu Proust von 1919
bis zum heutigen Tage fort. Mit Recht nimmt er an, daß der Zugang zu
Proust leichter geworden ist. Die Zeit räumt selbst die Schwierigkeiten
hinweg; denn wir folgen, wissend oder nicht, dem Genie in der Zeit nach und
erreichen es ohne unser Zutun wie im Schlafe. Man konnte in den letzten
Jahrzehnten die Beobachtung machen, daß eine neue Generation mit
technischen Fähigkeiten zur Welt kommt, die einer früheren unvorstellbar waren.
Schon vor dreißig Jahren gehörten Klavierwerke, die vor 80 Jahren nur
wenige bewältigen konnten, zum Schulpensum eines Konservatoriums; und
genau so ist es mit naturwissenschaftlichen und mathematischen Kompliziertheiten,

die eine neue Studentengeneration absorbiert, als ob sie sich
jahrzehntelang in sie eingearbeitet hätte.

Die Schwierigkeit Prousts zerging im Mahlstrom der Zeiten. Aber wer
beschrieb diesen Prozeß der sioh selber lösenden Rätsel genauer als Marcel,
beim Anhören der Sonate von Vinteuil, mit Beispielen auch aus dem damaligen

Erlebnis neuer Musik und des Kubismus, im Jung-Mädchen-Band
(Seite 155f.): «In der Sonate von Vinteuil sind die Schönheiten, die man als
erste entdeckt, gleichzeitig diejenigen, derer man am schnellsten müde wird,
wahrscheinlich aus demselben Grunde, aus dem sie sich auch nicht so stark
von dem unterscheiden, was wir schon vorher kannten. Wenn diese uns dann
schon wieder mehr aus dem Bewußtsein entschwinden, ist der Weg für uns
frei, eine Klangfolge zu lieben, die in ihrer ganz neuen Ordnung anfänglich
unsern Geist nur verwirrte, so daß wir sie zwar nicht erkannten, sie selbst
aber auch ganz unangetastet blieb; sie, an der wir täglich vorübergingen,
ohne es zu wissen, und die sich aufbewahrte für uns; sie, die gerade kraft
ihrer Schönheit unsichtbar geworden und unbekannt geblieben war, tritt als
die letzte vor uns hin. Dafür werden wir aber auch sie als letzte von uns
lassen... Die Zeit übrigens, die das Individuum nötig hat — wie ich bei der
Sonate —, um in ein tief angelegtes Werk einzudringen, ist gleichsam nur
die Abkürzung und das Symbol der Jahre, der Jahrhunderte zuweilen, die
vergehen, bis das Publikum ein neues Werk zu lieben versteht... Der wirkliche

Grund dafür, daß eine geniale Schöpfung selten sofort bewundert wird,
liegt darin, daß ihr Urheber eine ungewöhnliche Persönlichkeit ist, der wenige
Menschen gleichen. Sein Werk wird die wenigen Geister, die zu seinem
Verständnis befähigt sind, befruchten und dadurch zu Wachstum und Zeugung
bringen. Die Quartette von Beethoven (XII, XIII, XIV und XV) haben
fünfzig Jahre gebraucht, um sich ein Publikum zu formen, das immer größer
wurde; sie haben, wie alle Meisterwerke, einen Fortschritt wenn nicht in der
Qualität der Künstler, so doch in der Gesellschaft der Geister zuwege
gebracht, die heute weithin aus Individuen besteht, die unauffindbar waren, als
das Werk erschien, aus Wesen, die befähigt sind, eben das Werk zu lieben.
Was man die Nachwelt nennt, schafft das Meisterwerk sich erst selbst»
(von F. St. hervorgehoben). Diese Nachwelt, schließt Proust, entsteht aber
nicht, wenn das Werk nicht veröffentlicht wird; es muß allein in eine ferne
Zukunft 'hinüberschiffen. Die Zukunft Prousts ist unsere Gegenwart
geworden, sie liest ihn leichter als Mallarmé, und man wird hoffentlich nun
auch in Deutschland verstehen, daß das aristokratische Milieu, das Proust
übrigens im letzten Band vernichtete, nicht mehr als eine der Realitäten des

189



französischen und allgemeinmenschlichen Daseins symbolisiert, die Proust
nur verwendet, um sie negiert ins musikalisch Traumhafte zu transzendieren.

Proustiana erscheinen in Zeitschriften unablässig. In deutschsprachigen
werden sie mit der Entwicklung der Suhrkamp-Ausgabe Schritt halten. Da
in diesem Jahr Proust den Kandidaten zur Ecole Normale Supérieure als
Kompositionsthema vorgelegt wird (Vinteuil ist Prüfungsthema geworden
wie Schönberg), setzt sich André Maurois, der 1949 sein Buch «A la Recherche
de Marcel Proust» veröffentlicht hat (es ist, wie Maurois überhaupt, mit Vorsicht

zu verwenden), mit dem Prüfungsthema auseinander, das offenbar mit
einer noch nicht überstandenen biographischen Methode Werk und
Privatexistenz in zu engen Kontakt bringt. Maurois illustriert in den Nouvelles
Littéraires (1397) seinen Zweifel an dieser Methode, mit einem zeitgenössischen

Bildnis Stendhals in Ganzfigur, einem typisch louis-philippschen
Spießbürger, der sich nicht einmal durch das ermunternde «Enrichissez-vous!»
aus seinem Phlegma verscheuchen läßt. Proust hat sich in seinen Angriffen
auf Saint-Beuve gegen die Vermischung von Autor und Schöpfung
ausgesprochen, aber sich ihrer selbst doch so wenig wie Maurois in seinen
Künstlerbiographien entschlagen können. Maurois akzeptiert die Methode, aus einem
Werk dessen Maß zu gewinnen. Zeugnisse über einen großen Künstler sagen
weniger aus als sein Werk, das aus den Elementen seiner Persönlichkeit
bestehen muß. Aber der Marcel des Romans ist mit dem Marcel namens Proust
nicht schlechthin identisch. Das Werk enthält die intimste Biographie des
Dichters, die sich in keinem zeitgenössischen Bericht, ja nicht einmal in den
eigenen Briefen Prousts — die an den Empfänger angepaßt sind — finden.
Dichter, die, wie Rilke, ihre Briefe als Gefäße ihrer Selbstgespräche benutzt
haben, zwingen uns, in einem Prozeß wechselseitiger Spannung Werk und
Leben aufzunehmen. Und schließlich gibt es Künstler, ja sogar die
allergrößten, wie Mozart und Goethe, deren Briefe und Lebenserfahrungen das
Ueberbiographisohe des Werks zur Vorschule ihrer Verzauberung besitzen.

Die Proust-Wissenschaft hat das Problem der Datierungen zum Verständnis
des Gesamtwerks erkannt. Die angelsächsische Proust-Forschung hat mit
einem Buch von Philip Kolb die Chronologie von 1500 Briefen entscheidend

korrigiert, wie ich im Mercure de France (1054) lese. Die Wirrnis der
Datierung plagt die Proust-Philologie, die die Modelle der «Recherche du
Temps perdu» zu eruieren sucht. Jeden, den der Dialog Prousts über alle
Maßen entzückt, erinnert sich seiner ersten Zweifel, wo in diesem Werk der
Memorialist aufhört und der Romancier beginnt; wo Saint-Simon zum Balzac
wird. Denn alle Personen Prousts sprechen Sätze, die man sioh nicht erfunden,
sondern nur nachgeschrieben vorstellen kann; und doch sind sie nicht allein
erfunden, sondern wie Palimpseste des Gehörten aus so vielen Schichten
zusammengesetzt, so wie im berühmten Monokel von Robert de Saint-Loup das

Licht von dreißig verschiedenen Monokelträgern mitblitzt.
Zu den gesuchtesten Modellen gehört der Marquis de Norpois, denn wenn

man auch längst weiß, daß Proust keinen Schlüsselroman schrieb, sondern
mit künstlerischen Methoden auch die Illusion des Memorials mitverwendete,
so schimmern dooh hinter den Figuren die Möglichkeiten und Varietäten des

beobachteten und abgeschriebenen Lebens auf. Der schon erwähnte
amerikanische Proust-Forscher Philip Kolb glaubt im Mercure de France (1053),
Gabriel Hanotaux hinter den Plattitüden des archetypischen Diplomaten der
Vorkriegszeit zu erkennen. Proust las ihn 1915 und schrieb an Lucien Daudet
im Anschluß an die Artikelreihe im «Figaro» von der «Sincérité bien
maladroite... tout cela racheté par la merveilleuse bêtise» Hanotaux'. Da Proust

190



sich vom Tonfall dieser «bêtise» tragen ließ, aber dem Aeußeren Camille Bar-
rères Züge entlehnte, so daß sich Barrère porträtiert glaubte, bestätigt dieser
Fund die Methode Prousts, mehrere Gestalten zu einer neuen zu läutern, so
wie sein Bergotte eine Anatole France plus Bergson plus Proust selber ist;
seine Mutter in der Mutter und Großmutter des Erzählers aufgeteilt ist.

Das Mondäne lieferte dem ersten großen Mißverständnis Prousts einen
willkommenen Vorwand. Wer den ganzen Proust kennt, erinnert sich der
desillusionierenden Kritik, die Proust am Gegensatz von Anspruch und
Wirklichkeit in der mondänen Welt übte. Seine Idee des Mondänen bestimmt er
genau, mit höchsten Ansprüchen, in dem einzigen bekannt gewordenen
Liebesbrief (von 1912), der selbstverständlich an einen jungen Mann
gerichtet ist. Man findet ihn in der Sondernummer «Hommage à Proust» des
Disque vert und im Nachdruck der Nouvelle N.R.F. (4). Proust litt an der
zerstörenden Eifersucht, die unter Homosexuellen beider Geschlechter wütet.
Sein Eifersuchtserlebnis überträgt er auf die Frauenliebe von Swann (sprich
Suann; die deutsche Aussprache Swann wird in «Albertine disparue II»
ausdrücklich als péjorative bezeichnet), auf die Liebe des Erzählers zu Gilberte
und Albertine, und so ist auch dieser Liebesbrief Prousts ein Dokument
hoffnungsloser Eifersucht. In diesem Brief zitiert er übrigens, die Ausrede
des Achtzehnjährigen zu einem Rendezvous zu kennen, mit einem Wort, das
diesmal wirklich aus dem Leben stammt, aber wie «Proust» klingt, schon weil
man im Umgang mit einem solchen Autor unwillkürlich spricht, wie er
schreibt. Der junge Mann schlug also die Zusammenkunft, nach der sich
Proust verzehrte, mit dem köstlichen Wort ab: «Mais je ne peux pas, puisqu'il

(unterstrichen von Proust) y a le raout ,Foucart'.»
Dieser großartig lächerliche Vorwand eines Lieblosen, der einen Liebenden

überzeugen sollte, veranlaßt Proust zu folgender Entgegnung:
«Ce que vous appelez vos chagrins, ce sont tout simplement ce que vous

croyez des plaisirs, une sauterie, une partie de golf, etc. Un jour, je peindrai
ces caractères qui ne sauront jamais, même à un point de vue vulgaire, ce

que c'est que l'élégance, prêt pour un bal, d'y renoncer pour tenir compagnie
à un ami. Ils se croient par là mondains et sont le contraire.»

Prousts Begriff des Mondänen wird durch diesen Text definiert. Wir sollten
ihn bei der Abrechnung mit der «Côté des Guermantes» im «Temps Retrouvé»
im Gedächtnis haben. Die Auffassung Prousts stand schon 1912 fest. Sie
vermischt, glaube ich, die Gentlemanidee Shaftesburys mit dem Cavalier Saint-
Simons. Die englischen Einflüsse auf Proust sind oft untersucht worden und
werden immer genauer präzisiert. Proust übersetzte Ruskin mit ungenügenden

Kenntnissen des Englischen; seine Fehler sind bereits aufgeklaubt worden.

In Zweifelsfällen wandte er sich, wie J. M. Cocking, Professor des
Französischen an der Universität London, in seiner Vorlesung über englische
Einflüsse auf Proust bemerkt — abgedruckt im Listener (1278) —, an Marie
Nordlinger mit Bitten um Auskünfte. So verstand er in dem Satz «Herod's
driving out the Madonna into Egypt» den Genitiv nicht und unterstrich in
seiner Rohübersetzung zweifelhafte Stellen zur Aufklärung. Cocking und
L. A. Bisson, in der Modern Language Review (1945), schränken das von
Maurois entdeckte Vorbild Prousts, «The Mill on the Floss», von George Eliot,
stark ein, obwohl zweifellos die große englische Erzählerin mit der Auslösung
von Kindheitserinnerungen durch spätere physische Sensationen Proust
vorausgegangen ist; aber was hat Proust daraus gemacht, der sich die Verwendung

der Zeit in der «Education sentimentale» zum Muster nahm. Cocking
findet im Jean Santeuil die französische Linie, der Proust entstammt: La

191



Bruyère, Balzac, Stendhal, Gautier, Leconte de Lisle, und den französischen
Impressionismus, auf den Curtius schon 1925 in seinem großen Essay über
Proust aufmerksam machte, dessen Lektüre im Französischen Geist im
XX. Jahrhundert (A. Francke, Bern) der Lektüre Prousts auch heute noch
vorausgehen sollte.

Die Bedeutung des Jugendromans «Jean Santeuil» ist als große Schreibübung

vor Beginn des Hauptwerks anerkannt. André Maurois hat in der
Revue de Paris (IXL/2) nachgewiesen, daß Proust mit der Romanarbeit
begann, als er, 1900, der Uebersetzungen aus dem Englischen müde geworden
war. Erstaunlich, wie früh die Figuren, deren Wandlungen und Möglichkeiten
Proust bis zu seinem Tode verfolgte, im Santeuil vorgezeichnet sind. Sie
bestätigen den Erlebnischarakter der Recherche. Im Santeuil findet sich die
verzehrende Depression des Helden, wenn er einmal auf den Champs-Elysées
dem geliebten Mädchen nicht begegnet; die spätere Gilberte Swann hieß
damals noch Marie Kossichef, also mit dem Vornamen von Prousts Mädchenmodell

Marie de Benardaky. Die spätere Françoise trat als Ernestine auf;
Combray verbirgt sich hinter Etreuilles. Im Santeuil ist die Dreyfus-Affäre
noch politisch dargestellt; in der Recherche finden sich nur die Reflexe eines
Justizverbrechens auf die Personen des Romans. Im «Jean Santeuil» erscheint
recht spät (im sechsten von neun Teilen) das Phänomen der von einer
Gegenwartssensation erweckten Vergangenheit. Hoffen wir, daß Suhrkamps Proust
in Deutschland die Wirkung hat, daß fortan alles von Proust die Gebildeten
interessiert, also auch das Embryo der Recherche in den tausend Seiten des
«Jean Santeuil».

Ein psychophilosophischer Roman wie die Recherche zwingt zur Erforschung
der Proustschen Weltanschauung. War sie wirklich ästhetisch und
antimetaphysisch? Fernand Gregh, der Proust von Jugend auf kannte und an
seinem Totenbett wachte (rue Hamelin), führt uns in der Revue de Paris
(LVIII/11) auf wenigen Seiten durch das Leben «Marcels» und sieht
ergriffen auf den ungeheuren Ruhm des Freundes, der zu seinen Lebzeiten,
gewiß durch das eigene sonderbare Verhalten des Neurotikers, nie ernst
genommen wurde. Eine Transzendenz, einen Schimmer von Unsterblichkeit
fügt Proust allerdings den großen Seiten über den Tod Bergottes hinzu: «II
était mort, mort à jamais? Qui peut le dire?... De sorte que l'idée que Ber-
gotte n'était pas mort à jamais est sans invraisemblance...» Eine andere Frage
drängt sich mit dem Zeitkontinuum auf, das Proust im Volkswesen bewunderte;

aber freilich, die «durée» ist keine Transzendenz, es sei denn eine
überindividuelle.

Die Unterscheidung des Menschen Proust vom Künstler wird man beim
Lesen seiner Briefe nicht vernachlässigen. Die sieben Briefe an den Dramatiker

Porto-Riehe in Table Ronde (78) bieten mehr sprachliches als geistiges
Vergnügen. Prousts überschwängliche Freude am Rühmen des Partners
versteigert sich zu Vergleichen Porto-Riehes mit Racine und Sophokles; aber
wenn die Sprache sich Trauer- und Freudenregungen anschmiegt und die
fliehende Handschrift Bilder einfängt, die an die Kleinarbeit des Romanciers
erinnern, fühlen wir uns in das zarte und unzerreißbare Gewebe der Proustschen

Perioden verflochten, die die Realität so wunderbar mit den geheimsten
seelischen Reflexen verflechten. Proustianer sein, ist eine Leidenschaft, von
der man sich nicht entwöhnen will, und wenn, nach einer Pause, einer der
geliebten Namen der Recherche uns wieder vor Augen kommt, füllt sich die
Brust des Lesers mit Entzücken, sie wird zum Zerspringen froh.

Felix Stössinger

192


	Kleine Rundschau

