Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)

Heft: 3

Artikel: Gegenwart Pestalozzis

Autor: Kesser, Armin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758575

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEGENWART PESTALOZZIS

Von Armin Kesser

Aus dem Freundeskreis Johann Georg Hamanns stammt das
Wort von der «Hollenfahrt der Selbsterkenntniss, die den Men-
schen Pestalozzi gelautert habe. Erwiagt man, dall die Lebensdaten
Pestalozzis anndhernd mit denen Goethes iibereinstimmen, so
fallt die einsame Stellung, das Unfiigsame, ja die Gegenlaufigkeit
Pestalozzis zu einem Zeitalter auf, das wir mit dem Namen Goethes
zu bezeichnen pflegen. Die Héllenfahrt der Selbsterkenntnis, die
sich in seinem unschonen blatternarbigen Gesicht ausprigte, Qual
und Verkldrung des Geopferten sind weit entfernt von den Har-
monie- und Personlichkeitsbegriffen, die sich aus der Idealisierung
Goethes und des Weimarer Kreises ergeben mochten. Die ge-
schichtliche Prafiguration Pestalozzis ist in der christlichen Ueber-
lieferung zu suchen; dagegen deutet das Pathologische, das seinem
Bilde nicht fehlt, das leidenschaftlich Subjektive seiner Lebens-
duBlerung auf die groBen Zerrissenen und Bekenner des spiten
neunzehnten Jahrhunderts hin. Das Bild des schwirmenden Men-
schenbruders hat uns lange den politischen Denker, den tief griin-
denden realistischen Sozialkritiker verdeckt. Es zeigt sich aber,
daf} die Stimme Pestalozzis um so vernehmbarer wird, je ndher
wir an die Gegenwart heranriicken, dafl seine Kulturdiagnose
Mahnworte, Voraussagen, Einsichten enthilt, die erst heute wahr-
haft ins Ziel kommen. Diesen Sachverhalt hat unlingst Hans Barth
in einer ausgezeichneten substantiellen Schrift ebenso umsichtig
wie iiberraschend dargetan.!

«Ich werde ja» — schreibt Pestalozzi im Jahre 1802 — «von mei-
nen ... nichsten Feinden als Gefiihlsmensch verspottet. Ich bin
es, ich bin kein Verstandesmensch und habe auch nie begehrt, ein
solcher zu heiflen. Es geniigt mir, dal3 mein Herz nicht miflkennt
wird. Mein ganzes Werk ist ein Werk dieses Herzens; alle Wahr-
heit, die ihm zum Grund liegt, ist ein Resultat meiner Gefiihle und
Erfahrungen und Leiden, die auf meine Gefiihle stark gewirkt
haben. Ich kenne die Wahrheit, die in mir liegt, durchaus nicht in

! Hans Barth: «Pestalozzis Philosophie der Politik.» Eugen-Rentsch-
Verlag, Erlenbach-Ziirich.

149



ihrem wortlichen Zusammenhang, und darum spreche ich sie auch
bei aller Warme, mit der ich sie an den Mann zu bringen suche,
gewohnlich so liickenvoll und unbestimmt aus, daB ich wirklich zu
grauen Haaren kam, eh der groflere Teil der Lesenden auch nur zu
einer Ahnung gekommen, die Bruchstiicke von Wahrheiten, die
den Feuerworten, die ich dariiber hinwerfe, zum Grund liegen,
mochten doch wenigstens zum Teil einen moglichen Zusammen-
hang haben.s» An einer anderen Stelle spricht Pestalozzi von dem
«Hintergrund fester Anschauungeny, der sein rhapsodisches Philo-
sophieren beherrsche. Der oft bezeugte Wunsch Pestalozzis, es
moge einer kommen, der das denke, was er blof3 fiihle, hat dis-
kursiv geschmeidigere Geister immer wieder zu dem Versuche
angeregt, Pestalozzi in ein System und zum Bewultsein seiner
selbst zu bringen. Der tragische Lebensausgang Pestalozzis, seine
ungliickliche Verbindung mit seinem Schiiler und Widersacher
Johannes Niederer, geht aus der notorischen Ueberschitzung der
logischen Kunstfertigkeit durch den Seher und Gefiihlsmenschen
hervor, der seine Erkenntnisse nur stammeln oder in Bildfragmen-
ten hinstellen kann. Diese Denkweise kennt zwar Zusammenhange,
Leitmotive, feste Anschauungen, aber sie bildet kein System, und
ob wir gleich berechtigt sind, einen «systematischen Willen» (Hans
Barth) bei Pestalozzi anzunehmen, so ist es doch gerade die Un-
fahigkeit, seinen Erfahrungskreis systematisch-spekulativ zu er-
weitern, die Pestalozzis Philosophieren so menschlich instindig
und vertrauenswiirdig macht. Pestalozzi war ein Ausgelieferter,
In-Dienst-Genommener, bei dem die Erkenntnis — um an ein Bild
Kierkegaards anzuschliefen — gleichsam nie aus dem Kochen
kam, sondern unmittelbar in die ndchste Lebensleistung hiniiber-
floB. Er hat nie vermocht, sich von sich selbst zu distanzieren,
und seine vielen Rechenschaftsberichte und Beichten gew&hrten
ihm keinen Dispens von der Wirklichkeit, sondern kniipften ihn
nur desto tiefer in sie hinein.

«Ich mulltes, heilit es in dem ergreifenden Stanser Bericht, «erst
eine Tatsache durch mich selbst aufstellen und durch das, was ich
tat und vornahm, das Wesen meiner Ansichten klarmachen, ehe
ich auf fremde Unterstiitzung in dieser Hinsicht (das heil3t bei der
Errichtung einer Armenanstalt) rechnen durfte.» Das Besondere
seiner Wirkensweise liegt in eben dieser Notigung, «Tatsachen
durch sich selbst aufstellen zu miissen», im Ineinander von Lehre
und Beispiel, das uns — wenn man das Wort seiner fatalen modi-
schen Bedeutung entkleidet — an den Existenzialismus der Ur-
kirche und an die religiose Zeugenschaft Soeren Kierkegaards er-
innert. Pestalozzi hat denn auch das politische Zeitgeschehen nicht

150



nur vom Rande her wie ein Schauspiel erlebt, sondern als for-
dernde, hemmende oder zerstérende Macht im Mittelpunkt seiner
Lebensleistung, dem erzieherischen Werk, kennengelernt. Schon
der zwanzigjdhrige Publizist, Mitglied der «Helvetischen Gesell-
schaft zur Gerwey, Rousseau-Schwarmer, Moralist und Tyrannen-
feind, erregte das Milifallen der stadtischen Oligarchie und multe
sich auf unbegriindeten Verdacht hin fiir drei Tage «ohne Anstand
auf dem Rathaus in Arrest setzen lassen». Im Laufe eines langen
Lebens trat ihm das Politische in wechselnder Gestalt gegeniiber:
bald als lokales Aufpassertum, das ihm die Fliigel stutzte; bald
als der miachtige Arm der Franzosischen Republik, die ihn neben
Klopstock und Schiller in das Biirgerrecht aufnahm und sein Er-
ziehungswerk forderte; bald als geistliche Koterie, die seine Re-
formpldne durch wohlmeinend verschlagene Gutachten diskredi-
tierte; bald unter dem Bilde der Revolutionsménner, Napoleons
und Alexanders I., den er 1814 personlich kennenlernte und der
dem franzosischen Ehrenbiirger den St.-Wladimir-Orden vierter
Klasse iiberreichen lieB3. «Pestalozzi», schreibt Hans Barth, «war
Zeuge der Entstehung und Ausbreitung einer neuen sozialen Orga-
nisation, die mit dem freien Wettbewerb der ckonomischen Krifte
und mit der Ausbildung der Industrie zu rechnen hatte. In den Er-
fahrungsbereich seines Lebens gehorte der Kampf um die poli-
tische und wirtschaftliche Gleichberechtigung der Landschaft mit
der Stadt im ziircherischen Gemeinwesen. Der Untergang der
Alten Eidgenossenschaft und der aristokratischen Verfassungen,
Krieg, Biirgerkrieg und Fremdherrschaft, die Aufhebung der
Gemeinen Herrschaften und ihre Verwandlung in souverine
Staatswesen, die Griindung des helvetischen Einheitsstaates und
die Riickkehr zu dem foderalistischen Prinzip im Zeitalter der
Mediation stellen die Geschicke des schweizerischen Vaterlandes
dar, die unauflgslich verbunden sind mit der gewaltigen,. geistigen,
politischen und ckonomischen Umwailzung, die durch die Franzo-
sische Revolution bezeichnet wird. Eine beispiellose weltgeschicht-
liche Lektion wickelt sich vor den Augen Pestalozzis ab...»

In der Schrift «Ja oder Nein?» (1792 und 1793) hat sich Pesta-
lozzi mit der Franzosischen Revolution auseinandergesetzt. Sein
humanistisch-pidagogischer Radikalismus, der die Wurzel (latei-
nisch: radix) der Verhaltnisse ausschlielich im Menschen und
seiner sittlichen Eigenstandigkeit erkennt, fordert das Urteil zu-
tage: «Die Menschen sind nicht durch die Annahme philosophischer
Triumereien elend geworden, sondern sie haben die philosophi-
schen Triumereien angenommen, weil die Konige sie schon elend
gemacht hatten.s Dem verkehrten Wesen der Revolution geht die

151



Deformierung des Menschen durch das Ancien régime voraus.
Wie spiter Alexis de Toqueville, erkannte er, dafl «die Egalisierung
und Unifizierung der Lebensverhdltnisse, die Zentralisierung und
Biirokratisierung der Verwaltung und die Konzentration der ge-
samten Staatsgewalt in einer obersten Spitze» (Hans Barth) schon
die Prinzipien jener Gleichmachung enthilt, die das heraufkom-
mende Massenzeitalter charakterisieren. «Die Konige», so zitiert
Barth, «sind unzweideutig die ersten Egaliteurs unseres Welt-
teils... sie haben das System gegriindet, dessen natiirliche Aus-
breitung ihnen jetzt {iber den Hals wichst.» Dieser unbestechliche
Sachenblick Pestalozzis liel ihn denn auch das Lebensvolle, Arti-
kulierte der altpatriarchalischen Stdndeordnung einsehen und hat
ihn davor bewahrt, ein orthodoxer Anhinger des abstrakten oder
absoluten Demokratismus zu werden.

Welche Beweggriinde und letzten Ziele aber rechtfertigen die
moglichen Formen politischen, 6konomischen und sittlich-religisen
Daseins? Unter den Titeln «Wiederherstellungy und «Selbstdndig-
keity nennt uns Hans Barth die beiden Grundideen, welche das
politische Philosophieren Pestalozzis beherrschen. Die Lehre von
der Wiederherstellung — daran ist festzuhalten — zielt keineswegs
auf die Erneuerung abgelebter historischer Zustande hin; sie leistet
dem Restaurationsgedanken ebensowenig Vorschub wie der pla-
tonischen Staatsutopie; sie gibt lediglich «die Gesamtheit der Be-
dingungen» an, sunter denen ein menschenwiirdiges Dasein erst
moglich wirdy. Auf der anderen Seite deutet der Begriff, das
«Wieder» im Worte, auf einen vorgéangigen Abfall oder, wie Pesta-
lozzi auch sagt, das «Zivilisationsverderbens hin, das er hdufig mit
der Sozietdt ineinssetzte, sofern sie geeignet ist, die untergeord-
neten tierischen Krifte unserer Natur zum Nachteil von Selbstéan-
digkeit, Freiheit, Recht und Kunst zu begiinstigen.

Nach Pestalozzi nimmt der Mensch an drei Reichen oder Zustédn-
den teil, die nicht sowohl als historisches Nacheinander, sondern als
existenzielles Miteinander verstanden werden. Der Mensch ist ein
Werk der Natur, der Gesellschaft und der sittlichen Selbsténdig-
keit («Werk seiner selbsty). Er kann mit einem Spannungsfeld ver-
glichen werden, in dem diese drei Michte um den Vorrang streiten.
Als Werk der Natur fiihlt er sich frei, zu tun, was ihn geliistet. Als
Werk der Gesellschaft ist er Verhiltnissen und Vertragen unter-
worfen, die seine Selbstsucht einschridnken, seine Triebe domesti-
zieren, aber oft um den Preis der «inneren Verstiimmelung der
Naturkriftes, die sich unter der Form der ideologischen Inter-
essenverkleidung, der Religions- und Moralheuchelei nur desto
kriftiger geltend machen. In diesem Zustand entstehen die «Mum-

152



mereien der Machty und das «allgemeine Umtaufen dieser Heil-
losigkeiten in die hohen Namens. Pestalozzi spricht einmal von den
«Priestern, die das Unrecht der Macht in den Schutz ihrer ... Kutte
nehmen, und, mit einem Blick auf das Biindnis von Staats- und
Kirchenmacht, fillt das grimmig-derbe Wort vom «Verscharren des
Rechts in der Mistgrube der Gnadey.

Unter diesem Gesichtspunkt ist der «gesellschaftliche Zustand
eine bloBe Modifikation des Naturzustandes». Aber ist er darum
ohne erzieherisch bildenden Wert? Obschon zivilisierte Unkultur,
stellt er eine notwendige Stufe der staatlichen und individuellen
Entwicklung dar; Natur- und Staatsreligion haben vorbereitenden
Charakter und miissen als Mittel gebilligt werden, die echte sitt-
liche Entscheidung vor den Blick zu bringen. Dieses nicht unbe-
denkliche Argument — denn wie kann das verdorbene Mittel einen
reinen Zweck befordern? — steht wunderlich isoliert im Gedanken-
gefiige Pestalozzis. Kein Zweifel, dall der Begriff der Wiederher-
stellung auf den christologischen Vorstellungskreis zuriickverweist,
wie er sich anderseits — und darin tritt der Schweizer Staats-
denker Pestalozzi zutage — am verkldrten Bilde der frithen Eid-
genossenschaft gesdttigt hat. Wiederherstellung meint nicht nur
die Erneuerung vom Geiste her oder die Riickkunft des Paradieses
im Innern, sondern zugleich einen politisch-biirgerlichen Vorgang,
der die ckonomische, rechtliche und sittlich-religiose Selbstindig-
keit ermoglichen soll. Sie kann dem Menschen freilich nicht garan-
tiert werden, denn gute Staatsverfassungen bewirken noch keine
guten Biirger, und ein System ist soviel wert wie seine Triger,
aber sie sollen derart beschaffen sein, daf3 sie als negative Voraus-
setzung fiir den affirmativen Akt der menschlichen Selbstwerdung
und Selbstentscheidung gelten konnen. In diesem Sinne ist Pesta-
lozzi wohl immer Republikaner geblieben. _

Die Idee der Selbstidndigkeit bildet den Vereinigungspunkt aller
erzieherischen und sozialpolitischen Lebensbestrebungen Pesta-
lozzis. Sie ist das Herzstiick seiner Theorie vom Menschen und
macht den Sinn der «Wiederherstellungs aus; denn wie diese die
conditio humana, die Bedingung der Freiheit und Menschenwiirde
ist, so ist jene deren Ausdruck und titige Bewahrung. Auf dieser
Stufe erscheint der Mensch als Werk seiner selbst: «Als Werk der
Natur, als Tier, bin ich vollendet und spiire in diesem Zustand
nicht einmal, daf} ich als Mensch unvollendet bin. Als Werk meiner
selbst strebe ich durch Belebung des Gottlichen und Ewigen, das in
meiner Natur liegt, auf einem Wege nach meiner Vollendung, den
meine tierische Natur nicht kennt.» Im anthropologischen Entwurf
Pestalozzis treten die Natur des Menschen und sein Wesen aus-

153



einander. «Die Unschuld des Naturzustandes», sagt er einmal,
«ging ,wie ein Augenblick’ voriiber, und schon die erste Notigung,
seine Sicherheit mit Sorge und Angst erkaufen zu miissen, hat die
Verderbnis des Menschen eingeleitet. In diesem Zustand der
Selbstwehr wird nicht nur der BewuBtseinsfunke entfacht, sondern
auch Furcht, Angst, Sorge ins Dasein gerufen, die fortan das tie-
risch-gesellschaftliche Leben bestimmen.» Existenzphilosophische,
analytische Erkenntnisse scheinen vorweggenommen, wenn Pesta-
lozzi davon spricht, das Traumbild des Gedngsteten sei ein Dasein
in Furchtlosigkeit und sicheren Lebensgenielungen. Das Reich
Gottes aber kann nur durch Anstrengung erworben werden, und
wie die Alchemisten ihre Suche nach der unverderblichen Sub-
stanz als «opus contra naturam» bezeichnet haben, so spricht auch
Pestalozzi von einem formlichen «Salto mortale auller uns selbsty,
sofern wir nur sinnliche Natur sind. Die Selbstindigkeit ist daher
auch die Befreiung zur Liebe, die das ihre nicht sucht: «Liebe ist
das einzige, das ewige Fundament der Bildung unserer Natur zur
Menschlichkeit. Der Irrtum war grof3 und die Tduschung uner-
meBlich, da3 man glaubte, ich suche die Ausbildung der Menschen-
natur durch einseitige Kopfbildung ... ich suche sie durch die All-
seitigkeit der Liebe.»

Pestalozzi steht in der Tradition der abendldndischen Mystik
und widersetzt sich allen Versuchen, seine Anthropologie auf ein
positives theologisches System festzulegen. Die Liebe geht dem
Glauben voran. Es ist das bedeutende Verdienst Hans Barths, daf3
er die groBartigen, oft nur hingewiihlten Gedanken Pestalozzis zu
einem durchsichtigen Ganzen vereinigt hat, das seinen Gegenstand
nicht allein kommentiert, sondern mitten in die Krisenlage der
Zeit versetzt.

154



	Gegenwart Pestalozzis

