
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)

Heft: 3

Artikel: Gegenwart Pestalozzis

Autor: Kesser, Armin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758575

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEGENWART PESTALOZZIS

Von Armin Kesser

Aus dem Freundeskreis Johann Georg Hamanns stammt das
Wort von der «Höllenfahrt der Selbsterkenntnis», die den
Menschen Pestalozzi geläutert habe. Erwägt man, daß die Lebensdaten
Pestalozzis annähernd mit denen Goethes übereinstimmen, so
fällt die einsame Stellung, das Unfügsame, ja die Gegenläufigkeit
Pestalozzis zu einem Zeitalter auf, das wir mit dem Namen Goethes
zu bezeichnen pflegen. Die Höllenfahrt der Selbsterkenntnis, die
sich in seinem unschönen blatternarbigen Gesicht ausprägte, Qual
und Verklärung des Geopferten sind weit entfernt von den
Harmonie- und Persönlichkeitsbegriffen, die sich aus der Idealisierung
Goethes und des Weimarer Kreises ergeben mochten. Die
geschichtliche Präfiguration Pestalozzis ist in der christlichen Ueber-
lieferung zu suchen; dagegen deutet das Pathologische, das seinem
Bilde nicht fehlt, das leidenschaftlich Subjektive seiner
Lebensäußerung auf die großen Zerrissenen und Bekenner des späten
neunzehnten Jahrhunderts hin. Das Bild des schwärmenden
Menschenbruders hat uns lange den politischen Denker, den tief
gründenden realistischen Sozialkritiker verdeckt. Es zeigt sich aber,
daß die Stimme Pestalozzis um so vernehmbarer wird, je näher
wir an die Gegenwart heranrücken, daß seine Kulturdiagnose
Mahnworte, Voraussagen, Einsichten enthält, die erst heute wahrhaft

ins Ziel kommen. Diesen Sachverhalt hat unlängst Hans Barth
in einer ausgezeichneten substantiellen Schrift ebenso umsichtig
wie überraschend dargetan.1

«Ich werde ja» — schreibt Pestalozzi im Jahre 1802 — «von meinen

nächsten Feinden als Gefühlsmensch verspottet. Ich bin
es, ich bin kein Verstandesmensch und habe auch nie begehrt, ein
solcher zu heißen. Es genügt mir, daß mein Herz nicht mißkennt
wird. Mein ganzes Werk ist ein Werk dieses Herzens; alle Wahrheit,

die ihm zum Grund liegt, ist ein Resultat meiner Gefühle und
Erfahrungen und Leiden, die auf meine Gefühle stark gewirkt
haben. Ich kenne die Wahrheit, die in mir liegt, durchaus nicht in

1 Hans Barth: «Pestalozzis Philosophie der Politik.» Eugen-Rentsch-
Verlag, Erlenbach-Zürich.

149



ihrem wörtlichen Zusammenhang, und darum spreche ich sie auch
bei aller Wärme, mit der ich sie an den Mann zu bringen suche,
gewöhnlich so lückenvoll und unbestimmt aus, daß ich wirklich zu
grauen Haaren kam, eh der größere Teil der Lesenden auch nur zu
einer Ahnung gekommen, die Bruchstücke von Wahrheiten, die
den Feuerworten, die ich darüber hinwerfe, zum Grund liegen,
möchten doch wenigstens zum Teil einen möglichen Zusammenhang

haben.» An einer anderen Stelle spricht Pestalozzi von dem
«Hintergrund fester Anschauungen», der sein rhapsodisches
Philosophieren beherrsche. Der oft bezeugte Wunsch Pestalozzis, es

möge einer kommen, der das denke, was er bloß fühle, hat
diskursiv geschmeidigere Geister immer wieder zu dem Versuche
angeregt, Pestalozzi in ein System und zum Bewußtsein seiner
selbst zu bringen. Der tragische Lebensausgang Pestalozzis, seine
unglückliche Verbindung mit seinem Schüler und Widersacher
Johannes Niederer, geht aus der notorischen Ueberschätzung der
logischen Kunstfertigkeit durch den Seher und Gefühlsmenschen
hervor, der seine Erkenntnisse nur stammeln oder in Bildfragmenten

hinstellen kann. Diese Denkweise kennt zwar Zusammenhänge,
Leitmotive, feste Anschauungen, aber sie bildet kein System, und
ob wir gleich berechtigt sind, einen «systematischen Willen» (Hans
Barth) bei Pestalozzi anzunehmen, so ist es doch gerade die
Unfähigkeit, seinen Erfahrungskreis systematisch-spekulativ zu
erweitern, die Pestalozzis Philosophieren so menschlich inständig
und vertrauenswürdig macht. Pestalozzi war ein Ausgelieferter,
In-Dienst-Genommener, bei dem die Erkenntnis — um an ein Bild
Kierkegaards anzuschließen — gleichsam nie aus dem Kochen
kam, sondern unmittelbar in die nächste Lebensleistung hinüberfloß.

Er hat nie vermocht, sich von sich selbst zu distanzieren,
und seine vielen Rechenschaftsberichte und Beichten gewährten
ihm keinen Dispens von der Wirklichkeit, sondern knüpften ihn
nur desto tiefer in sie hinein.

«Ich mußte», heißt es in dem ergreifenden Stanser Bericht, «erst
eine Tatsache durch mich selbst aufstellen und durch das, was ich
tat und vornahm, das Wesen meiner Ansichten klarmachen, ehe
ich auf fremde Unterstützung in dieser Hinsicht (das heißt bei der
Errichtung einer Armenanstalt) rechnen durfte.» Das Besondere
seiner Wirkensweise liegt in eben dieser Nötigung, «Tatsachen
durch sich selbst aufstellen zu müssen», im Ineinander von Lehre
und Beispiel, das uns — wenn man das Wort seiner fatalen modischen

Bedeutung entkleidet — an den Existenzialismus der Ur-
kirche und an die religiöse Zeugenschaft Soeren Kierkegaards
erinnert. Pestalozzi hat denn auch das politische Zeitgeschehen nicht

150



nur vom Rande her wie ein Schauspiel erlebt, sondern als
fördernde, hemmende oder zerstörende Macht im Mittelpunkt seiner
Lebensleistung, dem erzieherischen Werk, kennengelernt. Schon
der zwanzigjährige Publizist, Mitglied der «Helvetischen Gesellschaft

zur Gerwe», Rousseau-Schwärmer, Moralist und Tyrannenfeind,

erregte das Mißfallen der städtischen Oligarchie und mußte
sich auf unbegründeten Verdacht hin für drei Tage «ohne Anstand
auf dem Rathaus in Arrest setzen lassen». Im Laufe eines langen
Lebens trat ihm das Politische in wechselnder Gestalt gegenüber:
bald als lokales Aufpassertum, das ihm die Flügel stutzte; bald
als der mächtige Arm der Französischen Republik, die ihn neben
Klopstock und Schiller in das Bürgerrecht aufnahm und sein
Erziehungswerk förderte; bald als geistliche Koterie, die seine
Reformpläne durch wohlmeinend verschlagene Gutachten diskreditierte;

bald unter dem Bilde der Revolutionsmänner, Napoleons
und Alexanders I., den er 1814 persönlich kennenlernte und der
dem französischen Ehrenbürger den St.-Wladimir-Orden vierter
Klasse überreichen ließ. «Pestalozzi», schreibt Hans Barth, «war
Zeuge der Entstehung und Ausbreitung einer neuen sozialen
Organisation, die mit dem freien Wettbewerb der ökonomischen Kräfte
und mit der Ausbildung der Industrie zu rechnen hatte. In den
Erfahrungsbereich seines Lebens gehörte der Kampf um die
politische und wirtschaftliche Gleichberechtigung der Landschaft mit
der Stadt im zürcherischen Gemeinwesen. Der Untergang der
Alten Eidgenossenschaft und der aristokratischen Verfassungen,
Krieg, Bürgerkrieg und Fremdherrschaft, die Aufhebung der
Gemeinen Herrschaften und ihre Verwandlung in souveräne
Staatswesen, die Gründung des helvetischen Einheitsstaates und
die Rückkehr zu dem föderalistischen Prinzip im Zeitalter der
Mediation stellen die Geschicke des schweizerischen Vaterlandes
dar, die unauflöslich verbunden sind mit der gewaltigen, geistigen,
politischen und ökonomischen Umwälzung, die durch die Französische

Revolution bezeichnet wird. Eine beispiellose weltgeschichtliche

Lektion wickelt sich vor den Augen Pestalozzis ab...»
In der Schrift «Ja oder Nein?» (1792 und 1793) hat sich Pestalozzi

mit der Französischen Revolution auseinandergesetzt. Sein
humanistisch-pädagogischer Radikalismus, der die Wurzel (lateinisch:

radix) der Verhältnisse ausschließlich im Menschen und
seiner sittlichen Eigenständigkeit erkennt, fördert das Urteil
zutage: «Die Menschen sind nicht durch die Annahme philosophischer
Träumereien elend geworden, sondern sie haben die philosophischen

Träumereien angenommen, weil die Könige sie schon elend
gemacht hatten.» Dem verkehrten Wesen der Revolution geht die

151



Deformierung des Menschen durch das Ancien régime voraus.
Wie später Alexis de Toqueville, erkannte er, daß «die Egalisierung
und Unifizierung der Lebensverhältnisse, die Zentralisierung und
Bürokratisierung der Verwaltung und die Konzentration der
gesamten Staatsgewalt in einer obersten Spitze» (Hans Barth) schon
die Prinzipien jener Gleichmachung enthält, die das heraufkommende

Massenzeitalter charakterisieren. «Die Könige», so zitiert
Barth, «sind unzweideutig die ersten Egaliteurs unseres Weltteils

sie haben das System gegründet, dessen natürliche
Ausbreitung ihnen jetzt über den Hals wächst.» Dieser unbestechliche
Sachenblick Pestalozzis ließ ihn denn auch das Lebensvolle,
Artikulierte der altpatriarchalischen Ständeordnung einsehen und hat
ihn davor bewahrt, ein orthodoxer Anhänger des abstrakten oder
absoluten Demokratismus zu werden.

Welche Beweggründe und letzten Ziele aber rechtfertigen die
möglichen Formen politischen, ökonomischen und sittlich-religiösen
Daseins? Unter den Titeln «Wiederherstellung» und «Selbständigkeit»

nennt uns Hans Barth die beiden Grundideen, welche das
politische Philosophieren Pestalozzis beherrschen. Die Lehre von
der Wiederherstellung — daran ist festzuhalten — zielt keineswegs
auf die Erneuerung abgelebter historischer Zustände hin; sie leistet
dem Restaurationsgedanken ebensowenig Vorschub wie der
platonischen Staatsutopie; sie gibt lediglich «die Gesamtheit der
Bedingungen» an, »unter denen ein menschenwürdiges Dasein erst
möglich wird». Auf der anderen Seite deutet der Begriff, das
«Wieder» im Worte, auf einen vorgängigen Abfall oder, wie Pestalozzi

auch sagt, das «Zivilisationsverderben» hin, das er häufig mit
der Sozietät ineinssetzte, sofern sie geeignet ist, die untergeordneten

tierischen Kräfte unserer Natur zum Nachteil von Selbständigkeit,

Freiheit, Recht und Kunst zu begünstigen.
Nach Pestalozzi nimmt der Mensch an drei Reichen oder Zuständen

teil, die nicht sowohl als historisches Nacheinander, sondern als
existenzielles Miteinander verstanden werden. Der Mensch ist ein
Werk der Natur, der Gesellschaft und der sittlichen Selbständigkeit

(«Werk seiner selbst»). Er kann mit einem Spannungsfeld
verglichen werden, in dem diese drei Mächte um den Vorrang streiten.
Als Werk der Natur fühlt er si-ch frei, zu tun, was ihn gelüstet. Als
Werk der Gesellschaft ist er Verhältnissen und Verträgen
unterworfen, die seine Selbstsucht einschränken, seine Triebe domestizieren,

aber oft um den Preis der «inneren Verstümmelung der
Naturkräfte», die sich unter der Form der ideologischen
Interessenverkleidung, der Religions- und Moralheuchelei nur desto

kräftiger geltend machen. In diesem Zustand entstehen die «Mum-

152



mereien der Macht» und das «allgemeine Umtaufen dieser Heil-
losigkeiten in die hohen Namen». Pestalozzi spricht einmal von den
«Priestern, die das Unrecht der Macht in den Schutz ihrer Kutte
nehmen, und, mit einem Blick auf das Bündnis von Staats- und
Kirchenmacht, fällt das grimmig-derbe Wort vom «Verscharren des
Rechts in der Mistgrube der Gnade».

Unter diesem Gesichtspunkt ist der «gesellschaftliche Zustand
eine bloße Modifikation des Naturzustandes». Aber ist er darum
ohne erzieherisch bildenden Wert? Obschon zivilisierte Unkultur,
stellt er eine notwendige Stufe der staatlichen und individuellen
Entwicklung dar; Natur- und Staatsreligion haben vorbereitenden
Charakter und müssen als Mittel gebilligt werden, die echte
sittliche Entscheidung vor den Blick zu bringen. Dieses nicht
unbedenkliche Argument — denn wie kann das verdorbene Mittel einen
reinen Zweck befördern? — steht wunderlich isoliert imGedanken-
gefüge Pestalozzis. Kein Zweifel, daß der Begriff der Wiederherstellung

auf den christologischen Vorstellungskreis zurückverweist,
wie er sich anderseits — und darin tritt der Schweizer
Staatsdenker Pestalozzi zutage — am verklärten Bilde der frühen
Eidgenossenschaft gesättigt hat. Wiederherstellung meint nicht nur
die Erneuerung vom Geiste her oder die Rückkunft des Paradieses
im Innern, sondern zugleich einen politisch-bürgerlichen Vorgang,
der die ökonomische, rechtliche und sittlich-religiöse Selbständigkeit

ermöglichen soll. Sie kann dem Menschen freilich nicht garantiert

werden, denn gute Staatsverfassungen bewirken noch keine
guten Bürger, und ein System ist soviel wert wie seine Träger,
aber sie sollen derart beschaffen sein, daß sie als negative Voraussetzung

für den affirmativen Akt der menschlichen Selbstwerdung
und Selbstentscheidung gelten können. In diesem Sinne ist Pestalozzi

wohl immer Republikaner geblieben.
Die Idee der Selbständigkeit bildet den Vereinigungspunkt aller

erzieherischen und sozialpolitischen Lebensbestrebungen Pestalozzis.

Sie ist das Herzstück seiner Theorie vom Menschen und
macht den Sinn der «Wiederherstellung» aus; denn wie diese die
conditio humana, die Bedingung der Freiheit und Menschenwürde
ist, so ist jene deren Ausdruck und tätige Bewährung. Auf dieser
Stufe erscheint der Mensch als Werk seiner selbst: «Als Werk der
Natur, als Tier, bin ich vollendet und spüre in diesem Zustand
nicht einmal, daß ich als Mensch unvollendet bin. Als Werk meiner
selbst strebe ich durch Belebung des Göttlichen und Ewigen, das in
meiner Natur liegt, auf einem Wege nach meiner Vollendung, den
meine tierische Natur nicht kennt.» Im anthropologischen Entwurf
Pestalozzis treten die Natur des Menschen und sein Wesen aus-

153



einander. «Die Unschuld des Naturzustandes», sagt er einmal,
«ging ,wie ein Augenblick' vorüber, und schon die erste Nötigung,
seine Sicherheit mit Sorge und Angst erkaufen zu müssen, hat die
Verderbnis des Menschen eingeleitet. In diesem Zustand der
Selbstwehr wird nicht nur der Bewußtseinsfunke entfacht, sondern
auch Furcht, Angst, Sorge ins Dasein gerufen, die fortan das
tierisch-gesellschaftliche Leben bestimmen.» Existenzphilosophische,
analytische Erkenntnisse scheinen vorweggenommen, wenn Pestalozzi

davon spricht, das Traumbild des Geängsteten sei ein Dasein
in Furchtlosigkeit und sicheren Lebensgenießungen. Das Reich
Gottes aber kann nur durch Anstrengung erworben werden, und
wie die Alchemisten ihre Suche nach der unverderblichen
Substanz als «opus contra naturam» bezeichnet haben, so spricht auch
Pestalozzi von einem förmlichen «Salto mortale außer uns selbst»,
sofern wir nur sinnliche Natur sind. Die Selbständigkeit ist daher
auch die Befreiung zur Liebe, die das ihre nicht sucht: «Liebe ist
das einzige, das ewige Fundament der Bildung unserer Natur zur
Menschlichkeit. Der Irrtum war groß und die Täuschung
unermeßlich, daß man glaubte, ich suche die Ausbildung der Menschennatur

durch einseitige Kopfbildung. ich suche sie durch die
Allseitigkeit der Liebe.»

Pestalozzi steht in der Tradition der abendländischen Mystik
und widersetzt sich allen Versuchen, seine Anthropologie auf ein
positives theologisches System festzulegen. Die Liebe geht dem
Glauben voran. Es ist das bedeutende Verdienst Hans Barths, daß

er die großartigen, oft nur hingewühlten Gedanken Pestalozzis zu
einem durchsichtigen Ganzen vereinigt hat, das seinen Gegenstand
nicht allein kommentiert, sondern mitten in die Krisenlage der
Zeit versetzt.

154


	Gegenwart Pestalozzis

