
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 22 (1954-1955)

Heft: 2

Artikel: Über das Landschaftsempfinden bei den Römern

Autor: Marxer, Gertrud

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758570

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER DAS LANDSCHAFTSEMPFINDEN
BEI DEN RÖMERN

Von Gertrud Marxer

Als ich vor wenigen Jahren zum erstenmal in Tusculum stand,
war ich zutiefst betroffen von der Schönheit der Landschaft und
des Ausblicks: unter mir lag links das Tal der Via Latina, die
sich wie ein helles Flußband einer fernen Paßhöhe zuzieht; da

waren die ruhevollen, festgefügten Formen der Albanerberge;
geradeaus nach Südwesten schimmerte hinter der Weite der
römischen Campagna das Meer, und rechts, mehr fühlbar als sichtbar
im dunstigen Licht, dehnte sich breit in ebener Ferne die Stadt
Rom.

Zugleich strömten literarische Erinnerungen heran: das Tuscu-
lanum Ciceros, in dem er seine tusculanischen Gespräche sich
abspielen läßt, über fünf Tage verteilte Gespräche, jeder Tag
einem bestimmten moralphilosophischen Thema gewidmet, über
das er sich aut sedens aut ambulans verbreitet. Aber es hatte ja
nicht nur Cicero hier sein Tusculanum; Villa grenzte an Villa,
und es ging ein reger menschlicher und geistiger Verkehr hin und
her, wie sich dies etwa spiegelt in der kleinen Begebenheit, da
Cicero, der am Abend zuvor aus der Stadt gekommen ist, sich aus
der Bibliothek des benachbarten jungen Lucullus ein paar Bücher
holen will und dort unvermutet den Cato findet multis circum-
fusum Stoicorum libris «unter einem Berg von Stoikerschriften
vergraben». Oder in der brieflichen Klage Ciceros an Lucceius,
am Ende seines Lebens, sie hätten, obwohl sie in Tusculum und
in Puteoli Nachbarn gewesen seien, das Zusammensein nicht
genügend ausgenützt. Der Schriftsteller Varro besaß hier ein Landhaus,

und, eine Generation vorher, Crassus, der bedeutendste
Redner vor Cicero, das Tusculanum, in dem Cicero die Gespräche
der ersten beiden Bücher de oratore stattfinden läßt. Und das
wohlerhaltene kleine Theater, das sich unterhalb des Berggipfels in den
Felsen schmiegt, so daß es heute noch wie auf natürlichem Wege
aus ihm herausgewachsen scheint, zeigt, daß für die Bewohner
dieser Villenstadt auch Theatervorstellungen zu den Bedürfnissen
ihrer Muße gehörten. Durch die archäologischen Funde erwies

101



sich, daß alle Villen auf Rom und das Meer ausgerichtet waren,
daß sie also alle mehr oder weniger die eben geschilderte Aussicht
genossen.

Da erhob sich mir — zwischen dem ästhetischen Genuß des
Augenblicks und dem Lebendigwerden einer bisher nur literarisch
erfaßten Vergangenheit — die brennende Frage: Waren sich die
Römer, die ihre Villen an einen so überschwenglich schönen Punkt
setzten, der Schönheit dieser Lage bewußt? Haben sie die
Landschaft mit ähnlichen Augen gesehen wie wir?

Nach welchen Gesichtspunkten legten sie ihre Villen an? Gewiß,
die villae rusticae waren reine Gutsbetriebe, bewirtschaftet von
einem Pächter, und sie hatten in erster Linie einen Ertrag
abzuwerfen, wie ja auch Horaz betet: «pingue pecus domino facias et
cetera...»; aber mehr und mehr sonderten sich von diesen die
villae urbanae ab, die zu reinen domus voluptuariae wurden, zu
Lustschlößchen. Worin bestand nun aber diese voluptas, die das
Landhaus zu gewährleisten hatte? Es wird zum Inbegriff von
otium, dem Freisein von jeglichem negotium, den Anforderungen,
der Geschäftigkeit, dem Betrieb des lärmigen Rom. Secedere ist
der Ausdruck für dieses Entfliehen aus der Millionenstadt, und
Entspannung sucht und findet der gebildete Römer in der
unangefochtenen geistigen Betätigung, im Lesen, im Schreiben, und als
Krönung, immer und immer, im Gespräch. Wenn dazu auch noch
Jagen, Fischen, Spiel am Meeresufer kommt, so ist dies doch mehr
Verzierung als Inhalt des otium. Es muß also das Landhaus fernab
vom lauten Getriebe sein und zugleich die Möglichkeit reicher
Geselligkeit bieten, sei es durch vorhandene Nachbarschaft, sei es
durch Räume zur Beherbergung von Gästen.

Ein zweites Erfordernis ist das angenehme Klima, die gesunde
Lage des Landhauses, die gute Luft der Albaner-, der Sabiner-
berge, der Meeresküste; denn Rom mit seinem plumbeus auster,
dem scirocco, der uns auch heute noch schlaff macht, war in den
Sommermonaten fieberreich und gefährlich. So verteidigt zum
Beispiel Plinius sein Landhaus in Etrurien leidenschaftlich gegen
den besorgten Vorwurf seines Freundes, es sei nicht gesund,
damit: dort gebe es so viele alte Leute, daß man bei einem Aufenthalt

glaube, in einem früheren Jahrhundert geboren zu sein.
Aber noch ein drittes kommt zum Ausdruck als maßgebend für

die Wahl des Landhauses, und dies ist es, was uns hier interessiert:
die schöne Lage. Regionis forma pulcherrima sagt Plinius bei der
Beschreibung seines Landhauses in Etrurien, und «regionis forma»
läßt sich kaum treffender wiedergeben als mit «Landschaft». Häufig
sind die Hinweise in der römischen Literatur dafür, daß die Römer

102



die Schönheit einer Gegend sahen; häufig wohl, aber kümmerlich,
fast immer nur mit dem einen stereotypen «amoenus» ausgedrückt.
Immer wieder ist die Rede von einem locus amoenus, von agri
amoeni, rus amoenum. Der Berg Lucretiiis ist amoenus, der
Comersee amoenus arbusto agro; eine Quelle, eine Insel, ein
Gestade ist amoenum. Aber auch die vom Menschen geformte,
bewohnte, belebte Landschaft: villa, aedes, urbs, Oertlichkeiten
wie Antium, Surrentum, Baiae. Noch heute wird ameno im
Italienischen fast ebenso ausschließlich, wie es das Lateinische tut,
für einen Landschaftseindruck gebraucht. Ueberblicken wir die
Stellen, an denen das Wort vorkommt, ohne auf die heute noch
ungeklärte Etymologie, um die man sich schon im Altertum
bemühte, einzugehen, so zeigt sich deutlich, daß es das Wohltuende
meint, das Herz- und Augerquickende, das Beruhigende, das
«Anmutige» im Sinne des uns Anmutenden. Die amoenitas loci wird
empfunden; sie ist wichtig, sie ist maßgebend; aber beschrieben
wird sie kaum je in der Weise, daß ein schaubares Landschafts-
bild vor uns ersteht. Eine seltene Ausnahme ist die Stelle in dem
eben erwähnten Brief des Plinius, wo er sagt: «Stelle dir eine Art
riesiges Amphitheater vor, wie nur die Natur eines gestalten kann:
eine weite Ebene ist von Bergen umgeben, die auf ihren Gipfeln
alten, hohen Waldbestand tragen. Wald zieht sich den Berghang
hinunter, von fruchtbaren Hügeln unterbrochen, Weingärten
schließen sich an, so dicht, daß sie ein geschlossenes Bild, una
facies, ergeben. Unten sind Blumenwiesen, wie von Edelsteinen
übersät, von nieversiegenden Bächen durchschnitten, die alle dem
Tiber zufließen, der mitten durch die Ebene zieht, schiffbar, im
Winter und Frühling wenigstens. «Magnam capies voluptatem, si
hune regionis situm ex monte prospexeris» schließt Plinius diese
Beschreibung ab: «Einen großen Genuß wirst du davon haben,
wenn du diese Landschaft vom Berg aus überblickst.»

Die Aussicht also ist es, die man sucht und liebt; prospicere:
in die Weite schauen. Cicero sagt in einem Brief zu seinem Freund
Atticus: «Du fragst, ob ich mehr Freude habe an Hügeln und
weiter Aussicht oder am Spazieren dem Meeresstrand entlang, und
du meinst, ich wisse es selbst nicht. Und beim Hercules, damit
hast du recht; utriusque loci tanta amoenitas, ut dubitem utra
anteponenda sit.» «O praeclarum prospectum!» ruft er an anderer
Stelle aus. Diesem Bedürfnis nach dem Ausblick hat Lage und
Anlage der Villa zu entsprechen. Wenn uns Plinius in ermüdender

Weise seine Landhäuser, Raum um Raum, schildert, so lernen
wir doch etwas sehr Wesentliches daraus: es ist immer die
Aussicht, die er beschreibt. Die Räume sind, wenn immer möglich,

103



so angelegt, daß sie nach drei Seiten hin frei blicken, und er wird
nicht müde, die Mannigfaltigkeit der Ausblicke zu rühmen. Ein
Ruhezimmer (zotheca) hat er zum Beispiel, wo er im Bett zu
Häupten Wälder hat, am Fußende das Meer, zur Seite andere
Landhäuser. «So viele facies locorum, Landschaftsbilder, trennt
und verbindet zugleich der Raum durch ebenso viele Fenster»,
sagt er. Die Aussicht übers Meer hin ist es, die vor allem gesucht
wird. Plinius läßt in seinem Laurentinum einen Speiseraum so ins
Meer vorspringen, daß er von vorn und von den Seiten gleichsam
auf drei Meere hinausblickt. Aus Astura schreibt Cicero an Atti-
cus: «Glaube nicht, daß irgend etwas mir angenehmer, amabilius,
sein könnte als villa, litus, prospectus maris.» Wenn, von Horaz
unter andern, die Sucht der Reichen gegeißelt wird, nicht mehr
mit dem gegebenen Festland zufrieden zu sein, sondern ins Meer
hinaus zu bauen, so ist bei dieser Bauerei gewiß Großmannssucht
beteiligt, aber ebenso auch das Verlangen nach dem unbeschränkten

Blick übers Meer hin. Grotesk wirkt dieses Verlangen etwa,
wenn Plinius eines seiner Schwimmbassins damit anpreist, daß
man beim Schwimmen aus ihm aufs Meer hinaus sehe. Aber auch
den Blick ins Grüne liebt man. Vitruv, der zur Zeit des Augustus
eine Abhandlung über Architektur schrieb, spricht von einer
neuen Mode von Speisesälen mit großen Doppelfenstern zur Rechten

und zur Linken, aus denen man, zu Tische liegend, ins Grüne
hinaussehe, und auch Plinius hat in seinen Landhäusern Räume,
die diesen seinen und sicher allgemeinen Wünschen entsprechen.

Aber nicht nur die schriftliche Ueberlieferung spricht von
diesem Verlangen nach Ausblick, sondern auch die erhaltenen Bauten
zeugen von einer geradezu unvorstellbaren Ausschaufreudigkeit.
Da stehen zum Beispiel in der römischen Campagna Ueberreste
eines ausgedehnten Villenkomplexes, deren riesige Fensteröffnungen

nur so zu begreifen sind. An einer Stelle erhebt sich über dem
tief in die Erde versunkenen ersten Stockwerk ein turmartiger
Aufbau mit Fenstern nach allen vier Himmelsrichtungen, Fenstern,
die in dem großen Saal nicht viel weniger an Fläche einnehmen
als das Mauerwerk. Wozu konnte dieser Raum anders dienen als

zum ungehemmten Ausblick? Und wahrlich einem Ausblick, dessen

man nicht müde wurde: über die leise wellige Ebene hin auf
der einen Seite zum Meer, auf der andern zur klaren Silhouette
der Albanerberge, auf der andern zur nahen Stadt Rom. Und überall,

wo immer wir die Ueberreste römischer Villen aufsuchen oder
ihnen zufällig begegnen, sind wir ergriffen von ihrer wunderbaren
Aussichtslage, mögen sie nun am Berghang von Tusculum, von
Tibur, von Praeneste liegen, am Meeresstrand von Antium, von

104



Astura, von Formiae, wo überall Cicero eine Villa besaß, hoch
über dem Meeresstrand, wie an der felsigen Südspitze des Kaps
der Kirke, wo viele Ueberreste von Villen aus sullanischer Zeit
sich finden. Oder wenn man auf der Nordostspitze von Capri in
den Ruinen der Villa Jovis des Tiberius steht, die wahrscheinlich
schon Augustus bewohnte, und wo dieser kurz vor seinem Tode
noch heitere und gelöste Tage verbrachte, wenn man durch die
noch wohlerhaltenen Räume der verschiedenen Stockwerke geht,
die nach allen Seiten einen zauberhaften Ausblick bieten, und vor
allem, wenn man auf der an der Ostseite über dem senkrechten
Felsabsturz angelegten Terrasse, einer langgestreckten ambulatio,
auf und ab wandelt, manchmal stehen bleibt, um dem Spiel der
Brandung, dem die Felsen hinaufkletternden und hinunterstürzenden

Gischt an der gegenüberliegenden Spitze der Sorrentiner Halbinsel

zuzuschauen, oder den Blick über die Meeresbläue hin den
Golf von Neapel entlang schweifen zu lassen, der durch die
wunderbar klar hingezeichnete Linie des Vesuv abgeschlossen wird:
wenn man all dies aus dem Blick ins Bewußtsein sinken läßt, dann
wird einem klar, daß Augustus, der diese viel kleinere Insel von
den Neapolitanern gegen Ischia eintauschte, dies nicht ihrer
Unzugänglichkeit wegen tat, und daß Tiberius in seiner zunehmenden

Menschenfurcht an diesem Ort wohl die Einsamkeit suchte
und die Möglichkeit, die Außenwelt fernzuhalten, aber in seinen
zwölf über die Insel verstreuten Villen den Blick für die Schönheit

ihrer immer wieder verschiedenen und besonderen Lage
gehabt haben muß.

Lage und Bauart der römischen Villen zeugen also, ebenso wie
die literarischen Hinweise, vom Verlangen nach Ausblick. Ein
weiterer Faktor, der dies bestätigt, ist die Malerei. So sehr die
römische Malerei, die uns vor allem das verschüttete Pompeji in
so reichem Maße bewahrt hat, auf die griechische zurückgeht wie
alle Künste, die die Römer betrieben haben, so ist doch darin neu
eine vorher nicht gekannte Raumtiefe. Neu und rein römisch ist
auch die Art und Weise, wie die griechische Malerei, das
griechische Gemälde, das man kopiert, in die gesamte Wanddekoration
hinein komponiert wird. Im sogenannten zweiten Stil gegen die
Mitte des ersten vorchristlichen Jahrhunderts bricht die Malerei
die Wand auf und schafft mittels einer illusionistischen Architektur
Ausblicke in die Weite. Die Landschaft beginnt eine immer größere
Rolle zu spielen, sei es als Ausblick aus der geöffneten Wand ins
Freie, sei es als Hintergrund mythologischer Szenen, sei es als
selbständiges Bild. Die um das Jahr 40 v. Chr. entstandenen
Odysseelandschaften fesseln uns durch eine Raumweite, die im

105



ersten Augenblick ganz unantik scheinen will. Aus einem
Architekturrahmen von intensivstem Rot und Goldgelb blicken wir zum
Beispiel in Uferlandschaften mit Meer und Fels, deren im Vordergrund

kräftiges, dunkles Meerblau immer zarter in unendlicher
Ferne verdämmert. Aber wir finden auch Ausblicke auf Städte
und Häfen, wie ja auch in der schriftlichen Ueberlieferung der
Anblick einer Stadt als amoenus bezeichnet wird, und etwa Plinius
von den Aussichten aus seinen Fenstern die auf die Dächer der
Nachbarvillen rühmt, oder Tacitus von den Aussichten von Capri
aus insbesondere diejenige auf den Golf von Neapel, «den pulcher-
rimus sinus, antequam Vesuvius mons ardescens faciem loci verte-
ret» («ein herrlicher Golf, bevor der Ausbruch des Vesuv das Bild
verwandelte»). Es gibt außerdem ungezählte kleinstformatige
Landschäftchen, in die Wanddekoration eingefügt, impressionistisch
hingetupft, mit Bäumen, Felsen, Gewässern, die von einem
ausgesprochenen Sinn für die Landschaft zeugen, wenn wir auch sehr
vorsichtig sein müssen in der Scheidung zwischen dem von den
Griechen übernommenen und vielfach bis zum Gemeinplatz
wiederholten und abgewandelten Motiv und dem, was als römische
Errungenschaft aus dem realen Sinn für die reale Landschaft
hinzukam. Im höchsten Maße reizvoll müßte der Versuch sein, diese
Scheidung in jedem einzelnen der uns erhaltenen Gemälde
vorzunehmen.

Ganz ebenso haben wir uns zu verhalten der Dichtung gegenüber.

Es mag verwunderlich erscheinen, daß ich bisher als Zeugen
für meine Darlegungen nicht Vergil verwendete, nicht Horaz,
sondern vorwiegend Plinius, diesen kleinen, unoriginellen Geist.
Doch dies hat seinen guten Grund. Wenn Horaz zu Geselligkeit
und Trinken auffordert und dafür in immer neuen Varianten als
Rahmen den schattigen Baum, das weiche Rasenpolster, das kühle
Bächlein skizziert, wenn Vergil seine Hirten mit den griechischen
Namen unter der weitausladenden Buche liegen und flöten läßt,
so sind das griechische Motive. Und etwa Tibulls sehnsüchtiger
Preis des einfachen Landlebens ist schon hellenistisches Gedankengut,

geboren in der mehr und mehr überwuchernden Großstadt
mit ihrem Luxus, und all das sagt uns noch nichts aus über
wirkliches Landschaftsempfinden. Aber wenn Horaz in seiner
Nachbildung des alkaeischen Gedichtes das Bild von den gefrorenen
Flüssen und eisstarren Wäldern zwar fast wörtlich übernimmt, es

aber einführt mit «vides ut alta stet nive candidum Soracte», so
steht da plötzlich, plastisch, wirklich, der Berg, den jeder Römer
von Rom aus sah an klaren Tagen, einsam wie einen Turm in der
Ferne der nach Norden sich hinziehenden Ebene, ein Wahrzeichen

106



der römischen Landschaft. Oder wenn Vergil die Begegnung der
Hirten Tityrus und Meliboeus, die voll ist von atemraubender,
hintergründiger Wirklichkeit, schließt mit dem Vers:

Maioresque cadunt altis de montibus umbrae
Größer fallen die Schatten der ragenden Berge und dunkler

(Haecker)

so ist das nicht das Arkadien der Phantasie des Dichters, sondern
unmittelbar geschaute Landschaft der Heimat.

Wenn wir diesen fast blitzlichtartigen Aeußerungen sehr sorgsam

nachgehen, erschließen sie sich uns in ungeahnter Fülle, aber
sie liegen nicht an der Oberfläche. Ganz einmalig in ihrer
persönlichen Formulierung, ja, geradezu in ihrer Heftigkeit der Aussage,

ist eine Stelle bei Horaz, wo er nach einer rein rhetorischen
Aufzählung vielgepriesener griechischer Stätten fortfährt:

Me neque Lacedaemon
nec tarn Larisae percussit campus opimae
quam domus Albuneae resonantis
et praeceps Anio ac Tiburni lucus et uda
mobilibus pomaria rivis.

All dies «hat mich nicht so im Innersten getroffen wie die Stätte
der tosenden Albunea und der jäh stürzende Anio, der Hain des
Tiburnus und die von eiligen Bächen getränkten Obstgärten» (von
Tibur). Im allgemeinen aber scheint dem Römer der reine
Landschaftseindruck an sich der Aussage gar nicht würdig, nicht einmal

in einem Brief. So fügt Cicero der schon früher zitierten Fest-
stellung: «Nichts könnte mir angenehmer sein als litus, villa,
prospectus maris» hinzu: «Neque haec digna longioribus litteris»,
«Doch dies ist längerer Ausführung nicht wert.»

Bisher sahen wir nun fast immer die Landschaft aus einem
Fenster heraus betrachtet, gerahmt, als Bild, und dieser Umstand
gibt uns, neben die gemalten Landschaften gehalten, bedeutenden
Aufschluß. Man will die Landschaft zu sich hereinlassen in die
menschliche Behausung. Plinius braucht dafür eben den Ausdruck
«admittere»: «Triclinium vineas quasi admittit.» Man öffnet den
Ort der menschlichen Geborgenheit der Landschaft, man genießt
sie, liegend, in lectulo, zwischen dem Lesen, zwischen dem
Gespräch, beim Essen, oder auf und ab wandelnd in der ambulatio.
Aber man begibt sich nicht hinaus zu ihr ins Menschenlose, man
gibt den menschlich gesicherten Standort nicht auf, um sie zu
ergründen. Die Landschaft, die vom Menschen bewohnt ist, die
die Spur seines Wirkens zeigt, die Geselligkeit zuläßt, ist amoenum.

107



Wald und Berge sind von vornherein nicht amoeni. Cicero sagt
dort, wo er die Rolle der Gewohnheit in der Freundschaft hervorhebt,

wir bekämen ja sogar auch an bergigen und waldigen Gegenden

Freude, wenn wir uns länger dort aufhielten. Und sein Freund
Atticus sagt zu ihm, als er zum erstenmal Ciceros Bergheimat
Arpinum kennenlernt: «Früher wunderte ich mich immer, daß es
dir hier so sehr gefiele; denn ich glaubte, hier gebe es nichts als
Felsen und Berge, und so mußte ich ja auch glauben nach deinen
Schilderungen. Jetzt wundere ich mich freilich, daß du überhaupt
noch anderswo sein magst als hier.»

Die wilde, ungeformte Natur ist unheimlich, sie ist nicht
anmutend. Sie lockt den Menschen nicht zu sich hinaus. Wohl geht
er etwa Seltsamkeiten nach und staunt über unerwartete
Entdeckungen und Wunder. Der jüngere Plinius berichtet uns manches

dieser Art, und es mag von dem naturforscherlichen Sinn
seines Onkels einiges auf ihn abgefärbt haben. Doch im
allgemeinen bleibt man im Wohlumzirkten. Jenseits des Hages ist der
Bereich der Gottheit, der dämonischen Mächte, denen man nicht
ohne weiteres begegnen wollte. Nur Dichter und Liebende dürfen
es unbeschadet, vor ihnen flieht der Wolf des Sabinerwaldes, wenn
sie, ohne es zu wollen, über die Grenze schweifen. Ihm, dem
Dichter, begegnet Bacchus leibhaftig in der Felseinsamkeit, und
nur er ist der Gewalt dieser Begegnung gewachsen. Dies ist der
dichterische Ausdruck für die Gefühle, die dem Römer die wilde
Natur einflößt; im Alltag, in der Wirklichkeit, fand man die
Lösung, die Natur als das von den göttlichen Mächten
Durchwaltete hineinzuziehen in den Menschenbereich, was zu einer
tiefwurzelnden und ausgedehnten Gartenkultur führte. Man lebte, je
nach Mitteln und Möglichkeiten, umgeben von lebendigen und
gemalten Gärten. Der Garten ist ein Stück Natur, ein Stück
Landschaft, aber vom Menschen architektonisch gestaltete Landschaft.
Statuen verbinden sich mit Pflanzen zu einer Einheit, und die
gartengestaltende Kunst, die ars topiaria, ist von großer Wichtigkeit.

Auf den Garten beschränkt sich im allgemeinen das Bedürfnis
nach dem Aufenthalt in der Natur. Der einzelne Baum, eine
Baumgruppe, ein lichtes Wäldchen sind architektonisch verwertbare
Elemente, und deshalb schön, nicht der dichte Wald. Die Schönheit
des Baumes spielt eine große Rolle. Cicero schreibt einmal aus
Velia, wo er sich auf dem Landgut eines Freundes aufhält, an
seinen abwesenden Gastgeber von einem Lotosbaum auf dessen

Grundstück, der sogar zufällig Vorübergehende zum Stehenbleiben

nötige; immerhin würde man durch seine Entfernung eine
größere Aussicht gewinnen. Ciceros Gespräch de oratore beginnt

108



im Auf- und Abgehen in der ambulatio, wobei die Freunde zu
einer prachtvollen Platane kommen, die sie an die berühmte
Platane Piatons erinnert, unter der er Sokrates sein Gespräch mit
Phaedrus halten läßt, und sie beschließen, sich ebenso unter ihr
niederzulassen. Allerdings mit dem bedeutsamen und sehr
römischen Unterschied: unter dieser Platane befinden sich Steinbänke,
und Crassus läßt eiligst noch Sitzkissen holen, um das Sitzen
bequemer, commodius, zu gestalten.

Ebenso wie der Baum ist das Wasser wesentliches formgebendes

und auch künstlerisch geformtes Element des Gartens, sei es
als Quelle, als Bächlein, als Brunnen, als Kanal, als kunstvolles
Nymphaeum. Der Wunschtraum des Horaz, der sich ihm durch
das Geschenk des Maecenas ja überreich erfüllte, umfaßt diese
Grundelemente nicht nur des römischen Gartens, sondern des
römischen Landgutes überhaupt:

Hoc erat in votis: modus agri non ita magnus,
hortus ubi et tecto vicinus iugis aquae fons
et paulum silvae super his foret, auctius atque
di melius fecere.

«So war's in meinen Wünschen: ein Stücklein Ackerland, nicht
gar so groß, ein Garten, wo nahe dem Haus ein Quell nie
versiegenden Wassers und darüber ein bißchen Wald wäre. Noch
reicher und besser haben's die Götter gemacht.»

Ein Stück Ackerland, ein Garten mit einem lebendigen Quell
nahe dem Haus und ein wenig Wald: mit diesen Elementen hat sich
der Römer seine Landschaft geformt, je nach seinem Vermögen
und seinem Geschmack; aber entscheidend blieb immer dies: der
Mensch, der der Landschaft seiner Heimat dient und sie zugleich
beherrscht, der sich in sie einordnet und sie zugleich selbstherrlich

gestaltet und stolz aus ihr Ausschau hält.
Und wenn wir von da noch einen kurzen Blick werfen auf die

italienische Renaissancevilla mit ihrer beherrschenden Aussichtslage,

ihrem kunstvollen Garten und dessen Wasserspielen und
seinem ungebrochenen Uebergang in die Landschaft — und weiter
zu dem, was heute noch in Italien «villa» bedeutet, nämlich eine
großzügige und untrennbare Verbindung von Haus und Garten,
Gutsbetrieb und Landschaft, so sehen wir — und es wäre einer
eigenen, ausführlichen Untersuchung wert —, wie diese
Landschaftsgesinnung in die römische Antike zurückreicht und sich von
da in wundervoller Kontinuität und Treue bis heute bewahrt hat.

109


	Über das Landschaftsempfinden bei den Römern

