
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

ZU C. G. JUNGS BEGRIFF DER SYNCHRONIZITÄT

Schon seit längerer Zeit hat C. G. Jung andeutungsweise von einem
neuartigen Erklärungsprinzip gesprochen, das ihm berufen erscheint, neben das
Kausalitätsprinzip zu treten; in der Schrift Naturerklärung und Psyche1 wird
nunmehr versucht, den Fragenkomplex im Zusammenhang darzustellen. «Es
handelt sich, wie jeder nach der Lektüre einiger Seiten feststellen kann,
keineswegs um eine vollständige Beschreibung und Klärung des verwickelten
Tatbestandes, sondern um einen Versuch, das Problem so aufzurollen, daß
wenn nicht alle, so doch viele seiner Aspekte und Beziehungen sichtbar werden

und damit, wie ich hoffe, ein Zugang zu einem noch dunkeln Gebiet, das
aber weltanschaulich von größter Bedeutung ist, sich auftut», heißt es in der
Vorrede.

Jung hätte den Zugang zu seinen Gedanken vielleicht dem Leser erleichtert,
wenn er eingangs etwas näher auf das Prinzip der Kausalität eingegangen wäre.
Auch dieses Prinzip ist ja in gar keiner Weise frei von tiefliegenden
Problemen, und vor allem die Rolle einer Kausalität innerhalb der Naturwissenschaften

ist, auch ganz abgesehen von den jüngsten Entwicklungen der Physik,
keineswegs klar. Wenn in neuester Zeit innerhalb der Physik von einem
Gegensatz Kausalität—Wahrscheinlichkeit gesprochen wird, so ist das einigermaßen

irreführend, es wäre richtiger, von einem Gegensatz zwischen
eindeutiger Determinierung und Wahrscheinlichkeit zu reden.

Mit der Kausalität geht es gleich wie mit vielen grundlegenden Begriffen:
In der Sprache des Alltags sind wir keinen Augenblick darüber im Zweifel,
was unter Ursache und Wirkung zu verstehen ist, sobald wir aber versuchen,
uns kritisch mit den Begriffen auseinanderzusetzen, können wir nur noch
schwer sagen, was wir eigentlich damit meinen. Auch Jung legt, wie leider
nur aus einer nicht sehr markanten Bemerkung hervorgeht, dem Begriff
Kausalität eine ganz bestimmte und sicherlich nicht mit dem Gebrauch der
Umgangssprache gleichwertige Bedeutung zugrunde, wenn er sagt: «... denn
.Wirkung' ist anders als ein energetisches Phänomen nicht zu verstehen» (19).
Jedermann würde wohl bedenkenlos ein bestehendes Magnetfeld als «Ursache»
für die Ablenkung eines Elektronenstrahles ansprechen, wenngleich man hier
nur mit Zwang von einem energetischen Phänomen sprechen kann. Im Bereich
des Psychischen vollends könnte man doch wohl nur dann von energetischen
Phänomenen reden, wenn man das psychische Geschehen zu einer bloßen
Begleiterscheinung von physiologischen nervösen Umsetzungen degradieren
wollte, was vielleicht nicht geradezu widerlegbar ist, was aber zuzugeben Jung
sicherlich nicht geneigt sein dürfte. Es ist darum aber nicht unbedingt nötig,
in diesem Bereich auf jegliche Ursache-Wirkungs-Beziehung zu verzichten.

Selbst der Begriff der eindeutigen Determinierimg, der lange Zeit als
«Physikalisches Gesetz» die zentrale Stellung in der Naturwissenschaft eingenommen

i C. G. Jung: Naturerklärung und Psyche. Synchronizität als ein Prinzip
akausaler Zusammenhänge. Verlag Rascher, Zürich.

752



hatte, mußte seinen Platz den «Wahrscheinlichkeitsgesetzen» abtreten. Auf die
Problematik des Wahrscheinlichkeitsbegriffs einzugehen, ist noch weniger
möglich, als auf die der Kausalität. Diesen ganzen wichtigen Komplex
philosophischer Fragestellungen hat leider seit Kant die Philosophie großzügig
zumeist den Naturwissenschaftlern selber überlassen, und erst in jüngerer
Zeit bildet sich wieder eine an der physikalischen Begriffsbildung orientierte
Philosophie der Naturerkenntnis heraus.

Auf alle diese Fragen haben wir hier hingewiesen, weil solch eine heilsame
Erschütterung der Herrschaft des Kausalitätsgedankens die Aufnahmebereitschaft

für ein neuartiges Erklärungsprinzip im Sinne Jungs vergrößern dürfte.
Es sei in gleichem Sinn daran erinnert, wie vielfach sich die in der Physik
benutzten Erklärungsfaktoren im Laufe der Zeit gewandelt haben, ja, wie
selber der Begriff der «Erklärung» seinen Sinn veränderte.

Um welche Klasse von Vorkommnissen es sich bei denen handelt, auf die
Jung seinen Synchronizitätsbegriff anwenden möchte, wird vielleicht am
klarsten aus dem (fiktiven) Beispiel:

«Wenn ich zum Beispiel feststellen muß, daß mein Trambillett die
gleiche Nummer trägt wie das Theaterbillett, das ich gleich darauf
erwerbe, und ich am gleichen Abend noch einen Telephonanruf erhalte,
bei dem die gleiche Zahl als Telephonnummer genannt wird, so erscheint
mir ein kausaler Zusammenhang über alle Maßen unwahrscheinlich,
und ich vermöchte mir auch mit der kühnsten Phantasie nicht zu
erdenken, wieso überhaupt ein Zusammenhang bestehen könnte, obschon
jeder Fall für sich ebenso evidenterweise seine Kausalität besitzt.» (S. 6)

Vielleicht wird der springende Punkt noch etwas klarer, wenn wir das ohnehin

konstruierte Beispiel noch etwas verändern; das Trambillett trage die
Nummer 271163, die Nummer des Theaterbilletts sei 1503 und die Telephonnummer

heiße 1612 71. Daran würde ich im allgemeinen nichts irgendwie
Bemerkenswertes finden. Anders wird die Sache, wenn mein Vater am
27.11.1863 geboren wurde, meine Mutter am 16.12.1871 und wenn sie an
einem 15. März heirateten, vor allem wenn ich mich gleichzeitig noch mit
irgendeinem Problem zu beschäftigen hätte, das mit der Ehe meiner Eltern
in Verbindung steht. Es handelt sich also darum, daß zwischen Ereignissen,
die an sich durchaus im Rahmen der normalen Möglichkeiten liegen, ein auf
mich bezüglicher Sinnzusammenhang besteht, der als offensichtlich nicht
«zufällig» imponiert.

In die gleiche Klasse von Ereignissen würden noch andere, wie Vorahnungen,
Vorzeichen, prophetische Träume, Hellsehphänomene und ähnliches, gehören,
und es ist sicherlich das wesentliche Verdienst der Jungschen Ausführungen,
diese Dinge auf einen gemeinsamen Nenner gebracht zu haben.

Es ist leider nicht ganz eindeutig, was Jung als das Wesentliche dieser
«synchronistischen Ereignisse» ansieht. Wir weichen der Gefahr einer
Verfälschung wohl am besten aus, wenn wir einige Stellen zitieren:

«Synchronistische Ereignisse beruhen auf der Gleichzeitigkeit zweier
verschiedener psychischer Zustände.» (S. 30)

«Ein unerwarteter Inhalt, der sich) unmittelbar oder mittelbar auf ein
objektives äußeres Ereignis bezieht, koinzidiert mit dem gewöhnlichen
psychischen Zustand.» (S. 31)

«Das Synchronizitätsphänomen beruht also auf zwei Faktoren: 1. Ein
unbewußtes Bild kommt direkt (das heißt wörtlich) oder indirekt (sym-

48 753



bolisiert oder angedeutet) zum Bewußtsein als Traum, Einfall oder
Ahnung. 2. Mit diesem Inhalt koinzidiert ein objektiver Tatbestand.
Man kann sich gleichermaßen über das eine wie über das andere wundern.

Wie kommt das unbewußte Bild zustande, oder wie die Koinzidenz?»

(S.34)

Es handelt sich also immer um Vorgänge, bei denen ein psychisches und ein
objektiv-physisches Geschehen mitspielt. (In einer Fußnote, Seite 87, heißt es
allerdings: «In Anbetracht der Möglichkeit, daß Synchronizität nicht nur eine
psycho-physische Erscheinung ist, sondern auch ohne Beteiligung der menschlichen

Psyche sich ereignen könnte, möchte ich hier schon erwähnen, daß in
diesem Fall nicht mehr von einem Sinn, sondern vielmehr von einer
Gleichartigkeit oder Konformität gesprochen werden müßte.» Es erhöht aber doch
wohl die Klarheit, wenn man, wie Jung selber, von dieser Möglichkeit vorderhand

absieht.)

Als eine wesentliche Bedingung für das Auftreten solcher Erscheinungen
sieht Jung eine gewisse Affektlage an, die das Unbewußte, genauer die Archetypen,

aktiviert. (Nicht ganz klar ist, ob diese Bedingung notwendig ist, oder
ob sie nur das Auftreten sehr begünstigt; in vielen Fällen dürfte die Affektlage,

wenigstens im Bewußten, nur schwer aufzuzeigen sein.) Jung meint nun
wohl, daß diese Ereignisse den Rahmen des durch die Naturgesetzlichkeiten
ja ohnehin nur statistisch Festgelegten nicht überschreiten, sondern lediglich
Möglichkeiten ausnutzen, die durch die Wahrscheinlichkeitsstruktur geschaffen
werden. Warum Jung die naturgesetzlich gegebenen Möglichkeiten
kausalbestimmt nennt, ist nicht ganz deutlich. Ist die neue Bindung, die durch die
Synchronizität den Ereignissen auferlegt ist, tatsächlich so schwach, daß die
ohne sie gegebene Statistik nicht verändert wird, dann würde das doch wohl
heißen, daß sich solche Phänomene prinzipiell der statistischen Verifikation
entziehen. Es bleibt aber sehr fraglich, ob das durch die übrigen Gesetzmäßigkeiten

gebildete Relationennetz so eng ist, daß nur eine neue Bindung mit
diesen sehr speziellen und wohl im einzelnen nur schwer faßbaren
Eigenschaften mit dem physikalischen Weltbild vereinbar erscheint.

Tatsächlich unternimmt ja auch Jung den Versuch, auf Grund von statists
sehen Betrachtungen die «Realität» der synchronistischen Vorfälle zu erweisen.
Genauer gesagt handelt es sich um den aus vielen prinzipiellen Gründen sehr
schwierigen Nachweis, daß solche Ereignisse nicht lediglich «dem Zufall»
zuzuschreiben sind. Der Versuch, den Jung mit astrologischem Beobachtungsmaterial

unternimmt, ist nicht sehr durchsichtig und wenig überzeugend.
Durchschlagender ist das Beispiel der Experimente von J. B. Rhine und seiner
Schule über Extra-Sensory Perception. Für Jung selber ist sicherlich seine
reiche praktische Erfahrung als Psychologe das Ausschlaggebende gewesen,
und es dürfte vielleicht schwerfallen, jemanden von der Realität dieser
Erscheinungen zu überzeugen, der aus irgendwelchen Gründen gewillt ist, die
Faszination, die von solchen Vorgängen ausgeht, wegzurationalisieren. Auf
irgendeinem Weg dürfte das in jedem Einzelfall immer noch möglich bleiben.2

2 Es sei noch gestattet, auf eine Möglichkeit hinzuweisen, die vielleicht für
eine statistische Nachprüfung besteht. Wir meinen die Gewinnlisten des
Genueser Lottos, das früher in Oesterreich als staatliche Lotterie
durchgeführt wurde. Hier scheinen eigentlich alle Bedingungen für synchronistische

Phänomen gegeben, und wenn die statistischen Unterlagen nicht
durch den Krieg verlorengegangen sein sollten, müßte man dort eindeutige
Ergebnisse erwarten.

754



Es ist sicherlich dem Gebiet angemessener, die Möglichkeiten solcher
Phänomene hypothetisch einmal einzuräumen, und dann zu sehen, wohin man mit
dieser Hypothese kommt. Vom üblichen Vorgehen des Physikers wäre das
keineswegs so himmelweit verschieden, wie es vielleicht auf den ersten Blick
scheinen will. Daß die unausgesprochenen Hypothesen, die jeder physikalischen

Erfahrung vorausgehen und zugrunde liegen, uns weniger problematisch
vorkommen, ist doch wohl nur ein Charakteristikum unserer spezifisch
abendländischen Geisteshaltung oder Gewöhnung. Gerade der reichhaltige Ueber-
blick, den Jung im dritten Kapitel über die Vorläufer seiner Synchronizitäts-
idee gibt, zeigt, daß es sich dabei um alles andere handelt als um
«Denknotwendigkeiten». Sicherlich liegt einem großen Teil der Menschheit eine
Betrachtungsweise, die dem Synchronizitätsgedanken ähnelt, viel näher als
unser westliches «kausales» Denken.

Man könnte, darauf weist Jung nachdrücklich hin, die Synehronizitäts-
phänomene in ein «kausales» Denken einbauen, wenn man eine «magische
Kausalität» annimmt. Solch eine magische Bewirkimg möchte aber Jung auf
alle Fälle ausgeschaltet wissen. Aus den Ausführungen der vorliegenden Arbeit
geht eigentlich für diese Ablehnung kein ersichtlicher Grund hervor. Es dürfte
wohl auch nicht leichtfallen, irgendein der Verifikation durch die Erfahrung
unterstelltes Unterscheidungsmerkmal zwischen akausaler Koppelung und
magischer Kausalität zu geben. Vom Standpunkt des reinen Naturwissenschaftlers

aus bestehen wohl kaum Unterschiede zwischen beiden Hypothesen.

Gewaltig dagegen dürfte der Unterschied zwischen den beiden Betrachtungsweisen

erscheinen, wenn man die psychologische Auswirkung, vor allem auf
uns Abendländer, betrachtet. Jede magische Bewirkung lieferte sicherlich
für viele von uns, die wir ja ohnehin alle an dem leiden, was die Inder als
ahamkara, als «Ichmacherei» bezeichnen, einen gerne verwendeten Baustein
zu einer kräftigen Inflation des Ich. Wir gehen wohl mit der Vermutung nicht
in die Irre, wenn wir dies als den für Jung ausschlaggebenden Gesichtspunkt
ansehen.

Es ist überhaupt sehr schade, daß Jung so wenig davon spricht, wie er seinen
neuen Gedanken in der Praxis anwendet, und zu welchen Ergebnissen er
damit kommt. Auch innerhalb der reinen Physik ist ja das eigentliche Kriterium
für die Berechtigung eines neuen Erklärungsprinzips die praktische Bewährung.

Gemeinhin sind historisch die Physiker da recht bedenkenlos vorwärtsgegangen

und haben erst nachträglich durch eine genauere Analyse die
Feinheiten der neuen Betrachtungsweisen ausgeschliffen und den philosophischen
Ort bestimmt, an den die Prinzipien gehören.

Es wäre sehr zu hoffen, daß C. G. Jung seine vorliegenden Ausführungen
durch eine solche rein kasuistische Darstellung aus der Praxis und durch
Beispiele von der Verwendung seiner neuen Prinzipien erweitern würde. So
ketzerisch, wie Jung selber seine Gedanken vorkommen, dürften sie dann,
wenigstens im Kreise der Naturwissenschaftler, kaum wirken. Fritz Levi

755



IN ITALIENISCHEN ZEITSCHRIFTEN BLÄTTERND

Malaise und In Wladimir Solovjeffs berühmten «Drei Gesprächen» mit
Unschlüssigkeit ihrer Spitze gegen Tolstoj und der merkwürdigen Erzählung

vom Antichrist gibt es eine scheinbar nebensächliche Stelle,
deren Lektüre mich immer wieder von neuem ergreift, ja bestürzt. Die
Teilnehmer dieser an die Riviera verlegten Dialoge machen, in Erwartung der
Vorlesung besagter Erzählung, die als das hinterlassene Manuskript eines
Mönches namens Pansophius bezeichnet wird, die bange Beobachtung, daß
die hellen, ganz durchsichtigen Tage jenes Klimas verschwunden seien, daß
etwas Feines und Unbegreifliches die Klarheit verschleiere. Nur «der Fürst»,
hinter dem Tolstoj verborgen ist, vermag nichts davon zu bemerken. Man
spürt ein Müdewerden, und «der General», der unbekümmert sagt, was er
denkt, behauptet geradezu, «daß der Teufel mit seinem Schwanz Nebel über
die Gotteswelt hinwedelt». Ganz genau so empfinde ich die Situation im
heutigen Geistesleben Italiens, wofern es sich nicht mehr oder minder überall
auf unserer von Uebermut und Verzagtheit der Menschen gleich bemühten
Erde ebenso verhält; und nicht nur bei den Intellektuellen. In Italien jedenfalls

haben diese zum großen Teil den Glauben an sich selbst und die eigene
Schöpferkraft verloren, so daß jene Italiener, deren stolze Gelassenheit und
edle Unbekümmertheit, deren natürliche Frische und ungezwungene
Selbstsicherheit der rühmlichen Natur und Kunst des Landes auch ihren eigentlichen

Sinn verliehen, heute nur noch selten und am ehesten im unscheinbaren

Volke anzutreffen sind. Fast alle periodischen Publikationen in
Italien — ihre Zahl ist Legion — zeigen ein ständiges Greifen nach fremden
Vorbildern, die vorzüglich in Paris und Amerika, in Rußland und Deutschland
gesucht werden, ob man es nun wahrhaben will oder nicht. Die noch vor
Jahrzehnten überall in Italien so packende und geradezu berückende Eigenart
von Land und Leuten erleidet in progressiver Reihe einen beängstigenden
Substanzverlust. Mit einem Wort, ich vermisse in hohem Grade jene einstige
schöne Unbedingheit, die einen hierzulande umgab wie das köstliche
Quellwasser eines Gesundbrunnens.

Selbstverständlich spüren das die Italiener selber ganz genau und geben dem
Unbehagen darüber oft unumwunden Ausdruck. Und ich kenne genug
Pessimisten in Rom, die überzeugt davon sind, daß alles vom Fußball, von der
Motorisierung, vom Jazz, vom Amerikanismus (was ist das eigentlich, wenn
nicht vielmehr im übelsten Sinn Europäisches?), vom Kommunismus
aufgefressen wird, so daß der kommenden Hydrogenbombe wenig zu tun übrigbleibt.

Diese Leute antworten einem auch auf die Frage nach der gegenwärtigen

Literatur, Kunst und Musik Italiens: «non esiste», und sie behaupten, der
Staat, der Bürokratismus, die Gesellschaft, die Bourgeoisie, auch der Vatikan,
seien durch und durch korrupt und verfault. Das alles wird natürlich
durch seine Uebertriebenheit zum Unsinn. Italiener sind ja noch kritischer
als Franzosen; vielleicht sind sie geborene Skeptiker, Kritiker und
Opponenten, wobei sie vor sich selber keineswegs haltmachen. Ich habe immer den
Eindruck gehabt, daß selbst die wütendsten Faschisten ihren eigenen Faschismus

immer mit einem zugekniffenen Auge angesehen haben, und als ich vor
vielen Jahren im seligen Augusteo vor einem Konzert, in welchem lauter
einst berühmte, von mir nicht mehr vorhanden geglaubte österreichische
Komponisten nach den Vorführungen aus den Logen grüßten, Mussolini dicht
an mir vorübergehen sah, da verriet mir sein verschmitztes Lächeln: der Mann
lacht über sich selber und seine ganzen Zauberkünste.

756



Nun ist es eine schöne Sache, wenn man über sich selber lachen und den
Kopf schütteln kann, wenn man den tierischen Ernst, welcher jeden menschlichen

Aufschwung verhindert, mit einem den Göttern abgelauschten Gelächter

— oder sei es auch nur ein Lächeln — besiegen kann. Die Sache wird
aber gefährlich, wenn nichts mehr übrigbleibt als das Grinsen des
Galgenhumors, welches dem Grinsen der Verzweiflung benachbart ist. In dieser
Geistesverfassung, die mit Geist wirklich nichts zu schaffen hat, neigt man
leicht dazu, die gesunden und saftigen Wirklichkeiten, die zu allen Zeiten das
Leben lebenswert machen, zu verkennen und die schauerlichsten Theorien
und Geschraubtheiten tödlich ernst zu nehmen. Und gerade die so
verwünscht gescheiten Intellektuellen Italiens geraten infolge ihres mentalen
Desperadotums zu den törichtesten Folgerungen oder die schöpferische
Unbefangenheit lähmendsten Unschlüssigkeiten. Angesichts vieler schreiender
sozialer Ungerechtigkeit und Verworrenheit fordern sie mit Recht die
Verwirklichung sozialer Gerechtigkeit. Also müsse man das Heil von Rußland
erwarten, das ja mit dem Kommunismus endlich ernst gemacht habe. Sie
haben so lange an Italien herumkritisiert, bis sie ihre kritischen Kräfte neben
den übrigen so sehr zur Erschöpfung gebracht hatten, daß sie nun kritiklos
auf Sowjetrußland starren, gegen alle wirklichen Tatsachen blind und taub
geworden. Oder: man läßt sich deutsche Dirigenten und Sänger kommen, die
besten und manchmal auch die weniger guten, und ist durch deren Vortrefflichkeit

oder auch nur Andersartigkeit derart verblüfft und perplex, daß man
plötzlich glaubt, nur diese Leute verständen überhaupt zu musizieren. Und
da diese Leute ohnehin sich hauptsächlich mit deutscher Musik vernehmen
lassen, so kommt man zum Schluß, daß eigentlich die ganze italienische Musik
eine zweifelhafte Sache sein könnte. Oder man erliegt einem Trick der
dodekaphonischen Theoretiker, der den Musikhörern weismachen will, daß
die sogenannte romantische Musik des neunzehnten Jahrhunderts von
Beethoven bis Wagner und Tschaikowsky und Debussy ein Rausch und ein Laster
gewesen ist, welche das Ohr verderbt und lasterhaft, «viziato», gemacht
haben, so daß es nicht imstande sei, die neuen und keuschen, angeblich an
Gregorianischen Choral oder sonst etwas Erlesenes und Entlegenes
angeschlossenen Klänge zu apperzipieren. Und so geht man denn geduldig in die
Konzertsäle und hört hundertmal mit Anstrengung und Opfermut Dinge an,
bis die Einbildung einen geistigen Genuß vorgaukelt. In den bildenden Künsten

geht es ähnlich zu, bis man vor lauter Herumrudern im Problematischen,
Abstrusen, Monströsen und Abstrakten sich schließlich in einen Ekel vor
allem, was ganz einfach schön und groß und beherrscht in der bisherigen
Kunst gewesen ist, hineingequält hat. Und da die Kinder ebenfalls schon
dadurch stutzig gemacht werden, daß gewisse Erscheinungen, die heute als
Kunst ausgegeben werden, den eigenen Männleinmalereien verdächtig ähnlich
sehen, so verlieren auch sie die Frische der Meinungsbüdung. Wenn in Andersens

Märchen von des Kaisers neuen Kleidern ein Kind, das noch nicht vom
Bluff und Terror der Schwindler und Erwachsenen, der Unsicheren und
Getäuschten verhext ist, plötzlich ruft: «Aber der Kaiser hat ja gar nichts an!»,
so steht heute zu fürchten, daß sich solche Kinderstimmen schwerlich noch
vernehmlich machen dürfen, wie groß auch immer der Kult der Kinderkunst
geworden sein mag.

Eine solche Kinderstimme ertönte vor bald zehn Jahren in Italien aus der
erstaunlich frischen und unbefangenen Autobiographie eines damals schon in
reifen Jahren stehenden Künstlers, zu dessen Lastern freilich nicht die
Bescheidenheit gehört. Genug, Giorgio de Chirico wagt es, in seinen «Memorie
della mia vita» alle möglichen Dinge mit einer beglückend unbefangenen Hei-

757



terkeit festzustellen, Dinge, die zu sagen schon beinahe verboten ist, unter
dem Druck aller okzidentalen Terrorismen, von den Orientalen zu schweigen,
z. B. daß Böcklin ein großer Maler gewesen ist oder daß die ganze neuere
Pariser Malerei im Grunde aus München stammt, wo aber die Erfinder dieser
Malerei, die Sezessionisten, später selber unter dem Kreuzfeuer der literarischen

Propaganda zur Ueberzeugung kamen, daß sie eigentlich alles Paris
verdankt haben. Ich möchte wohl aus diesem Buche vieles erzählen; denn es
ist merkwürdig gegenwärtig und köstlich naiv. Ich möchte überhaupt lieber
ältere und alte Bücher kritisieren. Denn der Horazische Spruch, daß der Autor
seine Sachen neun Jahre liegen lassen soll, gilt ganz allgemein. Auch der
Rezensent sollte ein Buch neun Jahre liegen lassen, bevor er seine Meinung
darüber abgibt. Und das bezaubernd freche Buch de Chiricos ist gerade neun
Jahre alt und ganz ledig von Malaise und Unschlüssigkeit. Ich bin lange
keinem Autor mehr begegnet, der so gerade heraus gesagt hat, was ist, ohne im
Entferntesten darunter zusammenzubrechen oder verrückt zu werden.
Merkwürdig ist dabei, daß durch sein oft naives und derbes, vergnüglich saftiges
Buch manchmal eine plötzliche Entrücktheit hindurchschwingt, die eine
höhere Artung verrät, wie sie heute sonst ausgestorben scheint. Kaum ein
anderes italienisches Buch aus neuerer Zeit enthüllt so unbefangen die
geistige Lage Italiens in den letzten Jahrzehnten. Uebrigens muß man sich
bewußt sein, daß man sich vor vielen Hyperintellektuellen und Avantgardisten
lächerlich macht, wenn man an de Chiricos malerischen oder schriftlichen
Aeußerungen ein gutes Haar läßt. Sei's drum. Es kommen Stellen vor, über
die man Tränen lachen könnte, z. B. über die Kasernengerüche oder die
Intellektuellen im Caffè Aragno oder die spiritistischen Sitzungen der Surrealisten.

Aber eine Schwalbe macht noch keinen Sommer. Der unheimliche Nebel
und der perplexe Zustand, sie weichen nicht. Und so will es immer seltener
geschehen, daß ein neues Bild, eine neue Musik, eine neue Dichtung Italiens
mich herzhaft erfreuen kann und jene Schönheit und Sinnklarheit zeigt, die
durch viele Jahrhunderte italienischen Künstlerschöpfungen in überwältigender

Weise eigen war. Wie der Mensch, so die Dinge. Seine Lebensangst, seine
Unsicherheit, seine Gottferne, sie scheinen sich auf die Umgebung, aufs Klima,
auf die Landschaft, worin er lebt, zu übertragen. In der Tat wedelt der Teufel
immer mehr Nebel über die Gotteswelt und so auch über Italien, den Garten
Europas.

Leser, aber Die italienischen Verleger haben es vielleicht noch schwerer als
nicht Käufer die Verleger in anderen europäischen Ländern, und man muß

sich wundern, daß sie den Mut haben, so viele Bücher und
Zeitschriften herauszugeben. Die Leser in Italien sind weder unter den
Reichen, noch unter den sogenannten oder auch angeblich Armen zu suchen,
sondern in einer Mittelschicht, die aber in der Regel sehr minderbemittelt ist
und deren Finanzen in ungekehrtem Verhältnis zu ihrer Kultur stehen. Wenn
sich diese Menschen ein Buch kaufen, dann ist es wirklich ein Opfer, das sie
bringen. Denn die Reichen in Italien interessieren sich im allgemeinen für
ganz andere Dinge als Bücher, und unter den Armen gibt es immer noch sehr
viele Analphabeten. Jene schmale Schicht von Gebildeten aber pflegt, da sie
in der Tat oft eine ganz hervorragende humanistische Kultur aufweist, die
Bücher, die sie in die Hand nimmt (auch wenn sie sie nicht erwerben kann,
sondern ausleihen muß) sorgfältig zu lesen und gewissermaßen Wort für Wort
abzuhorchen. Es will also nicht viel besagen, wenn eine Statistik feststellt, daß
im Durchschnitt jeder Italiener Anno 1953 anderthalb Kilo Bücher «gelesen»

758



hat, während jeder Fi-anzose in der gleichen Zeit fünf, jeder Australier 18,

jeder Amerikaner gar 33 Kilo Bücher «gelesen» hat. Vielleicht darf man bei
Franzosen und Italienern jene Gänsefüßchen weglassen, da sie das wenige,
was sie wegen Armut oder Sparsamkeit erwerben können, wirklich auch
gründlich ansehen werden, während sich bei den anderen immerhin einige
Zweifel in bezug auf die gründliche Lektüre der erworbenen Bücher erheben.
Es ist klar, daß die billigen Ausgaben gerade in Italien, wo die Bücher wie
alles andere unverhältnismäßig teuer geworden sind, am ehesten gekauft
werden. Es hat aber nicht viel Sinn, zu untersuchen, was eigentlich gekauft
wird, um dabei festzustellen, daß es meistens amerikanische Romane sind.
Der Gebildete in Italien liest recht wenige Romane. Gewiß hält er sich einigermaßen

auf dem laufenden und interessiert sich dabei, was ausländische
Literatur angeht, vorzugsweise für Frankreich. Er wird auch zu Büchern von
Thomas Mann und Kafka, weil gerade dieser jetzt sehr im Vordergrund steht,
greifen. In der Regel aber versenkt er sich in die alten großen Autoren seines
Landes, und man kann oft staunen, welche Belesenheit da anzutreffen ist, wie
gegenwärtig noch die antiken römischen Dichter oder die mittelalterlichen
Autoren und überhaupt dann alles Spätere bis zu D'Annunzio im (übrigens
meist vorzüglichen) Gedächtnis der vielen stillen Einzelgänger ist. Deswegen
sind diese vielleicht nicht so sehr Kunden der Buchhändler, als Klienten der
Antiquare. Rolf Schott

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Französisches Vom Theater war in den Diskussionen mit Zeitschriften noch
Theater kaum die Rede. Es bedurfte einer längeren, keiner bloß lesen¬

den Vorbereitung, um Theater, Kritik, Diskussion dort zu
erleben, wo sie heute am stärksten ineinanderwirken und ein organisches
Element des kulturellen Lebens bilden: in Paris. Ist es mein altes Vorurteil der
Liebe — aber welches Urteil könnte richtiger als so ein Vorurteil sein? —, das
französische Beispiel zu wählen? Grade in diesem Fall haben Zeitschriften
volle Beweiskraft. Es gibt keine französische literarische oder kulturpolitische
Zeitschrift ohne, und keine englische oder deutsche mit Theaterkritik. Auch
in den neuen englischen Zeitschriften, dem unpolitischen London Magazine,
dem politischeren Encounter, ignoriert man das Theater völlig. Das gleiche
gilt für Amerika, um nur zwei Beispiele zu nennen: Partisan Review, Sweanee
Review. Der deutsche Fall ist erstaunlicher, da dem Theater im literarischen
Leben und in der Presse der Primat eingeräumt wird. Jede Zeitung hat einen
Theaterkritiker, keine einen Literaturkritiker. Dabei hatte Deutschland
hundertfünfzig Jahre ein großes Theater, und es glaubte, besonders in den
Brahm- und Reinhardtjähren, über das Monopol des Bühnenfortschritts zu
verfügen.

Die Absenz des Theaters in deutschen Zeitschriften ließe sich durch eine
Art Scheu vor dem Drama als Buch erklären; es führt in Deutschland ein
Aschenbrödeldasein. Wie wenige Dramen werden überhaupt gedruckt! In
Frankreich ist das Theaterstück, unabhängig von seinem literarischen Wert,
ein Lesestuck. Die Illustration brachte einige Jahrzehnte am 15. eines jeden
Monats ihre Beilage «La Petite Illustration» heraus, das hieß den kompletten
Text eines erfolgreichen Theaterstücks; es war zum größten Teil Boulevardtheater

— ich besaß einst die vollständige Reihe von rund 300 Heften. Auch

759



Zeitungen brachten Theaterstücke an Stelle des Romans in Fortsetzungen.
Der Franzose liest Theaterstücke gern, weü er selber gern Theater spielt. Ist
Paris nicht eine Bühne, auf der der agent mit seinem weißen Stöckchen und
mit seiner Trillerpfeife wie ein Kind mit sechs Autoreihen spielt? Auch heute
werden Theaterstücke in Zeitschriften gedruckt, zum Beispiel in Lettres
Nouvelles, Preuves. Die gesammelten Theaterstücke zahlreicher Autoren
erscheinen in Buchform, eben weil ein gutes Theaterstück auch ein gutes Lesestück

ist und die Unaufführbarkeit nicht erst ein Drama zur Lektüre empfehlen
muß.

Theater und Dichtung, Literatur- und Theaterzeitschrift gehen dicht
ineinander über. Die Pariser Theaterkritik bildet eine Gilde besonderer Art,
ihre Einzelleistungen unterliegen der Kontrolle durch das Publikum und
durch die Kritik der Kritik. Die führenden Pariser Kritiker repräsentieren
nicht bloß Anschauungs- und Urteilskategorien, sondern auch geistige und
politische Wesenheiten. Sie haben sozial und weltanschaulich bestimmte
Schichten hinter sich. Der Theaterkritiker des Figaro, Jean-Jacques Gautier,
der auch in der Luxuszeitschrift Réalités (einem französischen Du) «Les
Conseils de Jean-Jacques Gautier» veröffentlicht, kann Theatersäle füllen,
vielleicht auch leeren, mitunter auf seine Anhänger das Temperament eines
Verriß übertragen, das sich in Skandalszenen Luft macht. Ich war ihr Zeuge im
Petit Théâtre Marigny, das die Eigentümerin, Madame Simonne Volterra,
eine der achtzehn Pariser Theaterdirektorinnen, der Compagnie Madeleine
Renaud/Jean-Louis Barrault erbaut hat. Dieses kleine Theater, reinhardtsche
Kammerspiele ohne Luxus, wurde mit der Soirée des Proverbes eines
libanesischen Franzosen, Georges Schehadé, eröffnet. Es ist ein poetisches Theater,
das die Aufführung in so engem Raum vergröberte und seinen Surrealismus
vernünftlerischen Einwänden preisgab. Gautier brachte sie an einem Dutzend
Zitaten des Stückes an, von dem er schrieb: «Ici, l'on travaille dans le génie.»
In der zweiten Aufführung besetzten rund dreißig Hörer der «Ecole des
Hautes Etudes politiques et économiques» die Querbänke und versuchten das
Stück durch Husten, Pfeifen, Gelächter und lauten Fragen wie «Vous avez
compris, c'est clair, n'est-ce pas?» an allen von Gautier beanstandeten Stellen
lächerlich zu machen, bis Madame Volterra im Zwischenakt an das Rechtsgefühl

der jungen Krakeeler appellierte. Man sieht an diesem kleinen
Beispiel, wie ernst das Theater auch in Skandalform genommen wird. Die Poesie
auf dem Theater ist in Paris heimisch, Gautier war der einzige, der sie falsch
fand — was sie gewiß nicht ist —, nur daß man eben auf zwanzig bis dreißig
andere Theaterkritiker hört, die einseitige Urteüe balancieren und die
Diskussion in Fluß halten.

In der Theaterkritik führen neben Gautier und Jacques Lemarchand im
Figaro Littéraire, Robert Kemp, den La Parisienne den Sainte-Beuve unserer
Generation nennt, Marcelle Capron im Combat, Max Favalelli in Paris-presse,
France Roche in France-Soir, Georges Lerminier im Parisien libéré. Aber
erst die verblüffend vielseitige Kritik der Zeitschriften macht aus jeder
interessanten Pariser Premiere ein Diskussionsthema, in dem selten auch nur zwei
Meinungen, Urteile, Argumente, visuelle Impressionen der Aufführung sich
wiederholen. In der Table Ronde spricht Guy Dumur mit ebensoviel Finesse
vom Literarischen wie mit drängenden Vorschlägen, die das Theater zu
immer weiteren Experimenten veranlassen. Auch die vielen Buchausgaben
gespielter und ungespielter Theaterstücke (Büchner, Gabriel Arout, Lorca,
Adamov, Ugo Betti, Ghelderode) gehören in das Ressort der Theaterkritik.
Die Theaterkritik, die Besprechung von Dramen und Theaterbüchern liegt

760



bei der Nouvelle NRF nicht in festen Händen, sie bildet wie im Esprit ein
«Journal à plusieurs voix». In der Revue de Paris geben Thierry Maulnier
und Marcel Thiébaut der Theaterkritik eine essayistische Form, beide Autoren
ergänzen einander, repräsentieren verschiedene Sphären der französischen
Literaturkultur. Wie meisterhaft wird Henry Bernstein von Thiébaut in die
Ambiance der Zeit, der Gesellschaft, der Wohnquartiere, der schauspielerischen

Möglichkeiten seiner Epoche situiert, der Fanatiker des Metiers, der an
ihm wie Hokusai bis zur Verrücktheit experimentierte, in seinem Theater
lebte, schlief, aß, arbeitete, dessen Sonne das Rampenlicht war und das Leben
der Staub der Generalproben.

Maulnier ist auch als Theaterkritiker, dem Paris zwei moralisch
bühnenwirksame Stücke verdankt, von luzider Originalität, beißender Feinheit der
Polemik und Analyse, kurz einer der interessantesten Publizisten Europas.
Seine Monatschroniken über Theater, Literatur, Innen- und Außen-,
Wirtschafts- und Sozialpolitik zeichnen sich durch eine Eleganz der Nüchternheit
und Originalität der Argumentation aus. Wie hervorragend stellt er dar,
welchen überlebten Dumas-Konflikt Sartre im «Kean» durch einen zeitlosen
Mimenkonflikt ersetzte. Welche Meisterseite über Giraudoux' nachgelassene
racinesche Tragödie Pour Lucrèce, die in wenige Sätze alles Licht der «poésie
giralcierme» verflicht, so daß diese selber in ihrem Widerscheine leuchten.
Die wunderbare Aufführung im Matigny, mit Renaud, Feuillère, Barrault,
Dessailly, war von souveräner Vollendung; leider starb mir Yvonne de Bray
zwei Tage vor meinem Kommen eines sanften Todes ab. Und was für ein
Ereignis war nun ihr Tod in Zeitungen, Wochen- und Monatszeitschriften;
denn noch weit mehr als in Wien ist der Mime eine geltende Erscheinung der
Pariser Wirklichkeit, das Theater bleibt als gelebte Geschichte dem französischen

Bewußtsein mit allen Werten verbunden, die die Erinnerung schafft und
vermehrt.

Die geschichtlichen Nachwirkungen stellen auch dem französischen Theater
die Aufgabe, Vergangenheit und Zukunft ineinander zu verarbeiten. Die
Atmosphäre einer Giraudoux-Aufführung in Paris ist unübertragbar, sie ist
mit der Erinnerung der Stadt an die Gemeinschaft des Dichters mit Jouvet,
an die Freundschaften und Spannungen einer großen literarischen Zeit
verbunden, und da in Frankreich jedem Kult ein Widerspruch gegenübersteht,
wird mit jedem geistigen Besitz immer neu gerungen.

Ein wirkungsvolles Zeugnis dieses dauernden Anspruchs, das Gegebene
durchzudenken, es herauszufordern, beweist das Giraudoux gewidmete zweite
Cahier de la Compagnie Madeleine Renaud/Jean-Louis Barrault, eine
Zeitschrift, deren Verbreitungsgebiet als allabendliches Theaterprogramm (für
200 fFr.) gesichert ist. Barrault vereinigt im Heft alle Akten zum Nachweis,
daß Lucrèce kein Wort enthält, das nicht von Giraudoux stammt, es sammelt
in einer Giraudoux-Enquête von Georges Lerminier zehn Aeußerungen, von
denen drei negativ, fast schroff sind; und doch erscheinen sie im Programmheft!

Zeige man mir woanders ähnliche Beispiele völliger Liberalität des
Urteils!

Barrault, Erbe einer großen Tradition jungen Datums geworden, sieht neue
Entdecker unbekannter Autoren, Erneuerer der Szene kommen, sie drängen
ihn in eine Position des schöpferischen Traditionalismus. Er will im Petit
Théâtre allen Kräften des Heutigen Einlaß bieten; auch der Lyrik und der
Musik. Pierre Boulez, der Komponist des Theaters, hat im Petit-Marigny
Anton Webern für Paris entdeckt. Barrault kündet die Penthesilea von Kleist
in einer freien Prosaübersetzung von Julien Gracq an, der über das Werk und

761



das Verhältnis eines in der französischen Klassik erzogenen, antiken Namen
mißtrauenden Lesers im vierten Heft der «Cahiers» fesselnd berichtet. Er
fühlt die Kleistschen Personen bewundernswert richtig, ihre glühende Ueber-
fülle, die energiegeladene Augenblicklichkeit, die über jeder Kommunion mit
mit dem Mitmenschen hinweg keiner Selbstrechtfertigung fähig ist. Man
erschrickt beim Gedanken, daß Barrault die Kettenreaktion dieser zerfleischenden

Liebe in seinem Miniaturtheater auslösen will. Es wird eine schwarze
Messe werden, auf die Paris durch Sade vorbereitet ist.

Die Repräsentanz des Neuen geht auf Jean Vilar über, der nach dem
Triumph von Avignon den Riesensaal des Palais de Chaillot in ein Théâtre
National Populaire verwandelt hat, mit einer eigenen Zeitschrift, billigen
Textausgaben der aufgeführten Stücke, Konzerten, Gesellschaftsabenden usw. Vilar
hat aus der Not eine theatralische Tugend gemacht und einen neuen Stil
geschaffen. Eine Bühne ohne Theatervorhang, eine Dekoration aus schwarzen
Soffiten und Licht, wandern seine Aufführungen mühelos aus dem größten
Pariser Theater in die Vorstadt- und Fabriksäle und wenn nötig wieder ins
Freie. Der Versuch konservativer Theaterleute, Vilar durch Schmälerung der
Staatssubventionen zu verdrängen, scheiterte an einem schlechthin allgemeinen
Widerstand. Vilar gab, wie Arts (449) zusammenfassend feststellt, in zwei
Jahren mit 16 Schauspielern 540 Vorstellungen auf 73 verschiedenen Bühnen,
davon 9 in der Banlieue, in 25 Provinzstädten und in 35 Städten des Auslandes
von Venedig bis Berlin. Morvan Lebesque, der sehr persönliche Theaterkritiker

des Carrefour, nennt Vilars Theater eine Revolution. Es ist auch
eine des Spielplans, mit Büchner, Kleist und Brecht; eine neue Durchblutung
des französischen Theaters durch einen Don Juan Molières, der Gott herausfordert:

durch eine Wiederentdeckung Victor Hugos, dessen Ruy Blas den
vor zwei Jahren mißlungenen Hernani der Comédie Française glanzvoll
überspielt. Der Hugo des Theaters de Chaillot ist für Wochen im voraus ausverkauft.

L'Express, eine Wochenschrift, die ungewöhnlich intelligent redigiert
ist, nennt den Hugo Vilars das Symbol der Befreiung des Dichters aus dem
Eiskeller und gibt eine kurze Geschichte der Mißachtung, in die Hugo verfiel,

und der Wende seit 1943. Von 18 Büchern Hugos sind in diesen elf Jahren
nicht weniger als 290 Auflagen erschienen, 46 von anderen Titeln. Hugos
Olympia von André Maurois wurde an einem Nachmittag in Dedikations-
exemplaren für 350 000 fFr. verkauft. Zu Hugos Lyrik bekennt sich im gleichen
Heft Supèrvielle; Montherlant und Queneau haben sein Buch über Shakespeare

mit Gewinn mehrmals gelesen.

Die Situation des progressiven französischen Theaters weist auch
metapolitische Eigenarten auf. Die ideologischen Gegensätze greifen nicht auf die
Bühnenkritik über. Die Kommunisten, die Frankreich mit «sozialistischem
Realismus» seit dem Tode des Banausen Stalin etwas weniger anöden, nehmen
im Theater die Partei des Neuen. Die Theaterkritik von Renée Saurel in den
Temps Modernes und in den Lettres Françaises ist präzis und verekelt weder
dem intellektuellen noch dem bürgerlichen Leserkreis beider Zeitschriften
das sogenannte Boulevardtheater, etwa das von Jacques Deval. Man kann
überhaupt die Theaterkritik als die geistige Mitte französischer Uebereinstimmun-
gen bezeichnen, in der sich oft genug der katholische Existentialist Gabriel
Marcel, Theaterkritiker der Nouvelles Littéraires, Marc Beigbeder in den
Lettres Françaises, der sensible Jacques Carat (Preuves) mit geistvollen
Formulierungen treffen.

Die Bereitschaft, das Neue aufzunehmen, ist allgemein, sei es bei den paar
tausend Besuchern des Petit Marigny, bei den 900 000 Besuchern des Chaillot,

762



bei dem Publikum, das Claudel, Giraudoux, Maulnier, Genet, Williams zur
hundertsten, Sartre, Becket und Sartre über die zweihundertste Aufführung
hinausgetragen hat. Um die Unsicherheiten einzuschränken, die dennoch
naturgemäß dem experimentierenden Theater anhaften, schlägt Barrault die
Erneuerung des Gartels vor — es wurde wohl in den zwanziger Jahren
geschlossen —, das dem unvergleichlichen Quintett Jouvet, Baty, Pitoëff, Dullin,
Copeau den zunächst schweren Kampf gegen die subventionierten und
unterhaltenden Theater erleichterte. Es entstand übrigens aus einer Pariser Carl-
Seelig-Affäre, freilich in französischen Proportionen, sapienti sat. Dullin war
der Störungen auf den Generalproben durch rücksichtslose Spätlinge müde
geworden und schloß bei der Générale der «Vögel» von Aristophanes die
Türen bei Beginn des Spiels. Unter den Ausgeschlossenen befand sich auch
ein Theaterkritiker, der aber nicht als solcher, sondern als einer der vielen
Verspäteten keinen Eintritt fand. Sturm in der Presse, Beschluß, Dullin im
Wochenrepertoire zu streichen und seinen Namen nicht mehr zu nennen. Das
Kartell schloß sich zusammen, seine Mitglieder ersuchten die Presse, ihre
Namen nicht mehr zu nennen und sie auch nicht mehr ins Wochenrepertoire
aufzunehmen. Die Presse widerrief ihren Beschluß, die Zusammenarbeit im
Cartel erleichterte seinen Mitgliedern das Leben.

Man sieht auch aus diesem Vorschlag Barraults, wie sehr er, der Schüler
Dullins, im Vergangenen lebend, aus ihm Zukunft schöpfen möchte. So
erneuerte er auch im Marigny das «Parterre» der Theatersäle des 18.
Jahrhunderts: die Plätze im Orchester, die keine Spieler benutzen, gewöhnlich die
letzten Reihen, standen als Freiplätze (oder zu einem minimen Preis) abends
zur Verfügung; an der Kasse wurden sie nicht verkauft, vor Beginn der
Vorstellung der Comédie Française begann der Sturm auf diese Plätze, und
unter den Hinlaufenden befand sich noch Barrault, wie er in seinen Cahiers
(2) erzählt. Dieses Parterre hat er wiederhergestellt, es sind 60 Plätze, die für
Schauspielschüler günstiger sind als die Plätze oben, «au poulailler», das
Daumier so oft gemalt hat. Junge Leser dieser Diskussionen sollten in Paris
im Marigny vom Parterre Gebrauch machen.

Die Erneuerung des Cartels schlug Barrault in Arts-Spectacles vor, die
Diskussion wurde in seinen Cahiers (4) von Morvan Lebesque, Marc Beig-
beder und dem neuen Entdecker von Theatertalenten und Förderer von
Experimenten, Georges Vitaly, geführt, der, wie man in Paris sagt, seinem
Namen Ehre macht und das Théâtre vital erhält. Barrault will das alte Cartel
internationalisieren und das avantgardistische Theater Frankreichs mit dem
von Brüssel, Mailand, Zürich, London, Prag, New York, Buenos Aires, Rio de
Janeiro, Düsseldorf, München vereinigen. Die Diskussion stellte die nationale
Organisierung voran, um den vielen Truppen junger Komödianten, den vielen
wagemutigen Theaterleitern, die heute mit einem erneuerten Theater in ganz
Frankreich gastieren, den Vorzug wechselseitiger Hilfe zu gewähren. In
Frankreich entstehen unter der Initiative Vilars Assoziationen der
Theaterbesucher, Vilar spielt nicht bloß in Fabriken, er leitet auch die Diskussionen
des Publikums mit den Schauspielern über das Stück und die Aufführung.
Hier kommt noch ein Phänomen des modernen französischen Theaters zur
Geltung: alle seine Erneuerer sind in einer Person Schauspieler, Regisseure,
Schriftsteller, Kenner und Freunde der neuen Dichtung. Eine neue Generation
lernt diese exzeptionellen Persönlichkeiten in der Gazette d'Adrienne Monnier
posthum verstehen, die die Lettres Nouvelles (11, 12, 13) veröffentlichen. (Im
Februarheft steht auch eine geistvolle Studie von Roland Barthès über die
Kunst Vilars als Don Juan, durch sein Schweigen seinen Atheismus auszu-

763



drücken und über den Bühnenraum hinaus den französischen Atheismus von
Molière und Sade mit dem des Publikums ancestral zu verschmelzen.)

In einer französischen Zeitschrift stand kürzlich, das Theater wäre die
Religion der neuen Generation. Unbestreitbar gehört das enthusiastische
Verlangen so vieler Menschen, dramatische Personen darzustellen, und das
leidenschaftliche Theaterbedürfnis des Publikums in vielen französischen Städten
zu den Zeichen verwandelnder Erregung, die in Frankreich seit dreißig Jahren
eine Erneuerung von Grund aus ankündigt, auch wenn sie noch nicht stark
genug ist, sich politisch-ökonomisch zu manifestieren. In der Lust, sich zu
verwandeln und von verwandeltem Leben ergriffen zu werden, spürt man das
Warten auf ein unbekanntes Neues, heiße es Godot oder habe es nicht einmal

einen Namen. Daß dieses Hinströmen zum Theater mehr als «ach! ein
Schauspiel nur!» erwartet, dürfte unbestritten sein. Die revolutionäre
Weltspannung drückt sich nicht am schwächsten in diesem neuen Enthusiasmus
aus. Es scheint oberflächlichen Betrachtern, als wäre es nur eine Leidenschaft
für den schönen Schein; wer tiefer forscht und vor allem zu glauben bereit
ist, wird das Phänomen anders deuten: als Bedürfnis nach einem neuen
Wesen, dessen Geburt aus Verzweiflung und dem instinkten Suchen nach dem
Richtigen und Notwendigen die Form eines Schauspiels bekommt, dessen
Verwandlungen in der Tiefe uns noch einmal überraschen, entsetzen oder
entzücken könnten. Felix Stössinger

764


	Kleine Rundschau

