
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Die römische Humanitas

Autor: Haffter, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758757

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE RÖMISCHE HUMANITAS

Antrittsrede, gehalten an der Universität Zürich
am 23. Januar 1954

Von Heinz Hajjter

Es sind gewichtige Wörter in unserem Sprachschatz, die sich von
der römischen Humanitas, vom lateinischen Adjektiv humanus,
herleiten: Ich denke an Humanität und an Humanismus. Beide
Ausdrücke haben, losgelöst von ihrem antiken Ursprung, ihre eigenen

geschichtlichen Schicksale gehabt, sind, in ihrer Bedeutung
gewandelt, immer wieder neu gebraucht, bisweilen auch
mißbraucht worden. Aber selbst da, wo man mit den Ausdrücken
Humanität und Humanismus die Beziehung zum Altertum gesucht
hat, selbst da hat es nicht an der Mannigfaltigkeit der Auffassungen

gefehlt, gefehlt auch nicht an Irrtümern, Irrtümern aber, die
im einen oder anderen Fall wahrhaft schöpferische Irrtümer sein
konnten. In den letzten vergangenen Jahren war besonders viel die
Rede von Humanität und Humanismus, verständlich in einer Zeit
schwerer geistiger Erschütterungen. Man ist bei der Beschwörung
dieser bedeutungsvollen Begriffe auch wieder den Weg
zurückgegangen in die römische und in die griechische Antike, ja es hat
im Bereich der zuständigen Wissenschaft, der klassischen Philologie,

die Erörterung über die Herkunft der Humanitas eine spürbare

Belebung erfahren.
Schauen wir, von diesen neuesten Versuchen her, zurück auf die

zahlreichen wissenschaftlichen Thesen zur Humanitas und ihrer
Herkunft — es sind weit überwiegend Arbeiten aus dem deutschen
Kulturraum, eine Tatsache, über die es sich lohnt, nachzudenken —,
überschauen wir also diese Thesen, dann haben wir wohl
zurückzugehen bis zur Straßburger Universitätsrede des Jahres 1907 von
Richard Reitzenstein. Von dieser Rede wurde die moderne gelehrte
Auseinandersetzung angeregt. Warum hat die Rede so fruchtbar
gewirkt, und welches war ihre Betrachtungsweise? Reitzenstein
sprach zunächst davon, daß die griechische Sprache kein Wort
geschaffen habe, das der römischen Humanitas an Bedeutungsinhalt

hätte gleichkommen können, und als Nächstes wies Reitzen-

719



stein darauf hin, wo und mit welchen Bedeutungen im lateinischen
Schrifttum die Wörter humanitas, humanus und homo (der
Mensch) gebraucht wurden. Reitzenstein wollte, wie er selbst sagte,
nach der Art philologischer Arbeit einen Ausschnitt aus dem
Lexikon erläutern. Dann freilich legte Reitzenstein — um wieder
seine eigenen Worte zu gebrauchen — das Lexikon beiseite, um
nun den Ursprung der Humanitas zu fassen und um darzutun, daß
die Humanitas entstanden sei damals, als im zweiten vorchristlichen

Jahrhundert eine bestimmte griechische Philosophenschule
auf einen Kreis geistig und politisch führender Römer einwirkte.
Der Gedanke, es sei die Humanitas entstanden im Zusammenwirken

von griechischer Befruchtung und römischer Empfänglichkeit,
dieser Gedanke ist von der nachfolgenden Forschung aufgegriffen
worden, und er hat, freilich in recht unterschiedlichen Tönungen
und Wertungen, bis heute seine Geltung behalten. Nur hat sich
bei dieser weiteren Bemühung um die Humanitas das Gewicht
zumeist verschoben nach der griechischen Seite hin; man hat der
griechischen Einwirkung größere, der römischen Aufnahme geringere

Bedeutung beigemessen. Es galt für die Humanitas die
griechische Originalität zu ergründen. Und wie ist es dabei, bei dieser
Art der Betrachtung, dem lateinischen Lexikon, aus dem Reitzenstein

einen Ausschnitt vorgelegt hatte, ergangen? Man hatte es nun
weniger nötig, sich Gebrauch und Bedeutung des Wortes Humanitas

bei den römischen Schriftstellern zu überlegen, und man konnte
es kaum mehr als einen Mangel empfinden, daß die lateinischen
Substantiva und Adjektiva humanitas, humanus, homo im
umfassenden wissenschaftlichen Wörterbuch, im Thesaurus Linguae
Latinae, noch nicht bearbeitet worden waren.

In allerjüngster Zeit aber glauben wir eine Wendung in der
wissenschaftlichen Auffassung erkennen zu können. Eine vermehrte
Beschäftigung wiederum mit dem Lexikon, d. h. mit dem Niederschlag,

den die Wörter um die Humanitas in der Literatur gefunden
haben (mit Berufung auch auf den Thesaurus Linguae Latinae, der
inzwischen seine Aufgabe erfüllt hatte), und zugleich ein Bestreben,

die antike Humanitas weniger als Begriff, Theorie, Idee zu
betrachten und der antiken Humanitas etwas zu nehmen von Ernst
und Schwere und ihr dafür zu verleihen etwas von einem heiteren
und sehnsüchtigen Aufschwung. «Versteht man es recht» — so sagt
Friedrich Klingner, dem ich als dem Ersten für meine Darlegungen
verpflichtet bin —: «Versteht man es recht, so geht für uns nördliche,

beladene Menschen etwas Erleichterndes davon (von der
Humanitas) aus, wie vom Klima eines Landes, wo es sich leichter
lebt, wo die Menschen sich nicht so schwer tun und uns ein wenig

720



mit ihrem lebhaften Geist anstecken.» An die Seite von Klingner
tritt Franz Beckmann, und damit habe ich Ihnen die beiden Namen
genannt, mit denen ich jene neuerliche Wendung in der
wissenschaftlichen Betrachtungsweise verbunden sehe.

Und nun lassen Sie uns, wie es die neuen Betrachter tun und
wie es einst Reitzenstein getan hatte, lassen Sie uns das lateinische
Lexikon aufschlagen. Es ist der Sachverhalt, wie wir ihn bei den
lateinischen Schriftstellern finden, ein verhältnismäßig einfacher.
Wir gehen jenen Zusammenhängen nach, in denen die Wörter
humanitas, humanus und homo in einem eigenen, prägnanten
Sinne gebraucht sind, so gebraucht sind, daß eine besondere
menschliche Eigenschaft, in negativem Sinne etwa menschliche
Hinfälligkeit, in positivem Sinne etwa menschliche Würde oder
menschliche Vorzüge, gemeint ist. Drei literarische Bezirke zu
verschiedenen Zeiten im Ablauf der lateinischen Literatur
sondern sich für uns aus. Es ist einmal die altlateinische Komödie,
zum zweiten sind es die vielen Schriften von Cicero, und schließlich,

als dritte Gruppe, sind zu nennen die zahlreichen Prosa-
Schriftsteller der nachchristlichen Jahrhunderte zur Zeit des
römischen Kaiserreiches.

Die altlateinische Komödie um das Jahr 200 vor Christi Geburt,
uns erhalten geblieben unter den Dichternamen des Plautus und
Terenz, diese Komödie, deren Stücke nicht frei geschaffen sind,
sondern die Uebertragung oder Bearbeitung griechischer Originalstücke

darstellen, diese lateinischen Komödien, die eine spannende
Handlung zum besten geben mit den Menschen und ihrer Umwelt
im Leben einer antiken Mittelmeerstadt.

Cicero im letzten vorchristlichen Jahrhundert, am Ende der
republikanischen Epoche römischer Geschichte, zur Zeit der seit
Jahrzehnten währenden bürgerlichen Wirren und blutigen
Machtkämpfe, Cicero, der anspruchsvolle und empfindsame Politiker,
Redner und Literat, Cicero, dessen Reden uns einführen in das
römische staatliche Getriebe im Inneren und Aeußeren, dessen
philosophische und rhetorische Schriften uns ein Denkmal sind
antiker Bildung, griechischer Weisheit und römischer Mentalität,
dessen Briefe schließlich uns hineinblicken lassen in die großen
und kleinen, guten und bösen Gedanken eines antiken Menschen.

Die Literatur der nachchristlichen, kaiserzeitlichen Jahrhunderte
zusammengenommen, diese weniger originellen, inhaltlich und
formal ausgeglichenen, besinnlichen Schriften, von Verfassern wie
Seneca mit seinen philosophisch-ethischen, stoisch beeinflußten
Abhandlungen, oder wie Plinius mit seinen Briefen, die als ein
Stück Literatur veröffentlicht wurden, diesen Briefen, von denen

46 721



die bekanntesten den Ausbruch des Vesuv oder die Behandlung
der verfolgten Christen beschreiben.

In diesen drei Bezirken römischer Literatur gilt es also, die
Humanitas, den Menschen, zu suchen. Was wir finden, das soll
verbunden werden mit alten und neuen Erkenntnissen zur antiken
geistigen Geschichte, und daraus, wie dies alles sich in eins
zusammenschließt, soll es sich uns erweisen, ob wir mit unserer
Erklärung der Humanitas auch einen Ausblick wagen dürfen.

Wenden wir uns zunächst zur Komödie, mit der wir zugleich
in den Anfängen der lateinischen Literatur stehen. Hier, bei
Plautus und Terenz, reden die Personen auf der Bühne etwa in
den folgenden Wendungen: «ein ganz unmenschlicher Mensch»
(im Sinne von «gefühllos»). Oder: «Du bist kein Mensch, der du
ein feines Mädchen so unfein anredest.» Oder: «Er hat alles
verloren: menschlich ist das.» Oder: «Wenn du ein Mensch wärest»
(nämlich klug, wie ein Mensch sein soll). Oder: «Verhöhne doch
den Nachbar nicht, der Grund zur Trübnis hat; es wäre nicht
nach Menschenart.» Oder: «Menschlich ist es, zu verzeihen.»
Oder: «Ich habe mich wahrhaftig geirrt: hältst du mich nun noch
für einen Menschen?» (das heißt für ein verständiges Wesen).
Oder: «Du hast ein Mädchen verführt: ein schweres Vergehen,
aber menschlich.»

Was lehren uns diese aus den Komödien des Plautus und Terenz
herausgegriffenen Beispiele? Man kennt den Menschen, negativ
gesehen, in seiner Schwäche und Fehlerhaftigkeit: menschlich, und
damit schließlich verzeihlich, kann ein Vergehen sein; menschlich
ist es, vom Glück ins Unglück zu stürzen. Aber ungleich häufiger
vernehmbar ist der positive Ton: es wird vom Menschen etwas
erwartet. In zweierlei Hinsicht: klug, gescheit soll der Mensch
sein, und empfindsam, mitfühlend, rücksichtsvoll, freundlich soll
er sein. So wie die Wörter «Mensch» und «menschlich» in der
frührömischen Komödie verwendet werden, so begegnen sie uns
auch sonst in der lateinischen Literatur bis in ihre späten Epochen,
und schon diese Beobachtung legt es uns nahe, anzunehmen, daß
die Figuren der römischen Komödie auf der Bühne so sprechen,
wie auch das zuhörende Publikum sprechen konnte, daß die
Bühnenfiguren in ihrer Redeweise das wiedergeben, was zur selben
Zeit im römischen Leben selbstverständliche Ausdrucksform war.

Ja, da können aber die Bedenken kommen: die römische
Komödie ist doch Uebersetzungsliteratur? Haben alle diese Stellen
vom «Menschen» nicht schon in den griechischen Komödien, den
griechischen Originalkomödien, gestanden? Und ist denn nicht so,
daß den Römern dieses Reden vom Menschen und seiner Art in

722



alter Zeit gar nicht gemäß war und daß die Römer dieses Reden
vom Menschen erst durch die ins Lateinische übertragenen
griechischen Komödien kennengelernt haben? So hat man es oft
angenommen und an ein Hinüberwandern der Humanitas aus
Griechenland nach Rom auf dem Wege der Literatur gedacht. Von
der Uebersetzungspraxis der altlateinischen Komödiendichter her
läßt sich nichts Entscheidendes aussagen; mit der Uebersetzungs-
treue und UeberSetzungsfreiheit dieser Dichter läßt sich beides
vereinbaren: wörtliche Uebertragung aus dem Griechischen oder
eigene lateinische Formulierung dieser Stellen vom «Menschlichen».

Aber wenn wir nun zur griechischen Komödie selbst
hinübergehen, dann können wir doch etwas feststellen, so fragmentarisch

uns diese auch erhalten ist. Wir bekommen nicht den
Eindruck, daß bei den griechischen Komödiendichtern, bei Menander
und anderen, das griechische Wort für Mensch avftpwjroc und
vor allem nicht, daß ein zugehöriges Adjektiv für «menschlich»
ebenso oft und mannigfaltig in jenem eigenen, prägnanten Sinn
verwendet worden wäre wie in den römischen Komödien. Wo jedoch
die griechischen Ausdrücke den prägnanten Sinn besitzen, da ist
zumeist die Rede vom «Nur-Menschlichen», «Menschlich-Hinfälligen»,

«Menschlich-Fehlbaren». Jenen anderen Ton aber, der vom
Menschen etwas erwartet, was ihn auszeichnet, diesen Ton hören
wir kaum oder nur in Ansätzen.

Es ist dieser Befund nun auch gut vereinbar mit dem, was uns
sonst entgegentritt, wenn wir im griechischen Denken und Reden
den Vorstellungen vom Menschen nachgehen. Auch im 4. und
beginnenden 3. vorchristlichen Jahrhundert, das heißt zur Zeit
jener griechischen Komödiendichtung, die wir betrachtet haben,
auch noch in dieser Epoche denkt der Grieche zumeist an den
Gegensatz zum Göttlichen, wenn er von dem spricht, was menschlich

ist. Das Göttliche als das Vollkommene tritt dabei dem Menschlichen

als dem Unvollkommenen, Hinfällig-Geringen, gegenüber.
Und wenn beim Griechen die Rede ist von der Menschenliebe, der
Philanthropie, dann rührt für sein Empfinden diese Pflicht der
Menschenliebe her davon, daß die Menschen schwach und
hilfsbedürftig sind und sich gegenseitig beizustehen haben. Und wie
steht es mit der positiv gedachten Seite menschlicher Art, mit der
Menschenwürde? Wir können es beobachten, wie der Gedanke
der Menschenwürde im 4. Jahrhundert, doch erst allmählich,
neben die Ueberlegungen von der menschlichen Hinfälligkeit tritt.
Aber es sind die Aeußerungen, die solches enthalten, nur erst
einzelne programmatische Thesen, etwa im Munde der großen
Rhetoren, und es ist bezeichnend, daß Aeußerungen dieser Art

723



dazu neigen, den Menschen eigens vom Tier abzusetzen, um zu
zeigen, daß der Mensch auf sein Reden- und Denken-Können und
auf seine Bildung stolz sein darf. Erst später, im 3. Jahrhundert,
beginnt dann eine philosophische Lehre in ihrer Ethik den
Menschen positiv zu werten, verlangt vom Menschen, daß er,
höherstehend als das Tier, die ihm eigene Natur entwickle und
vervollkommne. Aber es konnte diese stoische Lehre, ihrem zeitlichen
Ansatz nach, nicht mehr eingewirkt haben auf jene griechische
Komödie, von der wir für unsere Ueberlegungen zur griechischen
Vorstellung vom Menschen ausgegangen sind.

So dürfen wir es also glauben, daß die Bühnenfiguren der
altlateinischen Komödie, die Bühnenfiguren des Plautus und Terenz,
so parliert haben, wie die Römer in denselben Jahrzehnten, schon
zur Zeit des hannibalischen Krieges, im täglichen Umgang unter
sich gesprochen haben. Keiner literarischen oder philosophischen
Einwirkung hat es bedurft, damit man in Rom in dieser prägnanten
Weise vom «Menschen» und vom «Menschlichen» reden konnte.
In der hellenistisch-frührömischen Zeit wird dieses vom-Menschen-
Reden-Können selbstverständlich; im römischen Bereich ist es für
uns vorhanden, sobald wir eine literarische Ueberlieferung greifen.
Es bekommt das Reden vom Menschen bei den Römern eine
schärfere und in diesem Sinne neue Akzentuierung; die Römer
haben den Menschen, wie es scheint, stets mehr vom Menschen
her gesehen und gewertet, mit einem Blick, der nicht, wie bei den
Griechen, zugleich zum Göttlichen aufschaute.

Und nun gehen wir weiter zum zweiten der drei Literaturbezirke,

von denen ich sprach, wir gehen zu Cicero. Der erste
Eindruck bei Cicero ist der einer großen Fülle und Buntheit von
Erwähnungen des Menschen und Menschlichen in jenem
prägnanten Sinne, der uns interessiert. Und die Substantivbildung
humanitas, die für die Nachwelt so bedeutsam wurde, die ist nun
neben homo und humanus vielgebrauchter Ausdruck. Aber dort,
wo Cicero theoretisch wird, also in seinen philosophischen und
rhetorischen Schriften, da hat er die Wendungen «Mensch-
menschlich-Menschlichkeit» keineswegs häufiger zur Hand als

sonstwo, und dort in den philosophischen Schriften, wo Cicero im
engen Anschluß an griechische Quellen, etwa stoischer Herkunft,
schreibt, ist es auffallend, daß Cicero eher weniger von jenen
Wendungen Gebrauch macht. Und vollends keine Rede kann
davon sein, daß Cicero in seinen griechischen Quellen ein Substantiv

hätte vorfinden können, aus dem das lateinische humanitas
übersetzt worden und das dem lateinischen humanitas an
Sinngehalt gleichgekommen wäre.

724



Doch wie nun diese große Fülle bei Cicero? Es ist zunächst der
Mensch, so wie wir ihn in der römischen Komödie kennengelernt
haben: seltener negativ gesehen mit dem Blick auf die menschliche
Schwäche, viel öfter positiv gesehen mit dem Blick auf die
Vorzüge des Menschen, des klugen Menschen und des
empfindsammitfühlenden Menschen. Vor allem die Forderungen, die sich an
den empfindsam-mitfühlenden Menschen richten, weiten sich nun
bei Cicero aus und erscheinen in Tönungen, die man etwa
umschreiben könnte mit: Verzeihung, Milde, Rücksicht, Verständnis,
Aufmerksamkeit, Güte, Takt. Und angewendet finden wir diese
Eigenschaften in jedem Hin und Her menschlicher Beziehungen,
weniger freilich im politischen Leben, um so mehr aber im
gesellschaftlichen Getriebe und in der privaten Existenz. Ein Beispiel
aus der privaten Existenz, uns von Cicero mitgeteilt in seinen
Briefen. In der Ehe von Ciceros Bruder herrscht nicht ganz die
richtige Harmonie. Und über einen Vorfall mit läppischer Ursache
und unerfreulicher Wirkung berichtet nun Cicero in seinem Brief.
Freundlich und mild in Ton und Miene habe bei der Auseinandersetzung

zwischen den Ehegatten der Mann gesprochen, unpassend
und trotzig in Ton und Miene die Frau geantwortet. Zweimal
wertet Cicero mit der Bezeichnung «menschlich». Der Mann habe
gewiß humanissime gesprochen, der Frau aber habe gewiß gefehlt
die humanitas.

Aber zu diesen Spielarten der Humanitas, wie wir sie von der
Komödie her kennen und bei Cicero weiter ausgebreitet sehen,
treten nun bei Cicero weitere Möglichkeiten. Diese neuen
Erscheinungsformen der Humanitas können wir deutlich machen
etwa mit den Umschreibungen: Feinheit in jeder Aeußerung, geistvolle

Plauderei, Entspannung zu Scherz und Humor, Geschmack
in künstlerischen Belangen, Umgang mit geistigen Dingen,
Beschäftigung mit Literatur und Wissenschaft. Es sind dies
Umschreibungen, die unseren Auffassungen des Begriffes Humanismus
nahekommen. Um das, was bei Cicero gemeint ist, zu verdeutlichen,

gebe ich Ihnen zwei Beispiele.
Das erste Beispiel aus einem Brief des Cicero. Der Brief

gerichtet an einen Gutsnachbarn, der, durch Kränklichkeit entschuldigt,

die Tage auf seinem schönen Besitz am Golf von Neapel
zubringt, während alle anderen Leute von Namen und Rang nach
Rom gereist sind. Man muß in Rom sein, weil dort das von
Pompejus erbaute Theater eingeweiht wird. Auch Cicero weilt
in Rom und beschreibt nun dem glücklicheren Freund, wie
schrecklich diese der Pflicht und Arbeit gewidmeten stadtrömischen

Tage sind. Zunächst die Reihe der vom Bauherrn Pompejus

725



gegebenen Festspiele, die Theateraufführungen, die Gladiatorenkämpfe,

die Tierhetzen, all dies teils mittelmäßig in der Qualität,
teils unsympathisch wegen übertriebener Ausstattung, teils
abstoßend. Und hinein in diese unerfreuliche Stimmung, die den
zuschauenden und zuhörenden Cicero befällt, dringen noch die
Sorgen des Redners und Anwaltes, die Sorgen um die leidigen
Prozesse, die Cicero am liebsten aufgeben würde und doch, durch
unumgängliche Rücksichten genötigt, führen muß. Wie sehnt sich
Cicero darnach, einmal nach seinem eigenen Sinn leben zu können,
so leben zu können, wie der Freund, fern von Rom, lebt und wie
er dort, auf seiner Villa, seine freie Zeit, sein otium, zubringt.
Und wie bringt der Freund sein otium zu? Mit dem, was ihm
Freude macht, mit Lektüre und anderen geistigen Genüssen.
Wenn er, Cicero — so heißt es in dem Brief schließlich —,
einmal dazu kommen sollte, sich freizumachen, dann wollte er, Cicero,
seinen Freund noch darüber aufklären, wie man sein otium
gestaltet, den Freund aufklären, obschon dieser schon seit Jahren
an nichts anderes zu denken braucht als an sein eigenes otium.
Cicero wäre dann, wenn es so weit ist, in der Lage, dem Freunde
zu zeigen, was es bedeutet, menschlich zu leben (quid sit humaniter
vivere).

In diesem Brief, wenn wir ihn nun noch im ganzen betrachten,
stellt sich uns die Humanitas dar als zugehörig zum otium, der
Mußezeit, die der Römer mit freien geistigen Beschäftigungen
ausfüllt, und stellt sich uns die Humanitas dar als gegensätzlich zum
Leben der staatsbürgerlichen Pflichten und beruflichen Arbeit.

Ich gebe Ihnen das zweite Beispiel für die geistige Humanitas,
wenn ich diese kurz so nennen darf. Wir sind mit diesem zweiten
Beispiel am Anfang einer theoretischen Schrift Ciceros, wir sind
in der Einleitung zum Dialog vom Redner. In Tusculum draußen,
auf der Villa des Crassus, des Redners und Politikers, trifft sich
— so stellt es Cicero dar — ein Freundeskreis, und es sprechen
die Freunde, bevor sie sich ihrem eigentlichen Thema, dem
Problem der Redekunst zuwenden, zunächst, während des ganzen
ersten Tages ihres Zusammenseins, über die schwierige politische
Lage, über die besorgniserregenden inneren Verhältnisse im
römischen Staat (wir befinden uns mit dem Gespräch unmittelbar vor
dem Ausbruch des Bundesgenossenkrieges, das heißt des
Aufstandes der Italiker gegen Rom, und kurz vor den blutigen Wirren
um Marius und Sulla), es sprechen also die Freunde kummervoll
über diese Situation, und sie ahnen voraus das schwere Unheil,
das über sie hereinbrechen wird. Doch da wird es Abend, und
man trifft sich von neuem bei Tisch, und es gelingt dem Haus-

726



herrn, es gelingt Crassus, die Gesellschaft zu befreien von der
Schwere und dem Ernst des vorherigen langen Gespräches, zu
befreien durch die Feinheit und den Scherz, mit dem er, der
Gastgeber, das Plaudern der Tischgenossen in Gang setzte und
belebte; es gelang dies — wie Cicero es ausdrückt — dem Crassus
dank der Humanitas, die ihn beseelte.

Auch hier, bei diesem zweiten Beispiel, ist die Humanitas
gegensätzlich gedacht, gegensätzlich zu dem sorgenvollen Ernst, der zu
Beginn des letzten republikanischen Jahrhunderts den Römer
befallen muß, der über die öffentliche Lage, die res publica,
nachdenkt.

Damit verlassen wir Cicero, Cicero mit der großen Buntheit der
Erwähnungen vom Menschen und Menschlichen, und wenden uns
zum dritten Bezirk römischer Literatur, zur Literatur der
römischen Kaiserzeit. Schon die nächste Generation nach Cicero
verwendet die Wörter um die Humanitas nicht mehr mit derselben
Freude, wie es Cicero getan hatte, und vollends in der Kaiserzeit
zeigt sich uns die Humanitas eigentümlich beschränkt. Es fällt
fast ganz wieder dahin diejenige Seite der Humanitas, die bei
Cicero neu dazugekommen war, die Feinheit im Geistigen, der
Umgang mit literarischen und wissenschaftlichen Dingen. Es ist
dagegen beliebt und wird sogar noch mehr als früher und immer
wieder in der Literatur verwendet jene empfindsam-mitfühlende-
philanthropische Humanitas, genannt auch als Vorzug des Kaisers,
als Postulat bei der Rechtsauslegung, diese Tugend menschlichen
Zusammenlebens, die einen Blick öffnet auf das beginnende
Christentum. Wir brauchen das Schwinden der geistigen und die
Ausbreitung der philanthropischen Humanitas für die kaiserzeitlichen
Jahrhunderte nicht mit Einzelheiten, Namen von Schriftstellern
und Bezeichnungen von literarischen Gattungen darzustellen; wir
haben vielmehr ein zeitgenössisches Zeugnis aus dem Altertum
selbst: im 2. nachchristlichen Jahrhundert schreibt der
philologisch interessierte Verfasser eines gelehrten Sammelwerkes in
etwas verschroben-pedantischer Manier, aber in der Hauptsache
ganz deutlich: diejenige humanitas, die die Griechen Philanthropie
nennen, das ist die gewöhnliche; jene andere aber, die so viel ist
wie Geistigkeit und Gelehrsamkeit, die ist von früheren
Schriftstellern, von Varro und Cicero, verwendet worden.

Dieses Zeugnis über die spätere römische Humanitas führt uns
wieder zurück zu Cicero. Nur Cicero hat für uns die beiden
wesentlichen Richtungen der Humanitas nebeneinander. Nur nach
den Schriften Ciceros konnte sich in den nachantiken Zeiten die

Meinung bilden, als habe es bei den Römern eine einheitliche, das

727



ganze menschliche Wesen umfassende Theorie und Terminologie
vom normhaften Menschen gegeben.

Daß Cicero mit seiner untheoretisch gebrauchten, aber vielseitig
empfundenen Humanitas als einziger von den lateinischen Autoren
zu uns spricht, ist das ein Zufall, Zufall der Ueberlieferung, oder
hat es damit seine besondere Bewandtnis? Von jenem Gewährsmann

aus der Kaiserzeit war neben Cicero für die geistige Humanitas

auch Varro genannt worden, Varro, Zeitgenosse des Cicero,
der große, wahrhaft gelehrte Poyhistor, die fruchtbarste Forschernatur

unter den Römern, Varro, dessen Werke uns leider nur zu
einem kleinen Teil erhalten sind. Und nun ist es doch bezeichnend,
daß die Lebenslinie dieses Varro ähnlich verlaufen ist wie die
Lebenslinie von Cicero. Beide kommen sie, Jahrzehnte hindurch
politisch beansprucht, wenig zu literarischer Tätigkeit, und dieser
sich ganz zu widmen, dazu finden sie erst am Ende des Lebens
Gelegenheit. Aber noch wichtiger, daß Cicero in seinen Schriften seinen
Freund Varro schildert gerade mit dem Blick auf die Spannung,
welche besteht zwischen der zermürbenden politischen Aktivität
zur Zeit der Bürgerkriege einerseits und dem otium mit seinem
geistigen Aufschwung andererseits. Nur ist Varro, meint Cicero,
der Glücklichere deshalb, weil er sich schließlich entschlossener
dem otium hingegeben hat. Wohl möglich also, daß neben Cicero
auch seine Freunde mit ähnlicher Sensibilität der Humanitas
angehangen hätten, wenn dies auch, aus anderen Gründen, gerade
für Varro nicht sehr wahrscheinlich ist.

Von größerer Bedeutung aber ist ein anderer Zweifel, ob wir
die von uns beschriebene Humanitas allein oder vornehmlich dem
Cicero zuschreiben dürfen. Es ist die Frage nach der Bedeutung
des Scipionenkreises für die römische Humanitas. Der Scipionen-
kreis, in der Mitte des 2. vorchristlichen Jahrhunderts, die
Menschen um den jüngeren Scipio, um Cornelius Scipio Aemilianus,
den Vernichter Karthagos im dritten punischen Krieg. Und um
diesen Scipio, den Philhellenen, herum ein erlesener Kreis geistig
hochstehender römischer und griechischer Freunde, unter den
Griechen der Historiker Polybios und der stoische Philosoph
Panaitios. Berühmt geworden ist ja die Erzählung, wie der ganz
junge Scipio die Freundschaft des älteren Polybios gewann und
wie der erfahrene Grieche sich bereit erklärt, dem jugendlichen
Freund zu zeigen, wie er ein rechter Römer werden könne. Dieser
Scipionenkreis mit dem Zusammenklingen von Griechischem und
Römischem ist etwas Wunderbares und für uns heute pädagogisch
so dankbar, daß wir schon aus diesem Grunde uns hüten sollten,
daran zu rühren. Aber ob in diesem Scipionenkreis die Humanitas

728



schon so lebendig war, wie wir sie später bei Cicero lebendig
sehen, daran müssen wir doch zweifeln. Cicero selbst freilich
beschreibt uns diesen Scipionenkreis mit Tönen, die stimmungsmäßig

ähnlich sind den Schilderungen, die wir kennengelernt
haben, vom Gutsnachbarn, der geistig beschäftigt auf seiner Villa
lebt, oder vom Redner Crassus, der mit seiner Heiterkeit die
politischen Sorgen verscheucht. In dem von Cicero geschilderten
Milieu des Scipionenkreises die Humanitas als sprachlichen
Ausdruck für einen idealen Lebenszustand uns vorzustellen, das
scheint nahezuliegen. Aber macht es denn Cicero nicht ebenso
wie alle anderen Römer im letzten vorchristlichen Jahrhundert,
im Jahrhundert der unseligen sozialen und politischen Wirrnisse,
daß sie nämlich das, was ihnen am Herzen liegt und was sie
wünschen, in der früheren alten Zeit verwirklicht und noch
erhalten glauben? Ist der Scipionenkreis nicht ein Wunschtraum des
Cicero?

Aber es ist noch ein weiterer, allgemeinerer Grund, der es uns
nahelegt, den Scipionenkreis und Cicero nicht zu nahe zusammenzurücken.

Es gehört doch der jüngere Scipio noch zu einer
früheren Epoche römischer Geistesgeschichte, an das Ende einer
ersten, weniger selbstverständlichen, weniger innigen Fühlungnahme

mit dem großen Anreger im Geistigen, mit Griechenland,
einer Fühlungnahme, bei der es zum Problem wurde, wie und
von wem man sich unter den Griechen belehren ließ, einer Zeit,
in der die Angehörigen der führenden Gesellschaft noch nicht von
griechischen Vorbildern her sich gedrungen fühlten, selbst
literarisch tätig zu sein und nur durch die Legende zu geheimen
Helfern von Dichtern gemacht wurden. Zur eigentlichen und
fruchtbaren Verschmelzung mit dem Griechischen, bei der dieses
Griechische nicht mehr erst erworben wird, sondern nun
selbstverständlich da ist, zu dieser Verschmelzung kommt es erst im
letzten republikanischen Jahrhundert, zur Zeit von Cicero, und
erst in diesem Jahrhundert können wir erkennen, wie es die
hellenisierten Römer nun auch zu eigener geistiger Aeußerung
und Gestaltung trieb. So etwa wird die Scheidelinie zwischen
einer ersten und einer zweiten Hellenisierung, zwischen zwei
Stufen im römischen Humanismus, von neuerer kulturgeschichtlicher

Betrachtung gelegt, und auch wir, für unsere Ueberle-

gungen zur Humanitas, dürfen uns an eine solche Trennung
zwischen einem Früher und einem Später anschließen.

Damit kommen wir mit unserer Humanitas immer wieder und
immer mehr zu dem einen Cicero zurück. Er ist es, wie wir
glauben, gewesen, dem sich die römische Humanitas so vielseitig

729



entfaltet hat, ihm ist jene geistige Humanitas, wie wir sie nannten,
zum persönlichen Erlebnis geworden. Warum sind nun aber Cicero
und Humanitas so eigenartig verbunden? Ich denke, daß wir, um
dies zu begreifen, ausgehen dürfen von den beiden Beispielen aus
Ciceros Schriften, die wir näher betrachtet hatten: dem Brief
vom wahrhaft menschlich lebenden Gutsnachbarn und der
Schilderung der heiter-kultivierten Menschlichkeit des Crassus. Es
hebt die Humanitas, so sehen wir es bei Cicero ausgedrückt, hinaus

einerseits über die Wirklichkeit der beruflichen, dem Staate
eng verpflichteten Existenz und andererseits hinaus über die bange
Gegenwart der furchtbaren Bürgerkriege. Von diesen beiden
Spannungen ist die eine für den römischen Menschen charakteristisch

gewesen, solange er in einem republikanischen Staatswesen

gelebt hat, die Spannung zwischen dem bürgerlich-staatlichen
Dasein und dem otium, der Freiheit für die geistigen

Wünsche und Ziele. Die andere Spannung, die Flucht aus der
friedlosen und quälenden politischen Umwelt, die ist uns fast
überall spürbar, wo wir nur in die Literatur des letzten
vorchristlichen Jahrhunderts, des Jahrhunderts der Bürgerkriege,
hineinblicken. Das dichterische, aber auch das prosaische Literaturwerk

dieser Zeit sucht sich zu erheben in ein höheres, ideales
Dasein, ja, wir sehen es auch in der zeitgenössischen Malerei, wie
das äußere, wirkliche Leben umstellt wird mit dem schönen
Zauber einer ersehnten Idealität. Das erhöhte Dasein findet man
in einer mehr oder minder entfernten, vollkommenen Vergangenheit,

denken wir an den Historiker Sallust oder an den Elegiker
Tibull; oder man findet es in einer geistigen Welt, in der die
Philosophen, Dichter und Künstler herrschen, und diese geistige
Welt konnten die Römer finden nur bei den Griechen. Vergil
entdeckt, in seinen Hirtengedichten, den Eklogen, Arkadien als eine
geistige, ideale Landschaft, eine Dichterheimat, in der die Menschen
mit den Göttern zusammen sind, eine Dichterheimat, aus der Vergil
den Leser hinausblicken läßt auf die bedrängenden politischen
Wirklichkeiten der römischen Gegenwart. Aber es konnte nur
eine griechische Landschaft, nur Arkadien sein, das dem Dichter
in dieser Weise zum entrückten geistigen Bereich wurde. Lukrez,
in seinem episch-philosophischen Lehrgedicht, Lukrez, der sein
Werk, wie er selbst sagt, mitten in den schweren Nöten des
Staates schreibt, er ruft als geistigen Helfer den Epikur herbei,
den bewunderten philosophischen Meister, Epikur, der allein den
Menschen die Wahrheit zu künden und den Blick zu öffnen weiß
in das wirkliche Wesen des Weltalls. Aber dieser Epikur, der
den Menschen die Angst von der Seele scheucht, woher kommt

730



er? Jene herrliche Stadt — sagt Lukrez —, nur Athen, das einst
Recht und Gesittung geschaffen hat, nur Athen konnte den Epikur
der Menschheit als Retter entsenden.

Und Cicero? Für ihn ist die Humanitas jenes höhere Leben,
ist die Humanitas ein ersehntes und ideales menschliches Dasein,
das seine volle Verwirklichung in der Realität des bürgerlichstaatlichen

Alltags nicht finden kann. Aber glaubt Cicero nun
gleichfalls, daß sein ersehntes Ziel, daß die Humanitas in der
geistigen Welt der Griechen zu Hause ist, daß er von dort sie
empfangen hat? Ja, Cicero lebt in diesem Glauben. Er hat es
ausgesprochen nirgends schöner als in einem Brief, gerichtet an
den Bruder, der als Statthalter in Kleinasien, also in einem Lande
griechischer Kultur, tätig ist. Diesen Brief durchzieht der
Gedanke, es müsse ein römischer Statthalter, über Griechen gesetzt,
dieses Volk mit aller Humanität behandeln, zum Dank dafür, daß
dieses Volk einst die Humanitas den anderen, den Römern,
geschenkt habe. Es fließen in dem Brief die philanthropische und
die geistige Humanitas in eins zusammen, und Cicero wird ganz
persönlich, indem er sagt: «Ich für meinen Teil schäme mich nicht,
zu gestehen, daß ich alles, was ich bin, diesen Studien und Künsten
verdanke, die mir durch die Werke und die Schulen des alten
Griechenlands mitgeteilt wurden.» (Uebersetzt von C. M.
Wieland.)

Mit diesem Brief hat sich uns Cicero selbst als Humanist
vorgestellt. Hätte Cicero nicht seiner Humanitas diesen sehnsuchtsvollen

Bezug zurück zu den Griechen gegeben, so wäre er selbst
kaum zum Erwecker von Humanisten geworden, die durch ihn
als Mittler auf den griechischen Ursprung der europäischen Kultur
zurückgreifen wollten.

731


	Die römische Humanitas

