Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 21 (1953-1954)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHAU

THOMAS MANN: «DIE BETROGENE>»
(S. Fischer Verlag)

Diese im Tonfall da und dort leise an die Stilperiode des «Krully er-
innernde, von psychoanalytischen Erkenntnissen geistreich durchzogene Ge-
schichte wiederholt, auf modern-biirgerlicher Ebene, gewissermafBlen das
mythische Schicksal Mut-em-enets und ihres «spiten Schreies aus letzter
Seelen- und Fleischesnot ... Es ist die Idee der Heimsuchung, des Einbruchs
trunken zerstorender und vernichtender Michte in ein GefafBtes und mit allen
seinen Hoffnungen auf Wiirde und ein bedingtes Gliick der Fassung ver-
schworenes Leben.» Eine ergreifende und tragische Geschichte und eine trotz
der mit naturalistischer Exaktheit erzdhlten unheimlichen Todeskrank-
heit einer liebenswerten Frau von etwa flinfzig Jahren verschnlichen Ge-
schichte. Der ungemilderte Naturalismus am Schluf} hat etwas von jenem
christlichen Mut, mit dem mittelalterliche Maler das unendliche Leid des
gemarterten und gekreuzigten Christus malten, etwas auch von dem Willen,
zum Aeullersten zu gehen, wie er sich in Holbeins Baseler Leichnam Christi
kundtut.

Was am meisten bewundernswert ist in dieser Erzdhlung, ist die wieder
einmal sich groBartig bewahrende Kunst, mit der der extreme Stoff durch
die Form verzehrt wird. Die Form — sie ist wieder der «Strenge Satz», den
Thomas Mann, in grofleren AusmaBen, im «Doktor Faustus» und dann wieder
im «Erwiahlten» gemeistert hat. Alles ist aus einem einzigen Motivkern ent-
wickelt, dem Motiv «Natur», auf das alles gestellt ist von dem ersten ton-
losen «Frau von Tiimmler war eine groBe Naturfreundin» bis zu den letzten,
den Leser zu Tridnen riithrenden Worten der Sterbenden: «Sprich nicht von
Betrug und hohnischer Grausamkeit der Natur... Wie wire denn Friihling
ohne den Tod? Ist ja der Tod ein groBes Mittel des Lebens, und wenn er fiir
mich die Gestalt lieh von Auferstehung und Liebeslust, so war das nicht
Trug, sondern Giite und Gnade ... Die Natur — ich habe sie immer geliebt,
und Liebe — hat sie ihrem Kinde erwiesen.» Auf wie viele Arten wird das
«Natur>-Motiv variiert, wiahrend die Geschehnisse rasch ablaufen! Man kann
nicht alle Variationen hier aufzdhlen wollen, man miifite denn die ganze
Novelle abschreiben. Aber einige der schonsten seien hier dem Leser in
Erinnerung gebracht. Frau von Timmler liebt den Frihling, «ihre Jahres-
zeit, die ihr, so behauptete sie, von jeher ganz personlich geheime Strome
von Gesundheit und Lebenslust zugefithrt habe» — mit tiefer Ergriffenheit
erinnert man sich dieser Worte, als ihre Todeskrankheit gerade im Friihling
zum Ausbruch kommt. Innig bewegt erschaut sie im alten Eichbaum ihr
eigenes Wesen und ihre nachste Zukunft: «<Mancher Ast war abgestorben und
brachte kein Leben mehr zustande, sondern griff kahl und verkriimmt in
die Luft; andere dagegen, einzelne nur, aber bis hoch hinauf, begriinten im
Friithling sich noch mit den immer heilig gehaltenen, zackig gebuchteten
Blittern.» Ganz groflartig sind einige andere Variationen des Motivs mitein-
ander verkniipft: drei-, viermal kehrt in den Worten Frau von Tiummlers
das <«Fruchtbarkeitswunder> wieder, das der biblischen Sara widerfdhrt —
und da es ihr selbst widerfdhrt, ist es die sich ankiindigende Todeskrankheit:
«Ich glaube an das Wunder meiner Seele und Sinne, will das Naturwunder

686



verehren meines schmerz- und schamhaften Seelenfrithlingss; «Wundermacht
der groflen und guten Natur», «Die Natur hat sich zu meinem Gefiihl bekannt.»
Eng damit hingen die mehrfach variierten Worte «Korper und Seele sind ja
eins; das Physische ist nicht weniger Natur als das Psychische» zusammen.
Wie erschiitternd malt sich ihr Schicksal auch in dem Friihlings-«Krokusy,
der «der Herbstzeitlose gleicht. Er ist ja so gut wie dieselbe Blume! Ende und
Anfang — man koénnte sie verwechseln, so dhneln sie einander.» Und die
Tochter dazu: «Mutter Natur hat wohl {iberhaupt eine anmutige Neigung
zur Zweideutigkeit», eine Variation, die vorgeformt erklingt in dem «Moschus-
dufty, der von «zweideutiger Ueberganglichkeit und Ambivalenz» ist (man
erinnert sich da des Zweideutigkeitsmotivs im «Doktor Faustus»). Vor der
spaten Leidenschaft davonlaufen — «welche Treulosigkeit gegen sie, die
Natur»; aber die unfiihlende Natur hat nicht solche Bedenken, sie ist griind-
lich treulos gegen das Menschenkind! Und gar gegen eines, von dem es heif3t:
«Ihre Frommigkeit galt der Natur», und da wir davon lesen, konnen wir nicht
umbhin, uns an den naturfrommen Goethe in «Lotte in Weimar» und Thomas
Manns Goethe-Aufsdtze zu erinnern, in denen Goethes Wort zitiert wird, daf3
geniale Naturen mehr als eine Jugend erleben.

Auch innerhalb der immer anders erklingenden Variationen des Natur-
motivs sind eine ganze Anzahl von knappen Phrasen vielfaltig variiert, am
vielfaltigsten die mit dem Grundmotiv aufs innigste zusammenhingende
Wendung «organisch-kritische Vorgédnge ihrer Jahre»; vielfiltig aber auch die
Charakterisierung des kiinstlerischen Stils, dem Anna huldigt: «Ins streng
Gedankliche, abstrakt Symbolische, ins kubisch Mathematische transfigurie-
rend»> kehrt spéter als «ihr abgezogenes Tuns, «ihr abstraktes Handwerks,
«Gedankenthema» und «ins Geistige Ubertragen» wieder. «Krankheiten, die
fiir den Doktor zu gut sind», kehren als «Krankheiten, die fiir den Doktor
zu schade seien» wieder. Anna hat einst «in einer Anwandlung hemmungs-
loser ErgieBung an ihrem (der Mutter) Busen iiber das, was sie ihre Schmach
nannte, bittere Tranen vergossen» — das kehrt als dasselbe und doch gar
nicht dasselbe in den Eroffnungen der Mutter gegeniiber der Tochter wieder;
Frau von Tiimmler spricht von «einer Stunde, nicht un&hnlich dieser». Da-
mals lebte die Tochter «in Disharmonie zwischen Wiinschen und Urteil»; jetzt
aber fiihlt die naturfromme Frau von Timmler «Ehrfurcht vor der Naturs,
nicht ohne hinzuzufiigen: «Vor der Vernunft halt mein Gefiihl so wenig stand
wie einst das deine.» —

Wie in allen Biichern Thomas Manns seit 1933, findet sich auch hier ein
gewisser englischer Einschlag, etwa in dem Satz «Wenn es Unsinn ist, so ver-
bessere mich», der wie eine Uebersetzung des englischen «If I am wrong, you
will correct me» klingt — solche Dinge erinnern uns daran, dall und warum
Thomas Mann im Exil weilte. Der Satz von dem «groflen demokratischen
Geist seines weiten Heimatlandes» gehort auch hierher, doch gilt er mehr
dem Amerika Roosevelts als dem McCarthys. Aber um die nationalsoziali-
stischen Verleumder Liigen zu strafen, die immer wieder verbreiten, dal} er
Deutschland hasse (wihrend er doch nur die Verderber Deutschlands ver-
flucht hat), spricht er auf eine mittelbare, humoristisch-verschdmte Weise von
seiner Liebe zu seinem Heimatlande durch den Mund des amerikafliichtigen
jungen Keaton: zu der alten, leiderfahrenen und ehrwiirdigen Geschichte
Europas und Deutschlands, mit der verglichen die Amerikas «eine kurze,
platte success story» ist. «Man solle nur versuchen, eine amerikanische Stadt
,heiligé zu nennen — Holy Kansas City, gehiitet von den Nixen des Missouri
River, hahaha.» J. Lesser

687



TOYNBEES GESETZ

Im Jahre 1954 werden die letzten vier Bande von Toynbees «Study of
History» erscheinen. Als ihn B.B.C. im vorigen Jahre aufforderte, die Reith
Lectures zu geben, wahlte er ein Thema, das in den noch nicht versffentlich-
ten Teilen seines groflen Geschichtswerks behandelt ist: «Die Welt und der
Westen.»

Die sechs Vortrige, die er am Radio hielt, wurden so stark diskutiert und
kritisiert, dafl er sich vor der Presse verantwortete. Er ging in seiner Ver-
teidigung so weit, dall er ein zu schones Bild von der Zukunft malte. Als man
ihn drangte, zu prophezeien, prophezeite er sehr freundlich: der Westen werde
vor der Anwendung der dullersten Zerstorungsmittel zuriickschrecken, weil er
noch immer den Wert des Menschenlebens als oberstes Gesetz anerkenne; der
Osten hingegen brauche die Bomben gar nicht, weil er an den automatischen
Sieg der sozialistischen Ordnung glaube. So schlug er den Angriff auf seinen
vermeintlichen Pessimismus ab mit einer Ueberdosis von Vertrauen.

Inzwischen sind nun die Vortrdge in London und New York als Buch heraus-
gekommen (Oxford University Press 1953) und zeigen, was an den Geriichten
wahr ist und was nicht. Wahr ist zum Beispiel: dal} er die letzten 450 west-
lichen Jahre nach Strich und Faden verurteilt. Der Westen sei der <Erz-
angreifer» gewesen; sei heute aber nur noch ein armes, sehr gefihrdetes, in
die Defensive gedringtes Hascherl. Damit krédnkte er natiirlich die Westler
sehr; zwiefach: man ist nicht gern ein (fast ein halbes Jahrtausend alter)
Storenfried; und man ist ebenso ungern eine abtretende Macht. Und sollte
selbst beides stimmen — hitte Toynbee nicht wenigstens hinzufiigen konnen,
dafl der Angegriffene noch nicht dadurch gut wird, da} er angegriffen wurde?
Und dall man doch nicht gleich an den Untergang des Abendlandes zu denken
brauche — nur an eine jener Tragodien, bei denen der untergehende Held
im Fall erhoben wird?

Mehr noch nahmen die Zeitgenossen dem bisher so beliebten Historiker
uibel, daBl er unsere Gesellschaft partout «<nach-christlich» (ex-Christian) nennt.
Wir sollten das aber nicht zu schwer nehmen, wo doch auch die Gesellschaft
Leos X. schon «nach-christlich» war — und sind nicht alle christlichen Gesell-
schaften nach den Ur-Christen «nach-christlich» gewesen? Aber es wird immer
schlimmer. Sagte er nicht vom Kommunismus: er habe «eine Anziehung fiir
alle Menschen»? Er sagt aber auch: er sei «eine westliche Waffe», «eine Kom-
bination von westlicher Technik und einer westlich-religiosen Ketzerei» —
und das ist bestimmt nicht freundlich gemeint. Kurz: er kann sich nicht mit
sich einigen: ist der Kommunismus gut oder schlecht? eine Idee und ein Wille,
die nicht lokal begrenzt sind, oder schrecklich «westlich»? Er definiert ihn als
eine «Kritik am Versagen des Westens, das christliche Prinzip durchzufiihren».
Das klingt wiederum freundlich. Aber ist diese «Kritik> nicht — «westlich»
gewesen?

Es ist schade, daf} die Diskussionen eines solchen Buches sich entziinden an
den herrschenden Vokabeln, die hier ebenso leichtsinnig verwendet werden
wie bei Straflenaufldufen. Es lohnt sich also nicht, viel Worte zu verlieren iiber
den «Christen» und «Kommunisten» Toynbee — obwohl sein Mut, sich un-
popular zu machen, gepriesen sei. Es ist nicht der Theologe und nicht der
Philosoph und nicht der Politiker, der Nennenswertes aussagt, sondern der
Historiker. Der schildert in vier Kapiteln vier Zusammenstofle des Westens
mit der Welt: der russischen, islamischen, indischen und fernostlichen. In
einem Resiimee «Die Psychologie des Zusammenpralls> fait er zusammen,

688



was diesen Zusammenstélen gemeinsam ist — und kommt da zu einem Gesetz
(dies Wort wird in Anfiihrungsstriche der Vorsicht gesetzt). Das Toynbeesche
Gesetz, auf die kiirzeste Formel gebracht, lautet: ‘

1. Wird ein Element der aggressiven Kultur abgesplittert, so wird der Splitter
weniger Widerstand finden und schneller eindringen als die gesamte Kultur,
deren Splitter er ist.

2. Ein fremdes Kulturelement dringt um so leichter ein, je niedriger es ist in
der kulturellen Rangordnung.

3. Eine fremde Technik ist nicht so schwierig anzunehmen wie eine fremde
Religion.

Unsere vom Allgemeineren zum Spezielleren gehende Formulierung seines
Gesetzes zeigt, dall hier nur ganz allgemein von Kulturen, die zusammen-
prallen, gesprochen wird — unabhingig von dem Zustand, in dem sie sich be-
finden. Es spielt also offenbar keine Rolle, wie weit die (materielle und spiri-
tuelle) Ordnung sowohl bei dem Angreifer als auch bei dem Angegriffenen
intakt ist. Es spielt auch offenbar keine Rolle, wie genehm den Herren der
Angegriffenen das ist, was die Angreifer anbieten: von der Technik bis zur
Religion. Toynbee stellt ein Gesetz auf — unabhéngig von dem besonderen
Inhalt des Worts Technik und Religion bei den tausend verschiedenen Zu-
sammenstoflen, von denen er hier vier Beispiele gibt. Er ist verlockt worden
von der Vereinfachung der Naturwissenschaftler — und versucht nun dasselbe
auf historischem Gebiet. Nicht als erster: vor den Biologen unter den Histori-
kern haben Aehnliches die Psychologen (Lamprecht) versucht und vor ihnen
die Statistiker (Buckle).

Auch wenn Toynbee sein Gesetz in noch so vorsichtige Anfiihrungsstriche
setzt — was kann man damit anfangen? Man kann errechnen, was geschieht,
wenn zwei Kugeln von gleichem Metall und verschiedenem Gewicht auf einer
bekannten Ebene aufeinandertreffen. Aber der Zusammenstol von Kulturen
kann nicht durch Toynbeesche Allgemeinheiten erhellt werden, weil ihre
«Elemente», so wie sie Toynbee bestimmt, nur Sprachwolken sind. Elemente
wie Wasserstoff und Sauerstoff lassen sich in Rechnungen einsetzen, Elemente
wie Religion und Technik nicht. Wo zum Beispiel hort die Technik auf — und
wo fingt die Religion an? Im New York von 1953 kann man (auch wenn man
noch so urchristlich gesinnt ist) nicht in Katakomben zum Beten zusammen-
kommen; und im ersten christlichen Jahrhundert konnte man (auch wenn man
noch so technisch gesinnt war) nicht iibers Radio zu Gott gebracht werden.
Auch ist diese starre Werthierarchie — ganz unten die Technik, ganz oben die
Religion — nichts als ein Vorurteil. Es konnte auch geschehen, daf} in der
Technik einer bestimmten Zeit ihr Geist steckt, in der Religion nur ihr Ungeist.

Toynbee fiigt seinem Gesetz noch ein Korollarium an: in dem urspriinglichen
Kulturganzen mag ein Element kein Unheil anrichten, wohl aber abgesplittert
— in einer fremden Welt. Als Beispiel gibt er den Nationalismus, der auller-
halb verheerend gewirkt habe — «verhiltnismafBig harmlos> hingegen in
Westeuropa. Wenn man natiirlich den Nationalismus, wie er sich manifestierte
im Frankreich der Revanche, in den Nachfolgestaaten Oesterreich-Ungarns, in
Hitler-Deutschland, in RuBland seit 1936 «verhéltnisméfig harmlos> nennt,
kann man alles beweisen.

An der Wurzel einer solchen Geschichtsbetrachtung liegt immer ein prag-
matisches Motiv: der Historiker will dem Politiker dienen. Um dies zu konnen,
muB} die geschichtliche Erfahrung auf eine einfache Formel gebracht werden.
Die von Toynbee lautet: «Die Offensive ist militérisch, politisch und 6konomisch
gewesen., Die Gegenoffensive ist religiés.» Das ist seine Formel fiir Griechen-

44 689



land und Rom — das ist seine (mit Vorsicht angedeutete) Prognose fiir uns.
Stimmt das fiir damals? Haben Griechenland und Rom nur mit dem Schwert
iiberwunden? Hat das Christentum nur mit den Evangelien erobert? (Wie war
es zum Beispiel, als Karl der Grofle den Sachsen und Kaiser Karl V. den Spa-
niern die Evangelien brachte?) Und weiter: erloste damals «das» Christentum
(das jerusalemische? das byzantinische? das romische? das frinkische?) den
Westen und Nicht-Westen? Und weshalb hat heute der Rest der Welt groBere
Chancen, die kommende Religion zu gebiren, als der Westen, wo doch fast
jeder bessere westliche Naturwissenschaftler und Historiker sich anbietet, bei
der Geburt einer Religion Hebammendienste zu leisten?

Ist das der historischen Weisheit letzter Schlul}: die Antike endete, indem
Caesars Waffen zunichte wurden vor Jesus Christus — und den armen West-
lern unseres Aeons wird dasselbe geschehen mit Evangelien aus Tibet oder
Ceylon oder Aserbeidschan?

Warten wir Toynbees letzte Bidnde ab, wo ganz gewill der kenntnisreiche
Historiker mehr zu Worte kommen wird, als es ihm vergénnt war in diesem
Traktat. Ludwig Marcuse

NEUE MUSIKLITERATUR

Richard-Wagner-Reliquien

Die amerikanische Ausgabe der wichtigsten Stiicke der berithmten «Burell
Collection»> hat Thomas Mann an dieser Stelle schon vor zwei Jahren («Neue
Schweizer Rundschau» 1951, Nr.9) ausfiihrlich charakterisiert. Die eben vor
kurzem im S.-Fischer-Verlag, Frankfurt am Main, erschienene deutsche Aus-
gabe («Richard Wagner: Briefe 1835—1863») verdient aber eine neuerliche An-
zeige; denn erst durch die Vorlage in der Originalgestalt sind die kostbaren
Dokumente der Wagner-Gemeinde voll erschlossen worden. Karl und Irene
Geiringer haben die Einleitung, den Kommentar und die in drei Anhéngen
gegebenen Texte des amerikanischen Herausgebers John N.Burk sorgfiltig
ins Deutsche iibertragen; in einigen Anmerkungen hétte allerdings durch aus-
fithrlichere Textierung auf die Bediirfnisse des neuen Leserkreises mehr
Riicksicht genommen werden sollen. Wichtig ist die Feststellung, dall die von
Mrs. Burrell einst der Bayreuther Familienpolitik zu Trotz angelegte Samm-
lung nunmehr mit ausdriicklicher Zustimmung der Erben Richard Wagners
veroffentlicht werden konnte.

Der Hauptteil des Buches gibt in 27 Kapiteln auf fast 600 Seiten die Ergén-
zungen zur Wagner-Biographie wieder, die Mrs. Burrell auf Grund des von
ihr gesammelten Materials zu veroffentlichen in der Lage gewesen wére. Der
1898, kurz nach ihrem Tode, von ihrem Gatten herausgegebene Band reichte
nur bis zu Wagners 21. Lebensjahr. In der kompendidsen Darstellung von Burk
werden nun die wichtigsten Dokumente im Originaltext abgedruckt und die
iibrigen in einen sehr geschickt abgefafiten Zwischentext eingearbeitet. Die
Lektiire wird nur dadurch etwas erschwert, dal sich manche Kapitel infolge
des Wechsels der Adressaten zeitlich iiberschneiden; doch hat es Burk ver-
standen, die grofle Linie der psychologischen und biographischen Entwicklung
im wesentlichen einzuhalten. — Ueber die Gesamtheit der Sammlung gibt der
Anhang A genaue Auskunft, der den 518 Nummern enthaltenden, 1929 in Lon-
don erschienenen Katalog reproduziert und, soweit noch notwendig, sehr

690



zweckméflig kommentiert. — Anhang B bringt Erginzungen zu den 1888 von
Cosima erheblich gekiirzt publizierten Briefen Wagners an seinen Dresdner
Freund Theodor Uhlig. — Anhang C enth&lt schlieBlich 25 Briefe Wagners an
verschiedene Adressaten, die erst von der spiteren Besitzerin der Burrell
Collection Mrs. Mary Curtis Zimbalist, erworben wurden.

Als allgemeine Wiirdigung der Sammlung, deren reiche Bestinde aus Wag-
ners Ziircher Zeit sie gerade fiir die Schweizer Leser besonders interessant
macht, mogen hier die Worte stehen, mit denen Thomas Mann seine oben er-
wihnte Besprechung der amerikanischen Ausgabe eroffnete: «Diese wohl-
organisierte Sammlung von grofitenteils bisher unbekannt gebliebenen Briefen
des Tristan-Schopfers aus verschiedenen Perioden seines Lebens ist nicht nur
ein wahres Gottesgeschenk fiir die Wagner-Philologie, es wird oder sollte auch
jeder dazu greifen, der je die Verzauberung durch Wagners Werk erfahren
hat, und dadurch auch zur Beschiftigung mit einem der faszinierendsten,
menschlich intrikatesten und kiinstlerisch sieghaftesten Personlichkeitsphino-
mene aller Zeiten angehalten worden ist.»

Das musikliterarische Vermichtnis von Alfred Einstein

Fiir die zweckmaé&Bige und pietidtvolle Art, in der der Ziircher Pan-Verlag die
literarische Spétlese des im Frithjahr 1952 in Kalifornien verstorbenen grofien
deutschen Musikologen und Musikschriftstellers Alfred Einstein betreut, legt
die stattliche «Geschichte der Musik. Von den Anfingen bis zur Gegenwarts
ein neues schones Zeugnis ab. Der Band vereinigt zwei 1917 fiir eine Reihe
populdrer Schriften verfaBite und seither immer wieder neu aufgelegte und in
alle Kultursprachen iibersetzte opera, an deren Vervollkommnung Einstein bis
zu seinem Tode arbeitete: den kurzgefaliten Ueberblick liber die gesamte Ge-
schichte der abendlandischen Musik und die dazugehoérige, bis zum Beginn
des 19.Jahrhunderts reichende Sammlung musikalischer Beispiele. Die Ab-
messung der den einzelnen Epochen zugeordneten Riume, die prizise Formu-
lierung des gesicherten historischen Wissens, die wahrhaft instruktive Auswahl
der zum groBlen Teil sehr aparten Beispiele, die elegante und zugleich wissen-
schaftlich griindlich fundierte Gestaltung des Haupttextes und des Kommen-
tars zu den Beispielen dokumentieren eine geistige Ueberlegenheit und schrift-
stellerische Meisterschaft, die in der gesamten Musikliteratur wohl nicht ihres-
gleichen haben.

Fir die Weite des in dem einzigartigen Werke gewahrten Gesichtskreises
moge hier der letzte Absatz aus dem der Neuen Musik gewidmeten Schluf-
kapitel zeugen, das Einstein noch an seinem letzten Lebenstage diktierte: «Daf
man Neue Musik machen kann ohne Negation, ohne Programm oder Kom-
promiB, Musik, in der die Krise des von Krieg und Nachkrieg zerrissenen
19. Jahrhunderts wesenlos ist, zeigt das Werk des Ungarn Béla Bartok (1881
bis 1945). Es wurzelt im echten — nicht etwa zigeunerischen — Folklore seiner
Heimat, und ist doch personlich; es bringt die Elemente der Musik wieder ins
Gleichgewicht; es ist weder romantisch noch antiromantisch; es zeigt, daf} die
Zukunft der Musik nicht liegt in der Imitation, Parodie der Vergangenheit
oder der vergeblichen Riickkehr zu ihr, nicht in der Gruppe oder Schule, nicht
im System, sondern in der groBen und schopferischen Personlichkeit, das heifit
im Humanen.»

Musik verstehen

Matteo Marangoni hat seinen weitverbreiteten Anleitungen zum Betrachten
von Werken der bildenden Kunst («Saper vedere> und «Come si guarda un

691



quadro») nunmehr unter dem Titel «Capire la musicas (Editore Aldo Garzanti,
Milano) ein Parallelwerk im Bereiche der Tonkunst folgen lassen. Obwohl
Marangonis Darstellungskunst in dem neuen Buch sich gleich triumphal mani-
festiert wie in den fritheren Schriften, so spiirt man doch auf fast jeder Seite
die besonderen Schwierigkeiten, die der ganz abstrakte Bereich der Musik
einer Parallelisierung mit den «gegenstdndlichen» XKiinsten entgegensetzt.
Marangoni hat daher, um mit einigermaflen gesicherten Analogien operieren
zu konnen, das Formale in der Musik in den Vordergrund gestellt. Er bekennt
sich gleich eingangs zu der Auffassung Eduard Hanslicks, der 1854 in seiner
Schrift «Vom musikalisch Schonen» die Musik als ein «Spiel tonend bewegter
Formen» definierte, und sieht sein Hauptanliegen in der Entrédtselung dieses
Formenspiels. Dieser Standpunkt vermeidet zwar alle Spekulationen um die
vagen Begriffe «musikalischer Inhalte», er setzt aber schon so viel Wissen um
die musikalische Technik voraus, dafl Marangonis Darlegungen, so brillant
und sinnreich sie auch sind, wohl kaum zur ersten Einfithrung in die Probleme
des musikalischen Horers geeignet sein konnen. Dem schon Vorgebildeten wer-
den sie aber hohen Genull und echte Belehrung vermitteln; denn der Autor
versteht es ganz ausgezeichnet, die wirklich wichtigen Fragestellungen, wie
zum Beispiel Sprache und Musik, musikalischer Rhythmus und Wortakzent,
Rhetorik und Antirhetorik usw. scharf herauszuarbeiten und an Hand von vor-
ziiglich ausgewahlten Notenbeispielen geistvoll zu diskutieren. Als anregendes
«Repetitorium» der Grundbegriffe der Musik kann das Buch Marangonis hohen
Nutzen stiften. Willi Reich

ROLF STENERSEN: EDVARD MUNCH
(Frankfurter Verlagsanstalt)

Dieses Buch fasziniert von der ersten Zeile an. «<Edvard Munch im Nahbild»
ist der norwegische Titel, und in der Tat findet man hier ein sehr unmittel-
bares Portridt der Personlichkeit Edvard Munchs, begleitet von makellosen
Wiedergaben seiner herrlichen Bilder und Lithographien, die das Gesicht des
Menschen zum Gesicht einer Welt ausweiten.

Rolf Stenersen schopft aus der Erfahrung jahrzehntelangen Umganges mit
Munch. Dies ist die Konstellation ihrer Beziehung: auf der einen Seite ein
grofer Kiinstler, ein schwieriger Mensch mit stark psychopathischen Ziigen,
der wie sein Freund Strindberg mit den Jahren immer menschenscheuer und
einsamer wird und den Triumph seines Werkes mit einer Art Lebensbhankrott
bezahlt. «Was ich zu geben habe, sind meine Bilder, ohne sie bin ich nichts.»
Auf der anderen Seite ein Zwanzigjahriger, der, gegen Ende des Ersten Welt-
krieges durch Aktienspekulationen reich geworden, sein Geld in Bildern an-
zulegen beginnt. «Bald wandte sich sein Interesse ausschlieBlich Munch-
Bildern zu, die er immer wieder betrachten konnte, ohne ihrer iiberdriissig
zu werden. Es war schwierig, Bilder anderer Kiinstler neben eines von Munch
zu héngen, sie vermochten den Blick einfach nicht mehr zu fesseln.»

Als Kiaufer verschaffte sich der junge Borsenmakler Zutritt zu Munch.
Sein Eifer weckte Wohlwollen, er kam mit Munch ins Gesprach und konnte
diesem niitzliche Winke hinsichtlich seiner Bankeinlagen geben. Mit der Zeit
kam es dahin, dal} er fiir Munch korrespondierte, Ausstellungen ordnete, Wirt-
schafterinnen engagierte und entlie}, verlorene Schliissel suchte und fand —
kurz: ihm in den praktischen Angelegenheiten des Alltags unentbehrlich

692



wurde. «Der Makler war sich bewuBt, dafl er sich nicht als Freund Munchs
betrachten durfte. Er mulite seine Ehre dareinsetzen, ihm als Laufbursche
und Ratgeber zu dienen. Gegen kleine Gefilligkeiten durfte er Munch be-
suchen, seine Bilder sehen und ihn sprechen héren. Er mufite die Bilder
kaufen, die ihm Munch verkaufen wollte, und diejenigen als Geschenk an-
nehmen, die ihm Munch gab. Das Gespriach wollte Munch leiten. Der Makler
durfte von nichts anderem reden, als was Munch zu héren wiinschte.»

Aber im Gefolge dieses unsentimentalen Pagendienstes vollzieht sich noch
etwas anderes: ein junger Mensch, ein «unbeschriebenes Blatt», erfdhrt im
tdaglichen Umgang die sublime Kompliziertheit des Genies, seine Licht- und
Schattenseiten, sein Menschlich-Allzumenschliches. Und indem er ihm dient,
wird er von diesem Dienst erzogen, geformt, das unbeschriebene Blatt erhilt
seine Schraffierung. Die Wahlverwandtschaft einer jungen, gesunden, zu-
gleich sensiblen und bis in die Tiefe des Unbewuflten angeriihrten Natur
macht ihn hellsichtig fiir das Wesen Edvard Munchs und seiner Bilder.

Jedes Wort seiner Darstellung ist langsam gereifte Frucht. Wenn Munch
sagt: «Ich male nicht, was ich sehe, sondern was ich sah», so tut Stenersen
das gleiche. Er beschwort sein Gegeniiber aus einer inneren Gegenwart, die
das Vergangene zusammenfalit. Stenersen spricht weniger «iiber> Munch, als
dal} er ihn selbst sprechen 1d8t; er zeigt ihn in seinem Milieu, die ihm eigene
Art, sich zu bewegen, auf Menschen, Landschaften und Dinge zu reagieren —
er schildert ihn in den Anekdoten, die er von Munch und dessen Freunden
gehort hat. Wenn Stenersen bekennt, dal Munchs Bilder ihn zum Schreiben
anregen, so beweist die treffende Anschauungskraft seiner Gleichnisse, daf} er
schreiben kann: «Wie die Katzen ihre scharfen Krallen schonen, so schonte
Munch das Auge.» «Die Figuren seiner Bilder stehen, als hitten sie Wurzeln im
Boden.» «Ein in sich gekehrter Typus wie Munch ertrdgt vitale Menschen
nicht; flir ihn sind sie Lowenzahn, der die zarten Blumen erdriickt.»

Edvard Munchs Leben zeigt die seltsame Ausweglosigkeit friher seelischer
Belastung, die in der «vierten Dimension» der Kunst das einzige Ventil findet,
sich widerstandslos zu entfalten. Frith verlor er die Mutter, eine Schwester
starb jung an Tuberkulose, der Vater war eigensinnig und streng, «ein fin-
sterer Christs, Von dem Druck seiner Kindheit suchte Munch sich zu be-
freien, indem er malte. Zu der Verschlossenheit, der Angst und Scheu des
Menschen steht die Ausdruckskraft der Bilder in einem geradezu wilden
Gegensatz. In ihnen gibt Munch die Tiefen seiner Seele preis. Darum bekennt
er: «Malen ist fiir mich eine Krankheit, ein Rausch. Eine Krankheit, die ich
nicht loswerden will, ein Rausch, den ich brauche.» Eine Anekdote illustriert
die Selbstvergessenheit des Malers, wenn der «Rausch» iiber ihn kam: und
sie gibt dariiber hinaus ein Paradigma des echten Kiinstlers, des «travailleurs
im Sinne van Goghs: «Einmal im Sommer brach in der Nachbarschaft von
Ekely eine groBe Feuersbrunst aus. Munch kam mit Leinwand und Farbe
gelaufen und fing an zu malen. Er hatte sich so nahe placiert, daf} die Feuer-
wehrleute ihn auffordern muliten, sich zu entfernen.

«Sehen Sie nicht, daB} ich arbeite? Bitte, warten Sie doch einen Augenblick
mit dem Schlauch dort, es gibt ja nur Rauch.»

Fiir die psychischen Ursachen, die Munch so ganz aus dem Felde des
Menschlichen in die Passion des Malens drdngten, hat Stenersen eine {iber-
zeugende Erklirung: «Der Geschlechtstrieb des gesunden Menschen verlangt
einen Mitmenschen, um seine Lust mit ihm zu teilen. Neben dem Geschlechts-
trieb gibt es den Gesellschaftstrieb. Den Einzelgédngern fehlt meistens nicht
der Geschlechtstrieb, sondern der Gesellschaftstrieb; ihre Fahigkeit, mit Men-
schen zu verkehren, ist gelihmt. Edvard Munch war ein Einzelgéinger; er

693



wich dem Leben und den Menschen aus, indem er sich mit seiner Arbeit,
der Kunst, einsperrte.»

Munch liebte unter den Dichtern Ibsen, Dostojewskij, Zola und Strindberg
— unter den Philosophen Kierkegaard, Schopenhauer und Nietzsche. Was er
mit ihnen — von denen die meisten noch seine Zeitgenossen waren — gemein-
sam hat, ist die neue riicksichtslose Psychologie, in der — wie Nietzsche iiber
Wagner sagte — die Modernitédt ihre intimste Sprache redet.

Vielleicht ist das Mifitrauen, die dngstliche Verschlossenheit und Scheu des
Menschen Edvard Munch nur die Kehrseite eines mafllosen Liebesverlangens,
das sein Uebermall selbst als unstillbar empfand und sich darum jederzeit
schon zum voraus von dem menschlichen Partner abwandte. Munch hat ein
Mairchen geschrieben von einem Menschenpaar auf einer Insel, das sich liebt,
bis der Mann die Frau dabei {iberrascht, daf3 sie die Tiere der Insel liebkost
und mit ihnen Kinder zeugt. Sie flicht auf dem Riicken eines Rehs, sie kehrt
zurick, der Mann erschldgt sie und wird seinerseits von den Tieren der
Insel zerrissen. Dieses Marchen, das in seiner Liebeseifersucht alles Lebendige
bis zum Hall beargwohnt, konnte Strindberg geschrieben haben.

Munch hinterlie ein Schauspiel «Aus der freien Stadt der Liebe» und um-
fangreiche Aufzeichnungen aus seinem Leben, an denen er jahrelang ge-
schrieben hat. Sie und eine Auswahl aus Munchs Briefen harren noch der
Veroffentlichung, der man mit Spannung entgegensieht.

Man fithlt sich durch dieses Bild Edvard Munchs auf eine seltene Art
beschenkt. Einer Lebensverarmung, wie sie am diistersten in den Selbstbild-
nissen der letzten Jahre sich offenbart, steht eine Wesenheit gegeniiber, die
durch die Kraft der Gestaltung Sieger bleibt iiber Alter, Vereinsamung, Tod.

Zu spiiren, welche Trostlosigkeit diese Kraft unter sich zurtickldft, erhebt
und begliickt. Sie mahnt uns an die Moglichkeiten des Menschseins, die in
uns allen auf Entfaltung warten. Anni Carlsson

IN ITALIENISCHEN ZEITSCHRIFTEN BLATTERND

Palinurus Der zu Lande nach Sizilien Reisende gewahrt nahe bei der Grenze

zwischen Kampanien und Kalabrien vom Orte Pisciotta aus die
schonen Umrisse des unsere klassischen Gefiihle ergreifenden Vorgebirges
Palinuro. Die Gegend ist bis zu diesem Tage wegen unheimlicher Ddmonen
des Ungliicks verrufen, wie es heiBit. Vergil 148t dort den Palinurus, des
frommen Aeneas Steuermann, nach drei Nachten Schwimmens im Meer um-
kommen:

«Da denn ein téricht Volk mich, der durchnéfiten Gewandes,
Hangend den Uferfels mit verschlungenen Hiénden umfafit hielt,
Grausam entleibt .. .»

Diese iiberaus merkwiirdige Gestalt geriet neuerdings in die Netze der Tiefen-
psychologie. Herbert Frenzel hat die italienischen Intellektuellen («Der Stand-
punkt», 8/5) auf diesen von Cyril Connolly («The Unquiet Graves, auf Deutsch
unldngst bei Suhrkamp in Frankfurt erschienen) entdeckten «Palinurus-
Komplex» aufmerksam gemacht. In Gestalt des Freundes Phorbas sucht der
Diimon des Schlafes, in welchem man unschwer den listigen Merkur erkennt,
den braven Steuermann von seiner Pflicht abzulenken. Es ist eine stille,
siidliche Nacht. Palinurus 138t sich nicht beirren und das Ruder «nicht aus

694



den Armen und hilt den Blick in die Sterne gerichtet>. Da befeuchtet ihm
der Gott die Schldfen mit «stygischer Taubung und lethé&ischem Taus. Der
Wachter schlummert ein und wird von dem bosen Geist ins Meer gestoBen,
wobei das Ruder und das zertriimmerte Schiffsheck auch noch mitgehen.
Connolly falit die Entlastungsrede des Palinurus in der Unterwelt als Aus-
druck eines schlechten Gewissens auf. Der Mann hielt nichts von den Unter-
nehmungen des Aeneas und wollte (im UnterbewuBtsein, versteht sich) das
MiBlingen, selbst um den Preis des eigenen Lebens. Ob Vergil so gedacht
oder geahnt hat, als er jene gewaltigen Seiten schrieb, weill ich nicht. Daf
aber in der melancholischen Abneigung geistiger Menschen gegen das tief
fragwiirdige Gelingen spiritueller Unternehmungen auf Erden ein bedeut-
sames psychologisches Problem enthalten ist, steht auller Frage, und es stellt
recht eigentlich einen Fund dar, sozusagen den Fund einer <heiligen Krank-
heit>. Und man kann es sich gefallen lassen, dal sie mit dem Namen jenes
doch trotz allen Bedenken so vortrefflichen Palinurus verbunden wird. Die
hier von dem Englander aufgedeckte Angst ist jedem geistig Bemiihten und
Arbeitenden nur zu sehr bekannt. Connolly glaubt die Heilungsmdéglichkeit
dieses intellektuellen Weltschmerzes im griindlichsten Ueben des Denkens
zu erblicken. Aber jeder tiefer Denkende weil nur zu gut, dal das Denken
nur immer den geistigen Erlebnissen nachhinken und sie im Grunde nie ganz
ergriinden und aufhellen kann. Vielleicht ist die eigentliche Kraft zur Ueber-
windung dieser quilenden Seelennot primir im schopferischen Arbeiten zu
finden, das natiirlich griindlichste Denkprozesse voraussetzt. Gerade im gei-
stigen Schaffen der Italiener, die ja keineswegs so munter und ungehemmt
sind und waren, wie sich der fliichtige Tourist das vorstellt, spielt der
¢«Palinurus-Komplex» eine gewaltige Rolle. Mull man erst an Gestalten wie
Leonardo und Michelangelo, wie Tasso und Leopardi erinnern? Wird man
nicht vor allem an Vergil selber denken, der schlieBlich ein Italiener gewesen
ist? Gerade er hatte es darauf angelegt, den Erfolg seines wesentlichsten
Werkes zu vereiteln, indem er es vernichtet wissen wollte. Es schien ihm
fragwiirdig, es befriedigte ihn nicht. Dall das Werk erhalten blieb, als Vergil-
Palinurus zu Brundisium im Sterben lag, verdanken wir Augustus-Aeneas.
Aeneas und seine Mutter Venus waren die Ahnen des Julisch-Claudischen
Hauses. So wollte es der Glaube der groBlen Menschen aus jenem Hause; ihr
Glaube war Wille, war Gottbezogenheit. Keine melancholische Grille eines
Palinurus durfte diese Schicksalsgestaltungen vereiteln. Und der Tatmensch
rettet das Werk des widerspenstigen Kiinstlermenschen. Es ist ja eigentiim-
lich, daB} Palinurus, als er ins Meer fiel, das halbe Schiff kaputtgemacht hat;
denn es wird nichts davon gesagt, dafl der schlaue Hermes, das hinterhiltige
UnterbewuBtsein, auch das angerichtet habe. Sollte Vergil doch etwas vom
Palinurus-Komplex gewulit haben?

Substanzverlust Hand in Hand mit der furchtbaren Erosion, die an dem

wirtschaftlichen und Bewohnbarkeitswert Italiens zehrt,
W1rkt ein Raubbau an der italienischen Landschaft um héchst fragwurdlger
aktueller Interessen willen. Wenn die mit jeder neuen Nummer mehr riih-
menswerte Zeitschrift «sele arte» (9) einen gewichtigen Aufsatz geradezu
«Italien zerstort sich selbsts iiberschreibt, so ist damit nicht zu viel gesagt,
und diese Selbstzerstérung geht nicht nur Italien, sondern Europa und den
Teil der Menschheit an, welchem noch an héheren menschlichen Werten
gelegen ist. Dieser Vorgang, der das Freudige und Erhabene, das Weg-
weisende und Schopferische zugunsten meist recht jammerlicher und speku-

695



lativer Hervorbringungen und Entstellungen aufgibt und sich seit Jahr-
zehnten gespenstisch vollzieht, fast wie ein von Kafka geschilderter «Prozel}»,
ist gerade deswegen um so ungeheuerlicher, weil die Allgemeinheit ihm fast
teilnahmslos zuschaut. Eine der edelsten und erhabensten Landschaften un-
serer abendldndischen Welt, die Campagna an den Flanken der Via Appia
im Siiden Roms, ist, nicht durch den Krieg, sondern durch die Bauspekulation
unwiederbringlich zerstort worden, nachdem schon vor Jahren die Faschi-
sten, um des Automobilverkehrs willen, das polygonale antike Pflaster dieser
herrlichen Graberstralle mit Asphalt hatten zuschmieren lassen. Alle Schutz-
gesetze sind umgangen worden, die Landschaft zu beiden Seiten der durch
klassische Reise- und viele Romantikerveduten verherrlichten und geheiligten,
jetzt auch noch durch Stacheldrdhte und sonstige Drahtleitungen entstellten
Strafle ist mit harten und unschonen Geb&duden iibersdt. Und wenn sich jetzt
auch die Behorden regen, so ist. nicht mehr viel zu retten. Man hat zu lange
Zeit Gleichgliltigkeit bewiesen. Aber das ist nur ein Beispiel unter vielen.
Auch in Florenz ist nicht mehr gutzumachendes Unheil geschehen: die von
deutschen Militdrs zerstorten Arnoufer sehen scheullliche Kisten empor-
wachsen, und die Wiederherstellungsform der Briicken verspricht nichts
Gutes. In Venedig, wo bereits die Riva degli Schiavoni durch eine schwach-
sinnige Architektur, die Dépendance des Hotels Danieli, entstellt worden ist,
denkt man allen Ernstes an die Schaffung einer Insel fiir Neubauten zwischen
dem Festland und der Inselstadt. Es wiirde ja kein Kunststiick sein, die
«Laguna morta» auszutrocknen und Venedig mit Mestre zu verschmelzen.
Dann wird es mit der Herrlichkeit dieses einzigartigen Architekturmirchens
zu Ende sein, an dessen Rande ohnehin die Automobile lauern und dessen
Kandle von Motorfahrzeugen beleidigt werden. In Mailand, Genua, Neapel
und anderswo, ein wenig iiberall, riickt eine ungeistige Neuzeit der Stadt-
landschaft auf den Pelz. Und auf dem Lande drauflen wachsen die Greuel,
ungerechnet die Myriaden von Reklametafeln, welche alle italienischen
Landstrallen, besonders an den schonsten Stellen, in empdrendster Weise ver-
schandeln. Wenn es so weitergeht, wird Italien als das Paradies Europas bald
der Vergangenheit angehodren; auch seine landschaftlichen und kulturellen
Schitze sind nicht unerschopflich. Die Willkiir geistverlassener Zeitldufte
richtet drgere Zerstorung und Deformation an als Krieg, Elend und Erosion.
Das Problem ist ernst: es geht nicht nur die Italiener, es geht die ganze
Erdenmenschheit an, insofern als sie noch Interesse daran findet, hohere
Menschheitswerte zu schiitzen und zu verteidigen, woran zu zweifeln man
freilich allerlei Ursache hat.

Der Schweizer Vedutenmaler Eigentlich heifit er Abraham-Louis-Rodolphe
Du Cros Ducros, lebte von 1748 bis 1810, stammte aus

Moudon im Waadtland und hielt sich von 1776
an hauptsichlich in Italien und Rom auf. Er war einst recht angesehen, ja
beriihmt. Spiiter geriet er zu Unrecht in Vergessenheit, der man ihn neuer-
dings durch eine Ausstellung in Lausanne 1953 zu entreiflen versuchte. Dieser
Tage nun hat das Schweizerinstitut in Rom eine Schau von fast einem halben
Hundert Werken jenes vorziiglichen Zeichners und Aquarellisten in den
stattlichen Riumen seiner so schon gelegenen Residenz veranstaltet. Man ist
wahrlich durch italienische Veduten und Stiche bedeutender Landschafter,
besonders des 17. bis 19. Jahrhunderts, aullerordentlich verwéhnt und gerade-
zu gezwungen, Rom und Italien und die Mittelmeerlandschaft mit den Augen
der Poussin und Lorrain, der Piranesi, Gigante und Rossini, der Romantiker,

696



der Leute von der Scuola del Posilipo, der Corot und Bocklin, iibrigens auch
der Zeichner Goethe und Kniep anzusehen, von vielen anderen zu schweigen.
Die Art nun, wie Ducros Rom, Latium, die Abruzzen, den Neapler Golf und
Malta erblickt hat, bedeutet uns eine klassische Anreicherung unseres Auges.
Das Wesentliche an diesem sehr fruchtbaren und geschiftigen Kiinstler ist
seine grofle Art, die Dinge zu schen, ihnen ein gleichsam heroisches und
doch heiteres Geprage zu geben. Sicherlich handelt es sich nicht um Gebilde
hochsten Ranges, aber um noble und begliickende Sachen, die das Herz
freudig schlagen lassen, ihm, je nachdem, Erinnerungs- oder Wunschbilder
eingeben, Erinnerungsbilder des Gesehenen, Wunschbilder des Nichtgesehenen
oder, wie leider so oft, nicht mehr Vorhandenen. Die Aquarelle treten mit-
unter in recht groBem Format auf, wobei ihm die Gestaltung durchaus stand-
hilt und eine fast raffinierte Geschicklichkeit die Wirkung von Oelbildern
erreicht. Die kulturell interessierte Gesellschaft Roms darf der Leitung des
Schweizerinstituts flir die schonen und innerlich fordernden Anregungen
dankbar sein, die dem Schilderer einer holden, bis zu einem gewissen Grade
versunkenen Welt gelungen sind, ohne dall wir durchaus genotigt wiren,
solcher Welt Valet zu sagen.

Krieg den Romantikern Italienische Sprachkultur, die auch eine geistige und

Ideenkultur ist, zeigt sich heute, wie mir scheint,
weniger in mehr oder minder dickleibigen Broschiiren, als in geschliffenen
und klugen Aufsitzen, die man sich da und dort herausfischen mufl. So etwas
Geschliffenes und Kluges, dabei schmerzlich Wahres und Wirkliches, habe ich
mir aus den «Quaderni ACI» (12) herausgefischt: es nennt sich «Difesa dei
romantici» und ist von Giorgio Vigolo geschrieben, iibrigens auch in Rom,
Turin und andersweo gesprochen worden. Mull man denn also bereits die
Romantiker verteidigen, etwa die Romantiker der Musik, die Vigolo besonders
interessieren? Ist es schon so weit? Sind Schumann und Leopardi, sind
Schelling und Wagner, sind auch Goethe und Beethoven, insofern als sie
Romantiker gewesen sind, Kdmpfer auf verlorenem Posten und als solche der
baldigen Vergessenheit anheimgegeben?

Jedenfalls geht heute die snobistische Abneigung gegen die Natur Arm in
Arm mit dem Widerwillen gegen den genialen und universellen Menschen
zugunsten des kollektiven und funktionalen. Vigolo sagt mit Recht, dafl der
neue Knigge der Kiinstler es als schlechten Geschmack bezeichne, eine Land-
schaft zu bewundern, sich am Gesang der Vogel und am Rauschen des
Wassers zu erfreuen, oder gar alte Gemiuer und Kathedralen der Beachtung
zu wiirdigen. Wichtig hingegen ist die Tankstelle, der Freudkomplex, ein ver-
bombtes Haus. Man mul} sich romantischer Anwandlungen schidmen, wohin-
gegen das Monstrose, Kriminelle und Nekrophile durchaus up to date ist. Die
Chariten sind in doppelten B.V. erklirt. Das Unangenehme, Peinigende, Un-
menschliche ist recht eigentlich chic geworden, und der Musiker Casella
rithmt es Strawinskys «Sacre de printemps» nach, dafl diese Musik a priori
alles dem Ohr Angenehme vermeide. Rhythmus ist alles, aber nicht der sanfte
und unmerkliche kosmische Rhythmus einer sich erschliefflenden Knospe oder
eines kreisenden Gestirns, sondern das Motorenticken, kurzum die Verwechs-
lung lebendiger rhythmischer Anmut mit dem toten Takt der Maschine. Der
Kiinstler erliegt der Zeit, anstatt ihr den Weg zu weisen. Es ist das alles ein
barbarischer Verrat am Ewigweiblichen, an den Musen, an den Kiinsten, die
von Natur aus alle weiblich sind, zugunsten einer krachenden und splittern-
den, allzum#nnlichen und kéferhaften Hiarte. Misogynie geht zusammen mit

697



dem Hal} gegen die Tonalitdt in der Musik, deren jetziges Zerrbild die Disso-
nanz ohne harmonische Auflosung heischt. Die Konsonanz mit der Weltseele
ist im Begriff, verlorenzugehen. Warum das alles? Vigolo, welcher Hegel ab-
gottisch liebt, neigt mit Hegel dem Gedanken zu, daB3 der sich immer mehr
rationalisierende Menschengeist der Epoche nahe ist, wo die Kunst sterben
mull. Ein metaphysischer Schauer weht durch seine schénen und schier trau-
merischen Ueberlegungen, eine Angst vor dem Erloschen der Poesie und der
Musik; und er versucht, sich dieses Grauen philosophisch zu begriinden. Was
ihn ein unvermeidliches Faktum diinkt, konnen wir nur als eine Ebbe und
Trockenheit, einen voriibergehenden Zustand der allgemeinmenschlichen
Gemdiitsverfassung begreifen. Der Mensch selber miifite mit der Kunst dahin-
sterben. Denn der Mensch ist primir Kiinstler. Er mul} lebendige Form
schaffen, das ist sein Wesentliches, darin liegt seine Gotteskindschaft be-
schlossen. Es scheint uns, dall Vigolo seinen wehmiitigen, von Leopardis
Melancholie und Gestaltungsweise eingegebenen Gedanken: «Die Kunst ist
eine seltene Blume recht weniger Kulturen, ist der Ginster auf der Lava des
Vulkans und vielleicht zuerst an der Reihe, bedroht zu sein und zu ver-
schwinden», preisgibt und eine wieder wirklichere, neuromantische Kunst
wiinscht und erwartet. Er ist weniger hoffnungslos als Leopardi und Hegel.

Freilich frostelt es einen heute, wenn man die Gliickseligkeit und Frucht-
barkeit der vergangenen Romantik erblickt, deren kiinstlerisches BewuBtsein
in der Tat, wie Vigolo sagt, auch noch den Hellenen und der Renaissance
liberlegen war, wenigstens was die Musik und vielleicht auch die Philosophie
und gewisse Hohepunkte der Dichtung angeht. Etwas Freieres und Schopfe-
rischeres als jene Kunst, die in Beethoven vielleicht ihren Gipfel erreicht
hat, mag es in der Geschichte der Menschheit nie gegeben haben. Diese Hohe
der gewaltigen und umfassenden Konzeptionen, der «Comédies humaines, der
Tetralogien oder Sonette eines Belli», wie Vigolo sagt, ist verloren zugunsten
einer unheimlichen Kenntnis des Menschen, einer Psychologie ohnegleichen,
einer oft peinlichen Wirklichkeitserkenntnis, die aller Rhetorik abhold ist
und mit leiser Stimme spricht, die Gefiihle dialektisiert. Das alles, mitsamt
dem horror von Blut und Gefangenschaft, der liber unsere Erde dahingebraust
ist, konnte denn also, wie gesagt, Vorstufe und Uebergang zur Neuromantik
sein, die in holdem Gegensatz zu dem diirren Neuklassizismus der abstrakten
Konstruktionen steht und wo man daran geht, «den Wahn der Exzesse zu
korrigieren und das Gemiit einer neuen lyrischen Hingabe zu erschlieflen,
einer inwendigen Ueberzeugung des Gefiihls, der Leidenschaft, der Ideale».
Schon, ungemein lesens- und verbreitenswert ist Vigolos Aufsatz!

Rolf Schott

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Poetisierung Seitdem unsere Idee des Gedichts durch Vorbilder der magi-
der Poesie schen, ddmonischen, mythischen, transzendentalen, surrealisti-
schen Poesie bestimmt wird, hat sich eine neue Form der Aus-
sage iiber das Wesen der Lyrik gebildet, die ich als eine Poetisierung der
Poesie bezeichnen mochte. Das Gedicht wird immer strikter nach Mustern
gepriift, deren Alleingiiltigkeit stipulieren nichts anderes bedeutet als den
Verzicht auf den grofiten Teil des lyrischen Besitzes der Menschheit.

698



Das Geheimnis des Poetischen scheint mir um nichts dichter zu sein als
das einer Zeichnung von Holbein, einer Tonfolge von Mozart, eines siamesi-
schen Buddhakopfes. Der Kiinstler erschafft eine Welt in der Welt, die von
dieser Welt ist, aber wie eine andere leuchtet. Thre Wunderkraft kann am
Gedicht in ganz besonderer Weise exemplifiziert werden. Man kann auch
noch zugeben, dal das Gedicht, weil es auBler Rhythmus und Melos auch
noch Logos ist, unter gewissen Weltverhiltnissen auf eine Sonderstellung
Anspruch erheben darf. Und doch breitet sich seit einigen Jahrzehnten die
Vergottlichung des Gedichts vor jeder anderen Kunstweise und Form-
schopfung aus. Sie begann in Deutschland mit George und Hofmannsthal, in
Frankreich mit Baudelaire, Rimbaud und Mallarmé. Sie wire bei einer
fritheren Realisierung von Hoélderlin und Novalis durch das deutsche Kunst-
bewulitsein weniger anspruchsvoll erschienen. In Frankreich wurde sie durch
eine Neugeburt des lyrischen Idioms ausgelost. Und zudem wurde die Ver-
gottlichung des Gedichts durch die religiose Weltkrise begiinstigt. Die Dich-
tung ist metaphysisch geworden, denn nirgends fanden die ungebundenen
Kriafte des Glaubenstriebes grofBartigere Moglichkeiten der Kristallisation als
im Gedicht. Aus diesem Grund ist die Poetisierung der Poesie nur ein anderes
Symptom fiir die Aesthetisierung des Glaubens.

Wenn aber die religiose Erfahrung darauf angewiesen ware, zu warten, daf
ein Dichter sie in einem Wortkunstwerk ausdriickt, so wire es um sie
schlecht und &rmlich bestellt. Wo das Wort {ippigere Kriafte ausstrahlt als
die Dinge, deren Ausdruck es sein soll, verstellt es die Wahrheit. Die pau-
linischen Briefe empfing das Gespott des Hellenismus iiber ihr schlechtes
Griechisch, das dennoch eine Weltmacht wurde, weil es gottliche Offen-
barungen mit iiberwaltigender Wahrheit ausdriickt. So gewahrt die Sprach-
werdung im Gedicht, wie man heute sagt, keine Biirgschaft fiir die Reinheit
und Richtigkeit des zu Sagenden, was man freilich erst Jahrzehnte spater
bemerkt. Kurz, es gibt, auch im Gedicht, noch eine andere Wahrheitsinstanz
als die blof} &sthetische und das Kriterium des personlichen Gedichtserleb-
nisses. Und dafl wir uns auf dieses nie ganz verlassen konnen, wird von der
Diskrepanz des Urteils bestatigt. Nie wére es moglich gewesen, zwischen
George, Hofmannsthal, Borchardt, Rilke, Schréder eine Uebereinstimmung
itber hundert oder auch nur dreiflig beste deutsche Gedichte zustande zu
bringen. Die Vollkommenheit des Gedichts, die seit sechs Jahrzehnten ein
wahrer Tiefenglaube zu erforschen versucht, ist etwas durchaus Subjektives.
Wie wenig konnen wir als Definition gelten lassen, was die nachdenklichsten
Lyriker iiber das Gedicht geduBert haben. Bis zu einem gewissen Punkt
herrscht Uebereinstimmung. Aber vorher und nachher sind Behauptungen
und Forderungen so widersprechend, dafl man sie als blague oder Rationalis-
mus zu verwerfen Lust hitte, wenn die Namen, die darunterstehen, wie
E. A.Poe oder Goethe, nicht vor Uebereilung warnen wiirden.

Drei Versuche iiber eine Definition der Poesie bringen alle diese Wider-
spriiche zutage. Ich beziehe mich auf die Akademierede von Rudolf Borchardt:
«Geheimnis der Poesies, die nach dem Text von 1930 zum erstenmal vom
Merkur (71) verdffentlicht wird; auf eine Untersuchung «Verlust der Wirk-
lichkeits von Wilhelm Lehmann, die vor Jahr und Tag in Wort und Wahrheit
(VIL, 9) erschienen ist; auf einen nicht bloB durch die Fiille der Zitate lesens-
werten Versuch iiber das Gedicht von Hans Egon Holthusen im Merkur (72);
auf Aphorismen iiber die Poesie von dem franzosischen Lyriker Jean Cayrol
in der Table Ronde (74). Wir werden gleich sehen, wie unerwartet grol}
Uebereinstimmung und Widerspriiche sind; fiir diese sorgt vor allem Goethe,

699



von dem ich noch einiges bei dem Anlafl hinzusetze, um zu zeigen, wieviel
niichterner Definitionen und Einwinde ausfallen, wenn das Damonische des
Gedichteten nicht Suprematie erhilt.

Als die kiirzeste und gedriangteste Form der Dichtung bietet sich das
lyrische Gedicht in besonders reiner Meodellierung jedem Versuch dar, das
Mysterium des Dichtens zu begreifen: Es ist wie kein anderes Werk kiinstle-
rischer Schopfung ein atmender Organismus, er strahlt Energien aus, assi-
miliert sich uns und uns sich, entzieht sich eine Zeitlang der Kommunikation
wie ein Medium, das versagt. Diese unheimliche Erfahrung haben wir alle
mit Gedichten gemacht. Jean Cayrol beschreibt diesen Entzug so: «On entend
encore un grondement, une feuille qui s’égoutte. Et c’est le calme, 'oubli, le
chant.» Welche Beziehung mag zwischen einem solchen eigenwilligen Geschopf
und seinem Schopfer bestehen? Ist er wirklich der Schopfer oder nur der
Katalysator, der Worte zusammenbringt, die zueinander streben, filirein-
ander vorbestimmt sind, unersetzbar, so dal} sie, wenn ein falsches Wort sie
verdrangt, im Gedicht eine immer blutende Stigmatisierung hinterlassen?
«On ne choisit pas un poéme: il vous choisity, behauptet Cayrol. Aber wer
gibt den Dichtern ihr Gedicht ein? «Der Gott, der sie bewohnt», zitiert Holt-
husen aus Platons Ion. Holderlin driickt die Leistung des Dichters aktiver
aus: «Doch uns gebiihrt es... Ihr Dichter... Des Vaters Strahl, ihn selbst,
mit eigner Hand / Zu fassen und dem Volk, ins Lied gehiillt, / Die himm-
lische Gabe zu reichen.»

Fur Borchardt ist primar «die vor aller Geburt liegende, die untradierbare,
die unvererbliche, die aus dem Scholl des Wesenhaften stammende ... Wesen-
haftigkeit, die vorbefruchtet in die Welt tritt... nur fiir die Beschranktheit
unserer sie durchdringenden Organe sprachlos, bildlos, tonlos. Sie ist bereits
latente Sprache, latente Gestaltenfiille... nur der Entfaltung, nicht der Ent-
wicklung zuginglich. (Der Dichter) schreibt nicht, er wird geschrieben. Er
will nicht, er ist gewollt... Er ist eine Notwendigkeit oder er ist nicht.»

Wie Borchardt von sich spricht, so auch Rimbaud: «C’est faux de dire: je
pense. On devait dire: On me pense.» Die Rimbaldisten beschéaftigt schon
lange die Deutung dieses Wortes, das eng zu dem Borchardts gehort. Ist das
Gedicht eine creatio ex nihilo, aus dem Nichts, aber auch aus der Fiille, die
im Dichter zur Welt kommt, so wird es doch durch ihn erst zu einem Objekt.
Aber dieses Objekt war im Schopfer vorhanden, und er kam fiir dieses
Objekt zur Welt. Er spricht seine Gedichte wie Erinnerungen vor sich hin.
Er spricht Kenntnisse aus, die er erstaunt als seine Erkenntnisse wieder- -
erkennt. Fiir diesen Status nascendi des Gedichts bringt Holthusen Zeugnisse
von Robert Frost, Eliot, Valéry bei. Dall sich die Entstehung des Gedichts
von der Hingabe des Dichters an die Sprache nicht trennen 1d6t; dal ihn
Worte anwehen, erleuchten; dafl er ihnen nachschaut wie in einem chinesi-
schen Gedicht die Weisen den flammenden Lampions, die das Wissen ent-
fithren, weil es die Menschen nicht gehegt haben, gehort nun in einen anderen
Problemkreis, dem der Begnadung des Dichters durch sein eigenes, in ihm
eingezeichnetes Wort.

Es ist hier schon einige Male gesagt worden, dal} die Sprache des Gedichts
eine Sprache in der Sprache ist wie ein Staat im Staate. Borchardt insistiert auf
der Variante, diese Dichtersprache eine «Sprache vor der Sprache und vor aller
Sprachey zu nennen, um die Kréafte des Magma fithlbar zu machen, die das Ge-
dicht von der Nichtdichtung scheiden. «<Diese mit Thnen allen geborene Sprache»,
sagte Borchardt seinen Berliner Universitdatshorern mit der ihm allein eigenen
groBBen Geste des barocken Redeschopfers, «von der Ihr Leben nur einen

700



karglichen Armutsrest nutzt, dies aus dem Unerforschlichen stammende Aus-
drucksbediirfnis, wird in ihm darum zum Ausdruckssturme und zur Aus-
drucksangst, weil es nicht, wie bei Ihnen allen, nur den Stof3 der Emotion
zu tragen, sondern diese Erregung zum Kern einer Schopfung zu machen
hat... Was auf diese in sich geheimnisvolle Weise entstanden ist, beweist in
der Wirkung auf Sie sofort die Organizitdt seines Ursprungs. Indem es Thre
Zeit mit Thnen zu teilen scheint, teilt es eigentlich mit IThnen Ihre Vorzeit
und Ihre Ewigkeit. Indem es Ihre praktische Welt mit IThnen zu teilen scheint,
teilt es in Wahrheit jedem ihrer einzelnen Bestiande undefinierbare Elemente
einer anderen Welt als der praktischen mit, Beziehungen, Versinnbild-
lichungen, Ueberbedeutungen, Erinnerungen, Ausblicke, durch die Sie in ein
geheimnisvolles Reich versetzt werden... Die Zeit und der Raum haben
nachgegeben, beide sind dunkel durchsichtig geworden, und fiir einen Augen-
blick war Thre Seele frei und grenzenlos.»

Es wiare verfehlt, in dieser Deutung einen willkiirlichen Irrationalismus
oder Irrealismus hineinzulesen. Was Borchardt als Ueberbedeutungen benennt,
konnte man weniger grofartig als hohere Ratio und dichtere Realitdt be-
zeichnen. Die Sprache schafft nicht blof die Beziehungen zwischen Dingen
und zwischen ihnen und uns neu, sondern auch sie und uns. Das Wort des
lyrischen Dichters schafft durch die Worte neue Dinge, und an eine solche
demiurgische Kraft mag Wilhelm Lehmann gedacht haben, wenn er dem
Gedicht die Aufgabe zuweist, «Wirklichkeit zu konstituieren. Welches ist das
Geschift der Welt? Da zu sein. Welches ist das Geschift der Dichtung? Thr
bei diesem beschwerlichen Vorhaben zu helfen.»

DaBl das Symbol die Sprache der Poesie ist und jede lyrische Situation
aus der Symboltrichtigkeit, die der Dichter in ihr spiirte und erfiillte, liber-
sinnliche Spannung gewinnt, verleiht ihm Demiurgenkréafte. Als echter Dichter
gibt Borchardt diese Idee des Bildlichen im Bilde wieder: «Die mit dem
Dichter geborene Welt, die sich ausgebildet hat, dampft auf und schafft sich
Atmosphire, zur Ebene errichtet sich die Hohe, die Sphare rollt und schlichtet
sich in die allen gemeine Harmonie, erfihrt das tiberirdische Gesetz an sich
selber und beginnt, indem sie sich seiner bewulit wird, es mitzuverwalten
und mitzuverbiirgen.»

Ich kann mich nicht enthalten, hier einen Satz aus Hofmannsthals Gespriach
iiber Gedichte einzuschalten, aus dem die demiurgische Kraft des Gedichts
wunderbar hervorbricht: «Dal es Zusammenstellungen von Worten gibt, aus
welchen, wie der Funke aus dem geschlagenen dunklen Stein, die Land-
schaften der Seele hervorbrechen, die unermefBlich sind, wie der gestirnte
Himmel, Landschaften, die sich ausdehnen im Raum und in der Zeit, und
deren Anblick abzuweiden in uns ein Sinn lebendig wird, der tiiber alle
Sinne ist. Und dennoch entstehen solche Gedichte...»

Die Anlidsse, Anregungen und Erregungen, die sie hervorbringen, sind so
mannigfaltig wie das Dichten selbst. Mit dieser Frage ist die von Inspiration
und Arbeit bereits gestellt: Man erinnert sich des berliihmten Worts Valérys:
«Einen ersten Vers geben uns die Gotter huldreich umsonst, an uns liegt es,
einen zweiten zu schmieden, der mit dem ersten harmoniert und seines iiber-
natiirlichen 3lteren Bruders nicht unwiirdig ist.» Holthusen bringt das Wort
mit der noch beriihmteren Verharmlosung des poetischen Genius’ zusammen,
die sich E.A.Poe mit der Entstehungsgeschichte seines Gedichts vom Raben
geleistet hat. Zur Paradoxie von dunkler Empfingnis und miihseliger Aus-
arbeitung steuert Holthusen das weise Wort Jean Pauls hinzu: «Nur das
Ganze wird von der Begeisterung erzeugt, aber die Teile werden von der

701



Ruhe erzogen.» Exakter driickte das Moritz Heimann aus, an den Wilhelm
Lehmann erinnert: «Gedichte sind weder Organismen noch Mechanismen,
sondern ein Zwischenergebnis aus beiden.»

Man konnte mit Hilfe dieses Wortes ungeniigende Gedichte gruppieren in
solche mit zuviel Organismus und zuwenig Mechanismus und umgekehrt.
Ein gutes Beispiel fiir ein Gedicht mit zuwenig Mechanismus liefert Holt-
husen, freilich in ganz anderer Absicht, mit dem Gedicht «Im Grases von
Josef Weinheber, das der Verfasser «vokabuldrer Initiative verdanktes. Er
wurde durch zwei Verszeilen eines anderen Autors inspiriert, iibernahm auch
noch einen Reim von ihm, «beméichtigte sich einer Reihe von Pflanzen-
namen, die ihn durch ihre poetischen Reize faszinierten usw. Erst zuletzt
informierte sich Weinheber in einer Botanik, ob alle Bliimlein des Gedichts
iiberhaupt gleichzeitig auf einer Wiese wachsen.»

Ich kann Holthusen fiir diese Mitteilung nicht genug danken. Genau so
stelle ich mir seit Jahren die Blattflechten vor, mit der sich die Schwirmer
dieser neuschwibischen Gelbveigleinpoesie an Leibe und Seele bemalen, um
mit Scheinerlebnissen der Blumenwelt zu prunken. Bei Wilhelm Lehmann und
Rudolf Borchardt ist der Pflanzenname wirklich Pflanze. Als Werner Kraft
diesen Sommer wieder eine Freundeswoche in Niederdeutschland verbrachte,
schrieb er mir bewundernd: «Lehmann kennt jede Pflanze so wie ich Goethes
Gedichte, die er auch kennt»: Die Individualbeziehung gibt der Pflanzen-
sprache Lehmanns eine naturwahre Schicksalsharte. Was uns aber seine
Epigonen durch Blumen sagen, die sie selbst nicht einmal kennen, schmeckt
nach dem faden Staub der Herbarien und der Nomenklatur der Lexika, die
sie nach klangschonen Wiesenblumen abgebldttert haben. Ein Problem fiir
sich, diese Lyriker, die in der Weltkatastrophe Staubgefdfe zihlen und
Fliegenreime fangen! Es ist ein Zufall bloB, der mein Millbehagen bestéatigte;
aber ich hatte schon vorher dieses Wiesenstiick Weinhebers mit vierzig an-
deren, weniger begabten Mogeleien aus dem vegetarischen Kapitel der Antho-
logie Ergriffenes Dasein! weggewiinscht.

Gewill kann ein starkes Naturgedicht von Klang, Wort, Rhythmus ausgeldst
werden, die den Dichter in einem Altweibersommer verstricken, wie auch ein
Liebeslied aus Orgelworten entsteht, die den Dichter aus seinem Traume
donnern. James Joyce beschreibt im Jugendbildnis® ein seraphisches Er-
wachen der Verzweiflung. Chore stiirzen vom Himmel. Verse stromen ihm
aus dem Rosenherzen der Geliebten zu, er schreibt sie nieder und schlief3t
die Strophen ab, die er zehn Jahre frither angefangen hatte. Gedichte, die
auf solchen Entfernungen zusammenwachsen, werden durch den Mechanis-
mus der Selbstkritik Organe, auch wenn sie nicht aus einem Wurf entstan-
den sind, wie Benns durch zwanzig Jahre getrennte beide Strophen des
Gedichts «Welle der Nacht».

Aber bedarf das Gedicht wirklich reiner inspirativer Voraussetzungen, um
sich zum Ganzen zu runden? Soll es nicht, nach dem Worte Goethes, eben
in diesem «Ganzen sehr verniinftig, im Einzelnen ein bilichen unverniinftig
sein»? Diese Definition 1aBt vom Damonium der Gedichtschopfung wenig
ibrig. Als sein «Glaubensbekenntnis» bezeichnete Goethe Schiller gegen-
uber (3.April 1801) folgende AeuBerung: «Die Dichtkunst verlangt im Sub-
jekt, das sie ausiiben soll, eine gewisse gutmiitige, ins Reale verliebte Be-
schranktheit, hinter welcher das Absolute verborgen liegt. Die Forderungen
von oben herein zerstéren jenen unschuldigen produktiven Zustand und

1 Verlag Langewiesche-Brand, Ebenhausen bei Miinchen.
2 Rhein Verlag, Seite 320-330.

702



setzen, fiir lauter Poesie, an die Stelle der Poesie etwas, das nun ein fiir alle-
mal nicht Poesie ist.»

Goethe grenzt mit diesen Sitzen eine Geniebestimmung ab, die einen Ab-
satz hoher im gleichen Brief steht: «Ich glaube, dal alles, was das Genie, als
Genie, tut, unbewullt geschehe. Der Mensch von Genie kann auch verstidndig
handeln nach gepflogener Ueberlegung aus Ueberzeugung ... das Genie kann
sich durch Reflexion und Tat nach und nach dergestalt hinaufheben, dafl es
endlich musterhafte Werke hervorbringt.»

Wie Goethe und Halderlin dieses Hervorbringen durch unendliche Korrek-
turen an ihren Gedichten erarbeitet haben, um die apriorisch in ihnen ruhende
Gedichtidee und Wortfolge zutage zu bringen, beweisen die Lesarten. Auch
die Nachwelt kann bei ihrem Vergleich das Zogern des Dichters verstehen,
wie der Zweifel von Karl Kraus beweist, ob es wirklich besser ist, dafl «die
Vogelein schweigen im Walde» oder das frithere «die Vogelein schlafen im
Walde». (Mit dieser Variante steht das Gedicht ibrigens auch in einer
neueren Anthologie.) Und doch ist das «Schweigen» weit besser, weil das
ganze Gedicht den allméhlichen Uebergang von Kosmos, Natur und Mensch
vom Wachen zum Schlaf darstellt und deshalb der Schlaf nicht wortlich
genannt, antizipiert werden durfte.

Holthusen bringt zwei neue Beitrdge Goethes in Erinnerung, von grade
heute eindringlicher Lehrkraft. Einmal das Wort iiber «die groBle Wichtig-
keit der Motive, die niemand begreifen will ... Das Gedicht ist schén, sagen
sie und denken dabei blofi an die Empfindung, an die Worte, an die Verse.
Dal} aber die wahre Kraft und Wirkung eines Gedichts in der Situation, in
den Motiven besteht, daran denkt niemand. Und aus diesem Grunde werden
denn auch Tausende von Gedichten gemacht, wo das Motiv durchaus null
ist und die blofl durch Empfindung und klingende Verse eine Art Existenz
vorspiegeln.» Fiir Goethe stand auch fest, dafl das echte Leben eines Gedichts
erst in einer Prosaiibertragung sich zeige. (Es handelte sich iibrigens um die
verdeutschten serbischen Volkslieder.)

Dieses Prinzip liegt einem groflen Teil franzosischer Uebersetzungen von
Lyrik in Prosa zugrunde, und es hat ihrer Wirkung nicht geschadet; wie auch
der michtige Eindruck der Prosaiibersetzungen chinesischer Gedichte von
Ernst Heilemann beweist, an den ich hier kiirzlich erinnerte. Man geht ja
auch im Deutschen wieder dazu iiber, und der englisch-deutsche Keats der
Manesse-Bibiliothek ist hoffentlich nur ein Anfang.

Die Prosaiibertragung entzieht zwar dem Gedicht sein Eigentliches, aber sie
verfilscht es nicht mehr als die Versiibertragung, die stets nur einen Teil
des Textes iibertridgt, einen eigenen Text hinzufiigt und auf das Wesentliche,
die Identitit der Buchstaben verzichten muf}; daher nannte Pascal die Be-
ziehung der Sprachen zueinander ein Geheimverhaltnis, da eine Uebersetzung
nur Worte in Worte verandert und nicht Buchstaben in Buchstaben, so daf3
eine unbekannte Sprache radtselhaft bleibt. Machen wir uns nichts vor, wir
kennen iibersetzte Verse nicht viel anders, als wenn es Uebertragungen in
Prosa wiren, daher der Schauder des groflen Uebersetzers Schrider, der im
Nachwort zu seiner Ilias die Aufgabe des Uebersetzers im «zweifelhaften
Licht> erblickt, «ein aus unverginglichen, den Absichten seines Erbauers
in jeder Hinsicht gemifen Baustoffen errichtetes Prachtgebdude, mit an-
derem — und das heift hier auf alle Fille weniger geeignetem — Material
noch einmal aufzufiihrens».

Wie nicht anders erwartet werden durfte, zuckt Borchardts Definition des
Geheimnisses der Poesie im Augenblick, da sie an das Numinose riihrt, vor

703



der Ausdeutung zuriick. Klassische Personlichkeit durch und durch, schlief3t
seine Poetik weder Geisteswissenschaft noch Geistesschau aus dem Gedichte
aus, denn es hiillt ein: «dichterische Philosophie wie die Schillers, dichterische
Naturwissenschaft wie die Goethes, dichterische Soziologie wie die Shelleys,
dichterische Philologie und Geschichte wie die Herders, dichterische Politik
und Weltsetzung wie die Dantes und Pindars...». In ihnen allen ehrt Bor-
chardt «die hochste transzendente Integrale iiber aller Differenz, die das
Zerfallene emporeinigt... wo das enthiillte Geheimnis im Unenthiillbaren
endigt. . .».

Literarische Die Beitrage liber Literatur, die in der Neuen Rundschau, Uni-
Zeitschriften wversitas, Hochland, Wort und Wahrheit erscheinen, konnen eine

Zeitschrift nicht ersetzen, die sich ganz der Literatur widmet,
oder noch anspruchsvoller: der Dichtung. Nach langerer Vorbereitung legt
der durch seine Anthologien ausgezeichnete Verlag von Carl Hanser, Miinchen,
das erste Heft einer Zweimonatszeitschrift vor, die ihren Titel Akzente nur
auf dichterische Werke zu setzen gedenkt und eine sogenannte Gesamtiiber-
sicht einer vielleicht doch wiederkehrenden neuen Neuen Literarischen Welt
uberldfdt. Das erste Heft ist iiberraschend gut. Die Herausgeber, Walter Héllerer
und Hans Bender, haben hundert Seiten in guten Proportionen zwischen
Gedichten (von Loerke, Herbert Gerlitz, Gertrud Kolmar, George Forestier
u.a.), erzihlenden Beitrdgen (von Geno Hartlaub, Glinter Eich, Hans Schell)
und kritischer Darstellung verteilt. Der Essay ist i{iberzeugend vertreten:
durch Heideggers packende Holderlinstudie «...dichterisch wohnet der
Mensch .. .», die er auch in Ziirich gesprochen hat; durch drei Analysen von
Musils Mann ohne Eigenschaften, die die richtige Haltung der Redaktion
beweisen: ein solches Werk mehrseitig darstellen zu lassen. Vorziiglich ist die
Analyse von Walter Boehlich, etwas effektvoll pointiert aber substantiell
die Untersuchung der Sprache Musils von Karl Markus Michel. Der Inhalt
der weiteren Hefte wird aus Beitridgen bestehen, deren Autoren und Themen
den Akzenten die Nachfolge des leider eingestellten Trivium sichern. — Die
allmonatlichen Lettres Nouvelles haben unter der Direktion von Maurice
Nadeau und der Redaktion von Maurice Saillet bisher zwolf Nummern von
je 160 Seiten Umfang herausgebracht. Sie erscheinen bei René Julliard, Paris,
der auBlerdem Les Temps Modernes unter der Leitung von Sartre, die Viertel-
jahrszeitschrift La Nef unter der Leitung von Lucien Faure und die Cahiers
de la Compagnie Madeleine Renaud—Jean Louis Barrault verlegt. Die letzten
Lettres Nouvelles bringen auller Erzdhlungen den ersten Akt der «Countess
Cathleens von Yeats, Aphorismen von Kraus in der Uebersetzung von Ger-
maine Goblot, Essays iiber Apollinaire, Moliére, Shakespeare, die Theater-
erinnerungen von Adrienne Monnier u.v.a. Einen Gesamtiiberblick {iber
franzosische Biicher jeder Gattung bietet Paru und zwar seit einiger Zeit
als zweiter Teil der politischen Monatsschrift Monde Nouveau. Das Inhalts-
verzeichnis jedes Heftes ist allein drei kleingesetzte Seiten lang.

Felix Stossinger

704



Diese Seite stand nicht fir die
Digitalisierung zur Verfigung

Cette page n'a pas été disponible
pour la numérisation

Questa pagina non era a
disposizione di digitalizzazione

This page was not available for
digitisation



	Kleine Rundschau

