
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

GOTTHARD JEDLICKAS «PARISER TAGEBUCH»

Es ist in den letzten Jahren üblich geworden, Tagebücher zu veröffentlichen,

teils echte, teils solche, die nachträglich überarbeitet oder mit der
Absicht, daß sie bereits zu Lebzeiten des Verfassers veröffentlicht werden
sollen, geschrieben wurden. Die Form des Tagebuchs, ursprünglich eine Form
des einsamen Bekenntnisses und der Auseinandersetzung mit dem eigenen
Selbst, wurde zur literarischen Form, die ein Vakuum ausfüllen sollte dort,
wo für die epische Gestaltung und Verarbeitung eines Stoffes noch nicht die
Zeit gekommen war, oder wo es an der Kraft zu einer solchen Gestaltung
fehlte. Das Pariser Tagebuch, das der Zürcher Kunsthistoriker Gotthard
Jedlicka veröffentlicht (Band 18 der Bibliothek Suhrkamp; Suhrkamp-Verlag,
Frankfurt, 189 S.), ist von anderer Art und besitzt zunächst nicht die Form
eines fortlaufenden Tagebuches, sondern enthält eine Folge von Aufsätzen
und Aphorismen zur französischen Kunst. Dabei muß freilich der Begriff
des Aufsatzes genauer formuliert werden, insofern alle diese Aufsätze über
Künstler, Kunstwerke und künstlerische Bewegungen aus einer unmittelbaren

Begegnung heraus während eines Aufenthaltes in Paris geschrieben
sind. Vielleicht würde man diese Prosastücke besser Aufzeichnungen nennen,
wobei aber wiederum dem geistigen Gewicht, das ihnen allen eignet, nicht
Rechnung getragen wäre. Jedenfalls aber hat sich Jedlicka eine eigene und
wohlgelungene Form für das geschaffen, was er geben will: das Erlebnis der
Pariser, der französischen Kunst.

Jedlickas kunstgeschichtliche Werke sind um ihres hohen Ranges willen
bekannt geworden. In diesem Pariser Tagebuch wird in gewissem Sinne die
Atmosphäre sichtbar, aus der heraus jene größeren Werke entstanden sind.
Wir lernen einen für das Wesen der Kunst, für das Künstlerische und für den
Charakter des schöpferischen Menschen aufgetanen Geist kennen, dem gleichzeitig

die Fähigkeit eignet, das kaum Sagbare aus dem Erlebnis der Kunst im
Worte auszusprechen. Die Empfänglichkeit und Empfindlichkeit zeigt sich
darum auch dort, wo nicht unmittelbar von Kunst und Künstlern die Rede
ist, sondern zum Beispiel vom Pariser Wetter oder von der besonderen Stimmung

auf «dem linken Seineufer». Hier liest man übrigens Sätze wie diese:
«Die Kunst wird, hier und anderswo, nur so lange blühen, als das Leben mit
seinen Opfern dafür nicht spart, als es, immer wieder, Tausende und
Tausende junger Menschen, die sich selber suchen und denen dieses Suchen zur
einzigen lockenden Aufgabe ihres Lebens wird, in diese Stadt ziehen und in
ihr das große Abenteuer der Selbstverwirklichung, in der sich die Zeit
verwirklicht, versuchen läßt; die Kunst wird nur so lange blühen, als es sich das
Leben erlaubt, diese jungen Menschen, die oft zu den Besten ihrer Generation

627



gehören, in diesem Versuch zu Tausenden zu opfern. Den Beitrag, den sie
mit ihrer Leistung oder auch nur mit dem Versuch einer solchen, für die
Verwirklichung, für die Gestaltung des Weltgefühls unserer Zeit leisten, wird
allerdings nie genau gemessen werden können.»

Welch ein Licht fällt hier auf die Entwicklung und das Wesen der Kunst!
Das Schönste aber, was uns dieses Buch vermittelt, sind die Begegnungen
mit Künstlern, die meisterlichen Bildbeschreibungen und endlich die
Darstellungen großer Lebenswerke aus der unmittelbaren Begegnung heraus. Daß
in der Bildbeschreibung eine Kunstleistung besonderer Art vorliegt, wird
heute gerne vergessen, wer aber erfahren will, was ein Meister der Sprache,
der zugleich ein Kenner der Kunst ist, hier zu geben vermag, der lese die
Abschnitte über Ingres, «Le bain turc», über Gustave Courbet, «Les Demoisselles

au bord de la Seine», oder Degas' «Grande Danseuse habillée», oder
Henri Rousseaus «La Guerre», nach. Hier ist das Nichtalltägliche geschehen,
daß ein Kunstkenner, ein um das Wesentliche des Kunstwerks Wissender,
gleichzeitig die Gabe der Sprache besitzt, die es ihm gestattet, das Geschaute
und Erfahrene, das Erlebte, in der neuen Form des sprachlichen Kunstwerkes,
eben der Bildbeschreibung, wieder erscheinen zu lassen. Hier wird immer
das Kunstwerk als Ganzes dargestellt und beschrieben, aber auch die feinsten
Nuancen im einzelnen erspürt und in Sprache verwandelt. Unbemerkt fast
werden dem Leser Deutungen und Wertungen vermittelt.

In den Aufzeichnungen, die Begegnungen mit Künstlern wiedergeben,
verbindet sich immer wieder auf eine unerwartete und frische Weise das
Atmosphärische mit der Unterhaltung und Betrachtung eines Einzelwerkes oder
eines Gesamtwerkes. Hier verdienen vor allem die ausgezeichnete Studie
«Georges Braque nach zwanzig Jahren» oder die «Erinnerungen an Josef
Roth» hervorgehoben zu werden. Zwischen Bildbeschreibungen und
Begegnungen mit Künstlern sind einzelne Betrachtungen über Gesamtwerke, so
über Matisse, Toulouse-Lautrec, Delacroix, Daumier, van Gogh und Maillol
eingefügt, die ebenfalls die Unmittelbarkeit der Begegnung und den Bezug
zur Pariser Kunst verraten und deshalb mit dem Begriff Aufsatz nur
unzulänglich bezeichnet würden.

Wir besitzen eine unabsehbare Literatur über Paris und seine Kunst,
darunter Werke, die bereits klassischen Rang erlangt haben. Gotthard Jedlickas
«Pariser Tagebuch» nimmt innerhalb dieses Schrifttums eine selbständige
Stellung ein sowohl durch die Art, wie die Stadt und die Kunst miteinander
in Berührung gebracht sind, wie vor allem auch durch die Art, wie hier ein
Kenner der Kunst seine Erlebnisse, Begegnungen, Einsichten und Erkenntnisse
in der Sprache dem Leser übermittelt. Man kann hier lernen, Kunst zu
erleben, und damit hat das Buch auch absichtslos und darum gerade intensiv
eine pädagogische Bedeutung. Freilich wird mancher Leser mit einer gewissen
Verwunderung feststellen, daß die große Architektur von Paris, die profane
wie die kirchliche, nicht in die Betrachtung einbezogen wurde. Man muß das

um so mehr bedauern, als man wohl gerne ein Wort darüber aus der Feder
dieses ausgezeichneten Schilderers gelesen und damit erfahren hätte, wie weit
er eine Beziehung der neuen, gegenwärtigen Kunst zur Kunst der Jahrhunderte

erkennt. Gerade heute scheint es uns notwendig, solche Beziehungen
aufzuzeigen, oder, wo sie fehlen, dies ausdrücklich zu bemerken. Otto Heuscheie

628



IN ITALIENISCHEN ZEITSCHRIFTEN BLÄTTERND

Die Madonna Wenn auch nur ein Schatten von Pablo Picasso oder Salvador
von Brügge Dali über die Ewige Stadt hinweghuscht wie der eines
Flugbesucht Rom zeugs, dann gibt es gewaltiges Hosianna- oder Entrüstungs¬

geschrei, je nachdem, im Blätterwald und im Dickicht der
intellektuellen Zeitschriften. Kommt aber Michelangelos Madonna besuchsweise
von Brügge nach Florenz und Rom, dann gibt es weiter nichts als eine magere
Zeitungsnotiz, die wegen der sie rings einschließenden Unheils- und Skandalchronik

nicht so lieblich klingt wie einst die Nachricht des «Wandsbecker
Boten»: «Gestern schlug zum erstenmal die Nachtigall.» Bemerkt man denn
nicht, daß dieser Besuch (in der Galerie Barberini) wichtiger ist als jeder
Besuch eines Staatsministers oder einer Primadonna der Literatur, des Films,
des Sports, der Musik, des Theaters — sei sie weiblich oder männlich? Man
darf das Ereignis auch nicht durch Redensarten von athenischen Eulen
bagatellisieren, da es ja ohnehin so viel von Michelangelo in Rom gebe. Das sonst
in der gotischen Atmosphäre von Brügge etwas verlorene Marmorbild erlangt
in seiner italienischen Heimatstadt, wo es vor ziemlich genau 450 Jahren
geschaffen wurde, eine künstlerisch-religiöse Kraft und Vollendung ohnegleichen.
Die bis ins Letzte vorgetriebene Ausführung steht in des Meisters
Arbeitsgewohnheiten nahezu einzig da und hat einen Grad sinnlich-geistiger Schönheit

an Mutter und Kind erreicht, wie ihn nur ganz wenige Schöpfungen der
Menschheit besitzen. Die durch Roms Welt- und Geistesherrschaft zu uns
herübergerettete Perle der hellenischen Form und Gesittung ist in dieser Arbeit
der Renaissance ruhmvoll enthalten und, trotz unleugbarem Klassizismus, also
Ausgerichtetsein auf das antike Vorbild, übertroffen: Heidentum und Christentum

in lieblicher Versöhnung und großartiger Verschmelzung. Selbst in
Michelangelos Schaffen scheint mir dieser Glücksfall nur selten und sogar
vielleicht nur dieses einzige Mal so rein vorzukommen. Ich gestehe, daß mich seit
vielen Jahren kein Anblick eines Kunstwerkes so sehr bewegt hat wie dieser.
Wenn Beispiele im Totentanz und Verneinungswillen zeitgenössischer Kunst
noch zu Umdenken und Umkehr bewegen könnten, so würde dieses da, das
zu uns verschlagene Abbild der himmlischen Jungfrau und des göttlichen
Kindes, solches wie kein anderes vermögen. Ich denke mit Trauer an den Tag,
vom dem an Rom diese Statue wieder entbehren muß.

Papini und Der große florentinische Schriftsteller Giovanni Papini, der mit
der Teufel geistiger Lebendigkeit das biblische Alter schon vor geraumer

Zeit überschritten hat, ließ unlängst sein Buch über den Teufel,
nämlich Aufzeichnungen zu einer künftigen Diabologie, erscheinen, und es regnet

Rezensionen, die vielfach begeistert sind. Man sieht, daß, wenigstens in
Italien, das Interesse am Teufel noch nicht erloschen ist, weil dort viele
Menschen recht gut wissen, daß, wer den Teufel leugnet, unvermeidlich auch Gott
leugnet. Wenn nun Papini, nach dem Beispiel vieler anderer Schriftsteller, vom
alten Origenes an, vielleicht durch die Vorstellung des einst obersten und
herrlichsten aller Engel berückt, eine Art Mohrenwäsche an Luzifer versucht und
die Möglichkeit seiner Erlösung und einer göttlichen Amnestierung der
Höllenbewohner umspielt, so begibt er, der entschiedene, aber auch verwegene Katholik,

sich aufs Glatteis, fast aufs Eis, wo, laut Dante, der Höllenfürst in seiner
dreigesichtigen Verfratzung der himmlischen Dreifaltigkeit im untersten Male-
bolge des Infernos eingefroren ist. Die vatikanischen Instanzen haben das Buch

629



beanstandet, aber seiner glaubenskräftigen Haltung wegen, wie, es scheint, nicht
auf den Index setzen wollen. In Heft 2486 von «La Civiltà Cattolica» untersucht
Pater S. Fruscione (S. I.) den Succus des fesselnden Buches und scheidet
Bizarres von Rechtgläubigem. Genau gesagt: er verurteilt das Buch genau so,
wie einst das Fünfte Oekumenische Konzil 543 des Origenes Lehre von derApo-
katastasis, der Wiederherstellung nämlich des Luzifer und seiner Gefolgschaft,

verdammt hat. Und diese Verdammung wird nicht nur von der
römischen, sondern, nebenbei bemerkt, auch von der Ostkirche festgehalten. Papini
nimmt die Erlösbarkeit des Teufels an, indem er argumentiert, daß die Hölle
keine wirkliche Ewigkeit habe, da sie ja einen Anfang habe und demgemäß
wie alles Kreatürliche auch enden müsse. Ihre Ewigkeit dauere nur bis zu dem
geheimnisvollen Endpunkt der Zeiten. Ueberdies müsse Gottes unermeßlicher
Liebe das unendliche Unglück des einst herrlichsten der Engel so sehr schmerzen,

daß diesem schließlich verziehen würde, vielleicht mit Hilfe des Menschen.
Es scheint aber weder bei Papini noch bei dem ihn widerlegenden klugen
Jesuitenpater genügend betont, daß die Position des Urbösen gerade darin
besteht, daß es Gott und das Gute nicht will, es ablehnt und haßt. Die abtrünnigen

Kinder Gottes werden nicht verdammt, sie verdammen sich selbst. Und
in der Frage des freien Willens, also der Möglichkeit einer Entscheidung wider
den Ewigen, hat sich Gott seinen Kindern gegenüber gewissermaßen der All-,
macht begeben. Nun, diese Dinge übersteigen die Kräfte des erdenmenschlichen
Verstandes. Im inneren Erleben können sie sich ganz lösen und erfüllen; ganz
Wort werden können sie nie. Die Kirche kann sich ein Buch wie dasjenige Pa-
pinis, so berühmt und klug und katholisch der Autor immer sein mag, unmöglich

gefallen lassen. Ganz von innen besehen aber sind dieses umstrittene Buch,
dessen Autor sich regelrecht zum Advocatus Diaboli macht, und seine Rezension

im Organ der Gesellschaft Jesu freundliche und ein bißchen verschmitzte
Spielereien von nach Licht dürstenden Gemütern. Ein Glück, daß solche Dinge
noch zur Diskussion stehen und doch nicht von unserer herrlichen Blech- und
Benzinkultur zerpatscht werden! Es darf vielleicht noch bemerkt werden, daß
der Name Herrn Papinis ihn als kleinen Papst gleichsam kennzeichnet, wenn
auch nur als einen Gegenpapst oder Literaturpapst. Aber nicht einmal Päpste,
wie unfehlbar immer sie sein mögen, können wissen, ob beim Teufel
Möglichkeit oder Neigung bestehen, die eigene nihilistische Gesinnung, die
rettungslos scheinende Urnegation aufzuheben. Der Abfall von sich selbst müßte
ihn doch eigentlich retten? Heine hat einmal spöttisch behauptet: «Der Initiator
stirbt — oder wird abtrünnig»; wenn der Initiator der Hölle abtrünnig wird,
dann müßte die Schöpfung aufhören, diese unheimliche Coincidentia opposi-
torum. Die kosmogonischen Vorstellungen der Inder haben solche Gedanken
schon längst zu Ende gedacht, bevor die Doktoren der Kirche, die Scholastiker,
die Ketzer und Herr Papini in ihre Spinnennetze geraten sind.

Schnurrbartspitzen Ein rechtgläubiger Gegenpapst des atheistischen Kunst-
mit Dattelsaft papstes Pablo Picasso möchte gar zu gerne Herr Salvador

Dali sein, und so pocht er gewaltig an die Tore Roms, um
seinen hispanischen Landsmann, den ungläubigen Friedenstäuberich und
Monstremaler, nach dessen Siegeszug durch die Ehrenpforten der
snobistischkommunistischen Intellektuellen ehern zu übertönen. In einer Nummer des

Meraner «Standpunkt» wurde mit blühender journalistischer Phantasie von
Herrn Montanelli über römische Pläne des Maler-Hidalgos in Form von
Gesprächen zwischen Dali, aristokratischen Damen und den Inhabern eines
besonders verschmockten römischen Kunstsalons berichtet. Es ist die Frage, ob

630



Rom, dem im ganzen die Picasso-Ausstellung nichts als Unbehagen bereitet hat,
eine Invasion von Dalis Bildern sympathischer finden wird. Mögen diese Bilder
noch so katholisch sein (was wir sogar bezweifeln), so sind sie doch kaum
weniger scheußlich als diejenigen Picassos, ohne Picassos (virtueller) Begabung
im mindesten gewachsen zu sein. Vorläufig dürfte der Aufschwung gen Himmel

noch am deutlichsten in Herrn Dalis herrlich emporgezwirbeltem Schnurrbart

(mit Hilfe von Dattelsaft, wie der Meister verkündigt) ausgedrückt sein,
wie ich mich in der Halle des Grand-Hotels überzeugen durfte, während seine
Bilder eher dem entsprechen, was man in Kreisen der Wiener Leopoldstadt
einst mit Recht als meschugge bezeichnet hat.

Corelli akustisch Nach der Dreihundertjahrfeier für den 1653 in Fusignano
und optisch bei Bologna geborenen großen Musiker Arcangelo Corelli

wurde in den edlen Räumen des Palazzo Braschi in Rom
eine hübsch zusammengestellte Gedächtnisschau von Dokumenten und
Partituren, Bildern und Stichen gezeigt, die das Leben und Schaffen dieses eigentlichen

Begründers der Geigenliteratur und die Atmosphäre des damaligen Rom
vergegenwärtigt. Corelli war Orchesterdirigent der Königin Christine von
Schweden, die nach ihrer Abdankung und Konversion in Rom ein
aufsehenerregendes und schrulliges, aber kulturellen Dingen verhältnismäßig
aufgeschlossenes Leben führte. Es sind vor allem die alten und neuen Ausgaben
von Coreliis 60 Kirchen- und Kammersonaten sowie von seinen 12 Concerti
grossi mitausgestellt worden. Anmutig bereichert war das Ganze durch
wundervolle alte Musikinstrumente, insbesondere Lauten, Violen, Pochettes
(schmalgebaute Taschengeigen), Virginale (wie man früher, zumal in England,
die Clavicembali nannte) und Psalter. Man bemerkte auch ein zusammenlegbares

Cembalo, ein Serpent und eine riesige «Tromba Marina». Der
sympathische, zumindest in seinen Arbeiten wunderbar ausgeglichene Meister
Corelli brachte hochgeachtet die zweite Hälfte seines Lebens in Rom zu, wo er,
auch von den Kardinälen Pamphilij und Ottoboni protegiert, in einem hübschen
und sonnigen Haus an der Piazza Barberini lebte. Im «Notiziario delle Cele-
brazioni ecc.» (2) berichtet Mario Rinaldi, der bekannte römische
Musikkritiker und Verfasser der 1953 in Mailand erschienenen großen Corelli-Bio-
graphie, von des Komponisten Beziehungen mit den Malern seiner Zeit, die
nicht nur innige Freundschaften mit Bonaventura Lamberti, Francesco Tre-
visani, Carlo Maratta und Carlo Cignani zeitigten, sondern vor allem zu einer
beachtlichen Bildersammlung führten, an welcher der Meister so innig wie an
seiner Musik gehängt haben soll. Dieses Faktum scheint uns überaus
bemerkenswert. Alle Künstler und schöpferischen Männer von Wert waren offen
oder insgeheim vielseitig, wofern sie mehr als Talent, nämlich Genie, hatten
und deswegen mit ihrer Begabung in den Tiefen der Gottheit wurzelten. Der
echte Künstler ist der Antispezialist. Es ist schwer, sich einen ganz und gar
unmusikalischen Maler oder Architekten oder Bildhauer vorzustellen, ebenso
wie ein innerlich stockblinder großer Musiker nicht so recht vorstellbar ist.
Aber es reicht nicht nur über die wichtigsten Sinne des Auges und Ohrs,
sondern über den ganzen Inbegriff des Daseins hinweg, was den großen Menschen
ausmacht. Wenn auch nicht alle so offen universell gewesen sind wie Alberti,
Leonardo, Michelangelo, Goethe und Wagner, so trugen die anderen und
ähnlichen dieser Größenordnung, sogar auch die Dii minorum gentium, unent-
hüllt das gesamte Universum in sich. Sonst würde ihnen keine einzige nennenswerte

Schöpfung geglückt sein, Schöpfung aus Liebe nämlich, die das Universum

zeugt und schafft.

631



Gedichtübertragungen In «L'Approdo» (II/3), der verschwenderisch ausge¬
statteten Zeitschrift des italienischen Radios, blätternd,

stieß ich auf Uebertragungen von Mörike-Gedichten (Emilio Castellani), die
vom Dritten und schwer intellektuellen Programm gesendet worden sind. Es
liegt mir fern, diese Uebersetzungen als mißglückt zu bezeichnen. Aber es
schmerzt mich immer wieder, daß in solchen Uebertragungen fast stets Rhythmus

und Reim unterschlagen sind, und zwar vielleicht nicht deswegen, weil
es so schwierig ist, solche Dinge parallel in einer anderen Sprache wiederum
zu formen, wie Siegfried das Schwert Nothung zerfeilt, um es neu zu gießen
und zu schmieden —, sondern weil in Italiens neuerer Dichtung eine Art Phobie
gegen die klassischen poetischen Rhythmen und insbesondere gegen den Reim
ausgebrochen ist. Darüber ist fast die gesamte moderne Dichtung zu einer Art
Prosa geworden, die durch dekorative Künste zu Scheinpoesie umgewandelt
worden ist. Haben alle diese Dichter denn nicht bemerkt, daß die freien Rhythmen

das Schwierigste und Gefährlichste von allem sind? Glauben sie sich alle
so genial und so mutig, daß sie die Gefahren und Aufgaben der ungebundenen
Poesie zu bestehen wagen? Kinder, die mit dem Feuer spielen. Was aber Mörike
betrifft, bei dem Reim und Rhythmus alles ist, was bleibt von ihm übrig, wenn
man diesen Dingen überhaupt nicht Rechnung trägt, was anderes als die Scherben

einer zu Boden geworfenen kostbaren Kristallschale?

Lorenzo Lotto Die Lebensleistung dieses geheimnisvollen und poetischen,
einst eher unglücklichen und wenig erfolgreichen Vaganten

auf der Ausstellung in Venedig hat manchem Betrachter die Augen geöffnet
und ihm gezeigt, daß es immer wieder unbeachtete Größe zu entdecken gibt.
Licisco Magagnato hat in «Comunità» (19) mit Recht bemerkt, daß «dieser
ausgezeichnete Maler bisher nur den Spezialisten bekannt» war. Vielleicht ist
es auch besinnlichen Menschen vor diesem Künstlerwerk klar geworden, daß
man mit bloß ästhetischer Anschauung gerade solchen Arbeiten nicht auf
den Grund sieht. Das Verdienst ungewöhnlichen Könnens und feinsten
Geschmacks in der Farbgebung, im kompositioneilen Einfall, im Reichtum der
Themen und Gedanken, in der gerade für venezianische Verhältnisse
ungewöhnlich soliden Zeichnung — Hände, Gelenke, Draperien! — erschöpft den
Gehalt dieser Kunst nicht im mindesten. Man könnte ihr sogar vorwerfen,
daß sie sich zu leicht und zu oft fremden Einflüssen hingibt (von Vivarini
und Giorgione bis Dürer und Raffael). Aber es ist nur das Zeichen
ungewöhnlicher Aufgeschlossenheit und einer reichen Seele, die unaufhörlich sich
sehnt und sucht und es sicher schwer hatte, verstanden zu werden, weil sie
ihrer an sich so bedeutenden Zeit dennoch vorauseilte, hierin vielleicht
Correggio verwandt, ohne dessen Glätte und Verfänglichkeit mitzubesitzen,
also der Eigenschaften entratend, mit denen man in der Welt oft sein Glück
macht. Im allgemeinen kannte man bisher Lotto mehr als Porträtisten denn
als Baumeister komplizierter, den Rahmen des Zeitstils durch merkwürdige,
oft fast manierierte Beweglichkeit sprengender Kompositionen mit zuweilen
köstlichen Landschaften im Hintergrund. Nur wenige aber bemerkten (als
erster wohl G. F. Hartlaub), daß das bestimmende Moment dieser Art von
Kunst in Geheimnissen zu suchen ist, die Lorenzo Lotto, wie mancher andere
Renaissancekünstler, wohl in mystischen Sodalitäten erfuhr und sozusagen
«maurerisch» bearbeitete. Das ist nichts Außerkünstlerisches, sondern gerade
der Auffassung solcher Bünde gemäß, die ja den Weltenschöpfer und -lenker
als Architekten und Künstler des Universums zu erahnen bemüht sind.
Demgemäß ist die Kunst Lorenzo Lottos voller Symbolik. Rolf Schott

632



DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Arbeiter- Die französische Institution der Arbeiterpriester ist zehn Jahre alt.
priester Ohne die Verhaftung bolschewisierender Arbeiterpriester bei den

Pariser Demonstrationen gegen Ridgway wäre sie bei uns und in
Deutschland kaum beachtet worden. Der moderne Nachrichtendienst hebt Zeit
und Raum auf, aber nicht die Entfernung zwischen den geistigen Bemühungen
der Völker. Dazu kam freilich jetzt noch die angekündigte Revision des
Arbeiterpriestertums durch den Vatikan. Als Hüter der Tradition darf er nicht
von heute auf morgen eine Revolutionierung der Priesterpflichten zulassen. Es
ist imponierend, daß er dennoch das Neue assimiliert. Die Hierarchie der Kirche
kann aber kein Laienpriestertum dulden, ohne sich selber preiszugeben. Der
Protestantismus erlaubt Laienpriester, aber er besitzt keine Arbeiterpriester.
Der Katholizismus ist umfassend genug, sie zu stellen; freilich kann er die
Spannung zwischen dem Laien und dem Geweihten in einer einzigen Person
nicht behandeln, als ob sie nicht existierte. Der Lettner trennt in den Kathedralen

Chor und Mittelschiff, Meßopfer und Meßempfänger. In Frankreich,
das immer reich an Neuerern war, haben nun vor zwölf Jahren Priester, die
der Entgötterung der Massen sich erbarmten, die Lettnertüre aufgestoßen, um
zu den Menschen der Fabriken vorzudringen. Sie ertrügen es nicht länger,
daß Millionen Franzosen die Kirchen nicht mehr sehen, daß selbst ihre Bauten
für sie unsichtbar geworden sind. Daher der kühne Entschluß, in ihrer Person
die Kirche mitten ins Proletariat zu verpflanzen, die Arbeiter durch die höchste
Form der Belehrung, die es gibt, zurückzugewinnen, durch das Opfer der
eigenen Sicherheit und Bequemlichkeit.

Haben die Arbeiterpriester Erfolg? Er konnte nicht größer sein, als Proteste
von allen Seiten zu provozieren. Bei den Bolschewisten gegen ihr Erscheinen:
Sartre hat ihn im «Diable et le Bon Dieu», im Dialog zwischen Nasty und Heinrich,

der Arbeiterpriester geworden ist, dramatisiert:

Heinrich: Nasty! Nasty! Pourquoi ne m'aimiez-vous pas? Que vous ai-je fait?
Nasty: Tu nous as fait que tu es curé et qu'un curé reste curé, quoi qu'il

fasse.

Heinrich: Je suis l'un de vous, pauvre et fils de pauvre.
Nasty: Eh bien, cela prouve que tu es un traître, voilà tout.

In der Kirche protestierten die Hüter des Glaubensgutes gegen die Assimilation

der Arbeiterpriester an ihre Umgebung, gegen das Einsickern marxistischer

Grundsätze, gegen die Vermischung der Geweihten mit den vom Papst
in den Acht getanen Bolschewisten. Es wäre billig, darüber zu spotten, und ich
glaube, die Gegenfragen, die J.-P. Dubois-Dumée in den Frankfurter Heften
(12) zitiert, genügen. Mauriac wollte sich im Figaro auf den Einwand der
«marxistischen Infektion» gar nicht einlassen: «Ist das Evangelium jemals ohne
Risiko verbreitet worden?» Im Courier de Genève fragte René Leyvraz: «Wer
wagte zu behaupten, daß der Priester kein Risiko eingehe, wenn er das
Evangelium in Kreise der .Bourgeoisie' oder der mondänen Welt trägt? Die Risiken
sind hier vielleicht subtiler, aber nicht minder groß und beängstigend. Manch
ein Priester ließ sich vom mondänen Leben anstecken.» In der kanadischen
Zeitung Notre Temps bestreitet Daniel-Rops die Gefahr überhaupt:
«Außerordentlich selten unterliegt ein Arbeiterpriester. Wunderbarerweise ist die
Berufung dieser jungen Gläubigen stark genug, um sie ohne Soutane, ohne eine

63 3



einzige der Gewohnheiten, der Annehmlichkeiten, von denen die übrigen Priester

umgeben und beschirmt sind, in ungeminderter Treue zu ihren Gelöbnissen
zu bewahren. Sie hören es nicht gern, wenn man .von ihrer ,Heiligkeit' spricht,
aber es ist dennoch Heiligkeit, von der sie Zeugnis geben.»

Dieses Wort von der Heiligkeit hat Schule gemacht, denn wenn in Frankreich
keineswegs alles mit einer Chanson endigt, so findet doch jedes große Thema
seinen Romancier, fand das der Arbeiterpriester mehrere. Die positivste Darstellung
scheint Gilbert Cesbron in dem Roman Les Saints vont en Enfer gegeben zu
haben, der auch deutsch im Verlag der Frankfurter Hefte erschienen ist. Das
persönliche Opfer der Arbeiterpriester ist nicht größer als das der Missionäre
in den Sümpfen der Kolonialwelt, bei Primitiven und Fanatikern, und ich
glaube, der Curé von Ars, nach dessen Vorbild Bruce Marshall seine rührenden
Heiligen der Großstädte bildet, brachte keine geringeren Opfer. Ueberhaupt
ist das Leiden der freiwilligen Proletarisierung der schicksalsmäßigen niemals
gleichzusetzen. Es gab in Deutschland, England, Oesterreich vermögende Leute,
die aus moralischer Solidarität nur dritter Klasse fuhren; aber sie kamen in
ihrem opulent ausgestatteten Heim an, auf dessen Bequemlichkeiten sie so
wenig ganz verzichten konnten wie Tolstoj. Ihr Opfer war gering und außerdem

widerruflich, so daß es nie mit dem Leid der unwiderruflichen Armut
verglichen werden kann. Immerhin wirbt dieser Romantitel für eine große Sache,
während Aljins Jésus incognito zwar eine Schwäche dieser Missionstätigkeit
pointiert, aber ihrer Bedeutung so wenig gerecht wird wie alle entlarvende
Geschichtsschreibung, die große Vorgänge auf das Niveau der Entlarver
hinabzieht.

Mit den Problemen der Arbeiterpriester setzten sich in den letzten Monaten
in Deutschland die Frankfurter Hefte (12), Merkur (71) und Links, Monatsschrift

für demokratischen Sozialismus (16), auseinander. Esprit, dessen Gründer

Emmanuel Mounier durch diese Entwicklung des Katholizismus wunderbar
gerechtfertigt wird, nahm in einem Beitrag von Jean Lacroix (12) zur Kirchenlage

in diesem folgenschweren Konflikt zwischen Gegenwartsaufgabe und
Traditionsverpflichtung Stellung. In Preuves (33) findet man einen kürzeren
instruktiven Beitrag. Gemeinsam ist allen diesen Darstellungen das positive
Urteil. So altmodisch ist außer den Kommunisten niemand mehr, klerikale
«Machenschaften» dahinter zu wittern.

Die Bewegung begann mit einer Untersuchung des Jocisten-Priesters Abbé
Godin und des Abbé Daniel über die Entchristianisierung Frankreichs. Das 1943

in einer Broschüre La France, pays de mission? veröffentlichte Material wirkte
in katholischen Kreisen alarmierend. So schlimm hatte man sich die Dechristi-
anisierung Frankreichs doch nicht vorgestellt. Die Schrift teilte Frankreich in
drei geographisch verflochtene Regionen der Entchristlichung ein. Man fand ein
in Gesinnung und Kultur katholisches, zudem auch noch praktizierendes Fran-
zosentum in Stadt und Land. Hierauf folgten Gebiete, in denen kein praktizierender

Katholizismus mehr anzutreffen war, doch herrschte in ihnen noch
eine christliche Zivilisation. Schließlich entdeckten die beiden Geistlichen ein
heidnisches Frankreich, in dem das Christentum weder praktizierend noch
kulturell oder gar moralisch anzutreffen ist. Es war Heidenland, und es soll nach
dem Muster der Ueberseemissionen der Kirche gewonnen werden. Wie Frankreich

in seinen großen Missionären Männer besaß, die Araber unter Arabern,
Chinesen unter Chinesen, Afrikaner und Südseeinsulaner in ihren Missionsgebieten

geworden waren, so sollten nun, forderte Godin, die Missionäre
Matrosen unter Matrosen, Lastwagenführer unter Chauffeuren, Staudammarbeiter
in den Elektrifizierungsgebieten, Bergarbeiter unter Bergarbeitern werden.

634



Abbé Godin hatte schon vor Veröffentlichung seiner Schrift den Kardinal
Suhard für die Gründung einer Innenmission gewonnen. Es entstanden die
«Mission de Paris» und die «Mission de France». Zur Ausbildung von Arbeiterpriestern

wurde das Seminar von Limoges geschaffen. Die Arbeiterpriester
gehören zur «Mission de Paris», während die «Mission de France» die innere
Mission auf nichtindustriellen Gebieten betreibt. Die «Mission de France» umfaßt

gegenwärtig dreihundertfünfzig Geistliche und hundertfünfzig Seminaristen.

Die «Mission de Paris» zählt dagegen nur fünfundzwanzig Priester, von
denen etwa zwanzig als Arbeiter tätig sind. Im Laufe dieser zwölf bis dreizehn

Jahre gab es bisher im ganzen nur um hundert Arbeiterpriester. Sie
unterstehen alle der Hierarchie, sind aber keiner Kirche zugeteilt. Die Messe
lesen sie in ihren proletarischen Behausungen oft auf einem Küchentisch; aber
sie haben dort Zuhörer, die eher zur Messe in die benachbarte Küche als in die
benachbarte Kirche gehen. Geheime Messen sind in Frankreich nichts
Neues, Balzac hat sie in seiner Novelle «Un épisode sous a la terreur» beschrieben;

eine düstere Behausung wird zum Heiligtum.
An dieser Stelle muß aber auch eine Gegenberechnung über die Position des

Katholizismus in Frankreich berücksichtigt werden. Man findet sie im Hochland

(ILVI/2). Klaus Scholl gibt auf die Frage, ob Frankreich noch ein christliches

Land sei, eine positive Antwort. Wie überall sonst ist der Beruf des
Klerikers im Rückgang. Die demographischen Umwälzungen haben fünfzehntausend

Pfarreien priesterlos gemacht. Tausende Geistliche sind in den Kriegen
gefallen, mehr als ein Drittel ist über sechzig Jahre alt, und doch stellt Frankreich

zahlenmäßig, in Proportion zum Klerus aller anderen Länder der Welt,
achtmal mehr Priester, als der eigenen Bevölkerungszahl entspräche. Die
unbesetzten Pfarreien dienen einer so geringen Gemeinde, daß ihre Verwaisung
nur bescheidene Teile der Bevölkerung trifft. Infolgedessen erhalten zahlreiche
Pfarreien einen gemeinsamen Seelsorger, diese bilden unter sich Gruppen, die
Aemter werden verkoppelt, um die Geistlichen nicht allem Kontakt mit den
Amtsbrüdern zu entfremden.

Als Jocist (Mitglied der Jeunesse Ouvrière Chrétienne) hat Abbé Godin die
Entchristlichung unter dem Eindruck seiner Arbeitererfahrungen offenbar
generalisiert. Die anspruchsvolle Monatsschrift Réalités (Auflage: 156 000) hat
durch eine Gegenumfrage 80 Prozent Franzosen erfassen können. 85 Prozent
der Gefragten hielten sich selbst für Katholiken; es trugen sich 14 Prozent in
die Rubrik der Eifrigen ein, 37 Prozent in die der Normalen, 17 Prozent in die
der Lauen, 26 Prozent in die der Nichtausübenden. Unter den 26 Prozent
verwahrten sich viele gegen die Annahme des Atheismus und erklärten, christlicher

als viele Praktizierende zu sein. Ein Siebentel (der 26prozentigen) nahm
die Zehn Gebote zu seiner einzigen Richtschnur. Nach dem Gottesdienstbesuch
gibt es in Frankreich 40 Prozent «gute Katholiken», nur 10 Prozent lassen ihre
Kinder nicht taufen, 73 Prozent verlangen auf dem Totenbett priesterlichen
Beistand. 50 Prozent lehnen die bloße Ziviltrauung ab. Unter den Gegnern der
Kirche umfaßt der höchste Prozentsatz nicht die Proteste gegen die katholischen

Parteien, sondern gegen die strikte Ablehnung von Ehescheidung und
Geburtenkontrolle durch die Kirche. Immerhin stellen sich 50 Prozent der
Befragten unter den Schutz der Heiligen.

Die soziologische Durchforschung der katholischen Struktur Frankreichs ist
zu einer selbständigen Wissenschaft geworden, deren Hauptvertreter Jean
Calvet und Professor Gabriel Le Bras sind. Le Bras mißtraute Antworten auf
Fragebogen und hat bisher fünfzig von siebenundachtzig Diözesen
christlichsoziologisch aufs gründlichste durchforscht. In seiner Introduction à l'Histoire

635



de la Pratique religieuse en France hat er neue soziologische Methoden auf
diesem Gebiet eingeführt. Die Ergebnisse wichen aber nicht wesentlich von
den Ergebnissen der Réalités ab. Immerhin läßt sich die Frage, wie katholisch
Frankreich ist, nicht bloß quantitativ errechnen. Die Jesuitenzeitschrift Etudes
beurteilt die Lage weniger nach dem Verhalten der Masse — die die geistigen
Einflüsse eines ganzen Jahrhunderts verspätet reflektiert — als nach der
Rechristianisierung der französischen Intelligenz mit ihrem noch ganz unabsehbaren

Einfluß auf die Massen der nächsten Jahrzehnte. In der Monatsschrift
Ecclesia (Auflage: 98 000) wurde 1952, zum 150. Jahrestag von Chateaubriands
Génie du Christianisme, mit Genugtuung festgestellt, daß der Geist des
Christentums in der heutigen französischen Literatur existiert, es bestehe daher
kein Bedürfnis, ihn neu zu schreiben. Die Association des Ecrivains Catholiques
zählt vierhundert eingeschriebene Mitglieder; man hätte zu Zeiten Chateaubriands

weder so viele noch so bedeutende Autoren versammeln können. Unter
den katholischen Zeitschriften des Landes wirken auf der Höhe der Zeit außer
den schon genannten mit La Vie catholique illustrée (Auflage 500 000), die
dominikanischen Zeitschriften La vie intellectuelle und La Vie spirituelle, die
neue soziologische Zeitschrift L'Actualité religieuse dans le Monde. Auch die
junge Generation strömt zum Katholizismus zurück. Die katholische Studententage

hatten 1900 kaum hundert Teilnehmer, heute sechstausend. Viele
Studenten hören auch werktags die Messe. In der Erzdiözese Paris wurden in den
letzten zwanzig Jahren hundertsiebenundzwanzig neue Kirchen gebaut.

Die Bedeutung der geistigen Rechristianisierung Frankreichs wurde wiederholt

von Kardinal Feitin und im Januar 1953 auch vom Papste anerkannt. Wie
zu erwarten war, hat die Arbeitermission zu einer Vermengung priesterlicher
und gewerkschaftlicher Pflichten geführt, die sich nicht mit der Verwerfung
des Bolschewismus durch den Vatikan vereinigen ließ. Aber wenn man von
Ausnahmen, wie der Beteiligung von Priestern an bolschewistischen
Straßendemonstrationen, absieht, ist die von Kardinal Feitin zitierte Gefahr: aus dem
Engagement der Priester zur Christianisierung der Arbeiter könne ein
Engagement der Kirche zu Gunsten bolschewistischer Institutionen werden, nicht
gerade groß. Aus der Struktur der französischen Arbeiterklasse ergibt sich
allerdings ihre Bindung an die bolschewistische Gewerkschaftsbewegung, so daß
es den Priestern, die in den Fabriken gesetzwidrige Mißstände vorfinden, gar
nicht möglich ist, sie mit Hüfe anderer Organisationen als eben dieser zu
bekämpfen. Die Priester nähern sich auch nordafrikanischen Arbeitergruppen,
die sich noch in einem vorproletarischen Zustand der Wehrlosigkeit befinden
und die für priesterlichen Beistand zur Einhaltung von Arbeitsverträgen
besonders dankbar sind. Der Arbeiterpriester wird oft genug mitten in den Konflikt

zwischen seinen Funktionen gestellt und kann keiner anderen Richtschnur
folgen als der Parabel des barmherzigen Samariters.

Ehrliche Bedenken des hohen Klerus wurden denn auch von den Pächtern
des Christentums zu einer Kampagne gegen die Arbeiterpriester ausgebeutet,
und es wurden wirksame Argumente gebraucht, um eine gute Sache zu
verdächtigen. Der Observateur catholique konnte eine anonyme Zuschrift aus
industriellen Kreisen gegen die Gefahren des Arbeiterpriestertums veröffentlichen,

in der freilich kein Wort über die ökonomische Verelendung der Massen
steht, die allein die Macht der bolschewistischen Partei in einem so intelligenten
Land wie Frankreich erklärt. Wie so oft stimmt die Reaktion von «rechts» und
«links» miteinander überein, denn auch die «Humanité» denunzierte unter der
Feder von Madame Thorez «l'activité avilissante, démoralisante de certains
prêtres ouvriers». Der Vatikan stand daher wirklich vor der Aufgabe, ein seit

636



über zehn Jahren bewährtes Experiment in festere Formen zu bringen, er
konnte weder die unsicheren Christen, die er gewinnen will, noch die
patentierten Christen, die ihn gewinnen wollen, preisgeben, und so suchte er einen
Kompromiß.

Die Kardinäle Liénart, Gerlier und Feitin haben inzwischen von Rom die
Nachricht gebracht, daß die Evangelisierung der Arbeitermassen unter keinen
Umständen aufgegeben werden darf, auch wenn fünf Bedingungen den
Arbeiterpriestern auferlegt werden, die das Werk, je nach der Handhabe der
Durchführungsbestimmungen, ermöglichen oder still beseitigen werden; es hängt
nunmehr alles vom Geist der Bischöfe ab, aber auch von Frankreich. Wenn
wirklich eine Volksbewegung für die Erhaltung des Arbeiterpriestertums
kämpfen würde, müßte das Haupt der Kirche es sanktionieren. Denn hier sind
die besten Kräfte Frankreichs am Werk. Esprit, der dem gegenwärtigen Frankreich

mit mehr oder minder Berechtigung so vieles vorwirft, spricht durch
seinen Mitarbeiter Jean Lacroix mit tiefer Bewegung von den jungen
Franzosen, die im Seminar von Limoges mit Sorgen die Entscheidung über ihre
Berufung zur Mission erwarten: «Diese Jugend ist, menschlich und christlich,
die Elite Frankreichs, und kein anderes Land hat etwas Gleichwertiges zu bieten.

Man kann nicht nach Limoges gehen, ohne von dem zugreifenden Geist
dieser Seminaristen erschüttert zu werden, von ihrer tiefen Unruhe unter den
Formen des Dogmatismus, von ihrem Sinn für menschliche Bruderschaft, der
durch alle Probleme und Schwierigkeiten hindurchdringt. Zweihundertvier-
undzwanzig junge Menschen haben sich dieses Jahr gemeldet, aber Rom hat
vorübergehend die Wiedereröffnung des Schuljahres außer für rund zwanzig
Seminaristen des fünften Jahrganges gesperrt. Man kann die Wartezeit aber
nicht verlängern, ohne eine unheilbare Katastrophe zu verschulden. Die ganze
Frage ist heute die, ob die unbedingt notwendigen Reformen zu einem neuen
Aufschwung führen, oder ob sie eine Institution bloß konservieren wollen, die
vorher inhaltslos gemacht worden ist.»

James Frazer Times Literary Supplement veranstaltete am 28. August eine
heute Sondernummer Thoughts and Second Thoughts upon some

outstanding Books of the Half-Century 1900—1950: ein
Neudruck der kritischen Beiträge über berühmte Bücher zwischen 1900 und 1940,
die, zum Teil, dann einer Nachprüfung vom gegenwärtigen Standpunkt aus
unterworfen wurden. Keine zweite literarische Zeitschrift der Welt kann sich
eine solche Konfrontation des früheren und heutigen Denkens in Form
literarischer Kritik aus den eigenen Archiven dank der Kontinuität eines
hervorragenden Mitarbeiterstabes leisten. Tradition ist neuerdings ein Ideal jener
geworden, die keine haben, was eine amerikanische Universitätsanekdote
beleuchtet. Der Rektor feierte in einer Ansprache die Traditionen der britischen
Universitäten und erklärte seine Entschlossenheit, diese schöne Einrichtung
in Amerika einzuführen. Die heutige Feier, schloß er, diene der Grundsteinlegung

der amerikanischen Traditionen.
In diesem Sonderheft von TLS fehlte ein Beitrag über das epochebildende

Werk The Golden Bough von Sir James Frazer. Der Goldene Zweig erschien
1890 und konnte deshalb nicht in das Halbjahrhundert der Sondernummer
aufgenommen werden. Aber Epochen lassen sich nicht zahlenmäßig begrenzen,

denn wenige Werke der schöngeistigen Wissenschaft haben einen größeren
Einfluß auf das Halbjahrhundert gehabt, das auf diesem Spezialgebiet mit
Frazer begann und heute über Jung hinaus neue Erforschungen dem menschlichen

Innenraums der zweiten Jahrhunderthälfte überläßt. Eine kritische Aus-

637



einandersetzung mit Frazer wurde denn auch vom TLS und vom Listener
auf den hundertsten Geburtstag des genialen Ethnologen verschoben und im
BBC kontradiktorisch geführt.

Eine zweiseitige Auseinandersetzung mit Frazer ergab sich aus den
Widersprüchen der Persönlichkeit und der Kritik seiner Methoden. Der Welterfolg
eines Zwanzigtausend-Seiten-Werkes, der dauernde Neudruck der von Frazer
selbst besorgten gekürzten Auflage beweisen eine bedeutsame aktuelle
Beziehung zwischen seiner für das Publikum — nicht für die Wissenschaft —
bahnbrechenden Untersuchung primitiver Kulte. In einem der Beiträge wird
der ewige Hang des Menschen zum Aberglauben als Grund für den Erfolg
dieser Geschichte des «Aberglaubens» angegeben. Das Werk bestärkte die
moderne Tendenz zum Aberglauben und erreichte damit das Gegenteil der von
Frazer gewünschten Wirkung. Er wollte den Irrationalismus zerstören und
hat wider Willen dazu beigetragen, seine Legitimierung durch die Psychoanalyse

vorzubereiten.
Frazer geht vom Rationalismus des 19. Jahrhunderts aus, ohne zu bemerken,

daß sein Glaube an die Ratio irrational ist; er will zu den letzten Gründen der
religiösen Symbolik gelangen, um das Christentum in einem System
vergleichender Religionsgeschichte zu relativieren, und er gibt zuletzt allen von ihm
der Diskreditierung ausgesetzten Mythen einen neuen Ewigkeitscharakter.
Durch diese Methode wirkte Frazer auf das viktorianische England ebenso
schockierend wie vor und nach ihm Darwin, Renan, Freud und Einstein. Daß
ehrenwerte britische und europäische Bräuche ihre Parallelen bei den Primitiven

haben sollten; daß, sozusagen, keine colour bar ein englisches oder
kontinentales Volksfest von der frommen Abschlachtung eines Stammesfürsten
oder eines Sündenbockes trennte (auch nicht vom Verbrennen des Zürcher
Sündenbööggs beim Sechseläuten), das wirkte revoltierend, alarmierend,
faszinierend. Die Parallelen, die Frazer zwischen dem Mithrakult und dem Christentum

zog; zwischen Jahreszeitgottheiten, die wie Christus am kürzesten Tag
des Jahres geboren werden oder am längsten, wie der Täufer, erscheinen: sie
fielen in seiner Darstellung nicht immer zugunsten des Christentums aus.
Gegen seine Lehren setzte sich der gesunde Menschenverstand zur Wehr, an
den Frazer und Rutherford, heißt es in einem vierten Beitrag, auch im Listener,
mit einer Inbrunst glaubten, die uns heute fehlt. Für ihn lag die Zukunft der
Menschheit noch bei der Wissenschaft.

Aber wie war es um Frazers eigene Wissenschaftlichkeit bestellt? Victor
White, der Oxforder Theologe, der auch ein Buch über «Gott und das
Unterbewußtsein» geschrieben hat, glaubt nicht, daß Frazer auf Grund seiner Kenntnisse

an der Sorbonne oder an einer deutschen Fakultät für Religionswissenschaft

ein Diplom erhalten würde. Er kannte fast nichts von den Sprachen,
deren Dokumente und mündliche Ueberlieferungen sein Werk wiedergibt.
Er hatte nie im Leben mit einem Andersfarbigen auch nur gesprochen. Die
Spezialisierung der Religionswissenschaft erlaubt dem heutigen Adepten nur
einen bescheidenen Sektor seines Forschungsgebietes kennenzulernen. Der
Widerspruch zwischen Fachkenntnis und Leistung läßt sich bei Frazer nur
durch seine geniale Beziehung zur Mythenwelt der Primitiven erklären. Sein
Instinkt für das Richtige erschloß Quellen und entdeckte Parallelen, die heute
noch, alle Irrtümer und Fehlschlüsse in Rechnung gesetzt, den Goldenen Zweig
zu einer Fundgrube der Religionswissenschaft, Ethnologie und Tiefenpsychologie

machen. Mircea Eliade hat in seinem Monumentalwerk der
Religionsgeschichte, das auf der Höhe der Forschung steht, den Goldenen Zweig viermal
mehr als jedes andere Hauptwerk zitiert, zwanzigmal öfters als die meisten
Quellenschriften.

638



Die Schätzung Frazers hängt davon ab, ob man den Goldenen Zweig als
Sammelwerk von Fakten benutzt oder ob man den Hypothesen folgt, über die
Frazer selbst mit bescheidener Zurückhaltung dachte. Hypothesen und Fakten
sind, wie die Verwendung der Photographie zu Fälschungen beweist, nicht ohne
weiteres zu trennen. Die Sammlung von Fakten kann nicht vorurteilsfrei sein.
Man bewahrt, was man verwenden will; man übersieht, was man noch nicht
versteht. Hypothesen gehen dem Werk Frazers voraus, sie bestimmten seine
Richtung. Eben durch die Beobachtung vorgefaßter Hypothesen erhält das
Werk einen schöpferischen Glanz, der den Eindruck auf die gebildete Welt
vertieft hat.

Liest man die Kapitelüberschriften des Goldenen Zweiges mit dem
gegenwärtigen Bildungsbewußtsein, so sprechen sie von selbst die Bedeutung des
Buches für unsere geistigen Interessen aus. Kapitelüberschriften, wie «Der
Sündenbock», «Der sterbende Gott», «Gefahren der Seele», weisen hinüber in
die Wissenschaft des Unbewußten. Sie berichten nicht bloß von den bizarren
Einfällen oder abergläubischen Institutionen primitiver Völker, sondern sprechen

von unseren eigensten Inhalten. Damit hat aber der Goldene Zweig
aufgehört, ein Sammelbuch ethnologischer Fakten zu sein. Der Zauberer, der die
Wilden beherrschte, ist in Frazer wiederauferstanden, und wenn sein Werk
auch diese alten Mächte brechen wollte, so hat er sie doch über alle Maßen
erneuert, ihre Ewigkeit mitten in unser Leben verpflanzt.

Freilich nehmen wir mit den vergleichenden Methoden Frazers nicht mehr
vorlieb. Sie gehören dem 19. Jahrhundert an, doch interessieren uns heute
weniger die damals so überraschenden Aehnlichkeiten der Phänomene als
ihre zunächst übersehenen Verschiedenheiten. Die phänomenologische Technik,
als deren Meister Victor White in erster Linie Dilthey, Scheler, Heidegger,
Jaspers rühmt, betrachtet die Dinge innerhalb ihres Kontextes, und wenn
Frazer den Anlaß dazu gab, das Material primitiver Religionen in
ethnographische Museen zu verschließen, herrscht heute eine neue Achtung vor dem
sacrum vor; man mißt religiöse Phänomene nicht mehr am Phänomen einer
antireligiösen Methodik. Die vegetativen Gottheiten sind kein bloßes Zubehör
mehr zu früheren Landwirtschaftsformen, denn sie hatten auch den Wert, die
Menschen ihrer materiellen Gebundenheit zu entheben und ihnen andere
Dimensionen als die der täglichen Notdurft zu offenbaren. Eben dieses Bedürfnis
hat Frazers Werk berühmt gemacht. Es hat den modernen Menschen nicht von
seiner «Primitivität» geheilt, sondern in ihr märchenhaft bestätigt.

Frazer versuchte 1913 in Psyche's Task das Verhältnis unserer Seele zu den
Erscheinungen der primitiven Religionen, besonders zu Magie, Angst,
Anbetung, Grausamkeit zu läutern. Aber auch hier scheint Frazer seine,
fanatische Abneigung gegen Aberglauben zu weit getrieben zu haben. Gilbert Murray

bezweifelt, daß heutige Menschen ganz ohne Aberglauben leben können.
Unsere Auffassung von Loyalität, Verrat, Gewissen, Ehre stammt von primitiven

Tabus. Sind wir heute mythengefeit? Die Gegenwart zeigt uns einen
anderen Menschen als den, den Frazer heranbilden wollte. Aber da Mißerfolge
den Philosophen nicht widerlegen können, so war die von Frazer in Meisterprosa

dargestellte magische Welt von gewaltigem Einfluß auf die Dichtung,
Psychologie und Philosophie des 20. Jahrhunderts. Murray bekennt sich zu dem
Griechenwort: die Vernunft ist unser König. Aber das prärationale Verhältnis
zum Tabu ist nicht ausgestorben, und Frazer war gerade da, wor er irrte, ein
Schöpfer der Tabus unserer Zeit.

639



Der englische Wie entwicklungsfähige Gedanken erhalten auch wirkungs-
Morgenstern reiche Dichter durch die Entdeckung von Parallelerscheinun¬

gen, früheren oder späteren, ein Alibi für ihre Originalität,
denn wirkliche Größe ist nie ganz und gar originell; Originalität ist eher
ephemer. Daher werden sicher viele Freunde des Palmström gern von dem
englischen Morgenstern hören, den als Kinderdichter nur Anglisten kennen
dürften. Grete Fischer, die frühere Lektorin des Ullstein-Verlags, entdeckt ihn
für Deutschland in der Englischen Rundschau (2) und stellt ihn auch gleich
in gelungenen Uebersetzungen vor. Es ist Edward Lear, der zur «viktoriani-
schen Hochblüte» gehörte, seit seinem fünfzehnten Jahre von der Malerei
lebte, den Auftrag erhielt, im Hause eines Lord Derby dessen Vogelsammlung

zu malen, und bei diesem Anlaß für die Kinder seines Auftraggebers
pointenlose Strophen schrieb, sogenannte Limericks, deren Sinn in ihrem
Unsinn liegt. Limericks sind offenbar — Grete Fischer wird den Ausdruck als
alte Pragerin verstehen — ein organisiertes Geblödel. Limericks, schreibt sie,
sind fünfzeilige Strophen, deren erster Vers einen Ortsnamen enthalten muß
und die auf eine von dort stammende Person, die einen grotesken Unsinn
begeht oder grotesk witzlos ist, eine Anspielung enthalten. Ursprünglich waren
es Improvisationen, ihr Witz ist mitunter unanständig. Die Limericks für Kinder

sind blühender Unsinn, den Lear köstlich illustrierte. Sein Humor ist auf
eine besondere Weise englisch, er erinnert an AZice in Wonderland, und seine
Harmlosigkeit macht ihn seit Generationen zu einem unverwüstlichen Kinderdichter,

den auch Erwachsene lieben.

Lear ist aber nicht bloß Kinderdichter, sondern wie Morgenstern auch ein
humoristischer Poet für Erwachsene. Field-Marshall Wavell kannte ganze
Gedichte von ihm auswendig, so daß er sie in seine Anthologie von Gedichten,
die er «par cœur» kannte, weil er sie liebte, als Other Men's Flowers aufnahm.
Ich fand hier schon vor Jahr und Tag die humoristische Ballade einer Seefahrt
in einem Sieb und eine Liebesfabel von Katze und Eule. Unter den von Grete
Fischer sehr gut übersetzten, also doch nicht unübersetzbaren Gedichten findet
sich eine Wanderschaft von Tisch und Stuhl ins Freie, die an das Knie, den
Trichter, den Seufzer der Galgenlieder erinnert. Nur daß Lear das Motiv
im Zeitstil zum Wonderland-Märchen macht, so daß eine Ente, ein Käfer
und eine Maus die beiden mehr ans Stehen als ans Gehen gewohnten Möbel,
nachdem sie müde geworden sind, an ihren Zimmerplatz zurückbringen. Eine
neue Volksausgabe dieser Gedichte auf dem Weihnachtsmarkt bewies die
lebendige Verwurzelung dieses Humoristen im englischen Bildungsgemüt.

Felix Stössinger

640



Diese Seite stand nicht für die
Digitalisierung zur Verfügung

Cette page n'a pas été disponible
pour la numérisation

Questa pagina non era a

disposizione di digitalizzazione

This page was not available for
digitisation


	Kleine Rundschau

