Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 21 (1953-1954)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHATU

GOTTHARD JEDLICKAS «PARISER TAGEBUCH»

Es ist in den letzten Jahren iiblich geworden, Tagebiicher zu veroffent-
lichen, teils echte, teils solche, die nachtriglich iiberarbeitet oder mit der
Absicht, daBl sie bereits zu Lebzeiten des Verfassers veroffentlicht werden
sollen, geschrieben wurden. Die Form des Tagebuchs, urspriinglich eine Form
des einsamen Bekenntnisses und der Auseinandersetzung mit dem eigenen
Selbst, wurde zur literarischen Form, die ein Vakuum ausfiillen sollte dort,
wo fiir die epische Gestaltung und Verarbeitung eines Stoffes noch nicht die
Zeit gekommen war, oder wo es an der Kraft zu einer solchen Gestaltung
fehlte. Das Pariser Tagebuch, das der Ziircher Kunsthistoriker Gotthard
Jedlicka verdffentlicht (Band 18 der Bibliothek Suhrkamp; Suhrkamp-Verlag,
Frankfurt, 189 S.), ist von anderer Art und besitzt zunichst nicht die Form
eines fortlaufenden Tagebuches, sondern enthilt eine Folge von Aufsitzen
und Aphorismen zur franzosischen Kunst. Dabei muf} freilich der Begriff
des Aufsatzes genauer formuliert werden, insofern alle diese Aufsitze iiber
Kiinstler, Kunstwerke und kiinstlerische Bewegungen aus einer unmittel-
baren Begegnung heraus wihrend eines Aufenthaltes in Paris geschrieben
sind. Vielleicht wiirde man diese Prosastiicke besser Aufzeichnungen nennen,
wobei aber wiederum dem geistigen Gewicht, das ihnen allen eignet, nicht
Rechnung getragen wire. Jedenfalls aber hat sich Jedlicka eine eigene und
wohlgelungene Form fiir das geschaffen, was er geben will: das Erlebnis der
Pariser, der franzosischen Kunst.

Jedlickas kunstgeschichtliche Werke sind um ihres hohen Ranges willen
bekannt geworden. In diesem Pariser Tagebuch wird in gewissem Sinne die
Atmosphire sichtbar, aus der heraus jene groBleren Werke entstanden sind.
Wir lernen einen fiir das Wesen der Kunst, fiir das Kiinstlerische und fiir den
Charakter des schopferischen Menschen aufgetanen Geist kennen, dem gleich-
zeitig die Fahigkeit eignet, das kaum Sagbare aus dem Erlebnis der Kunst im
Worte auszusprechen. Die Empfianglichkeit und Empfindlichkeit zeigt sich
darum auch dort, wo nicht unmittelbar von Kunst und Kiinstlern die Rede
ist, sondern zum Beispiel vom Pariser Wetter oder von der besonderen Stim-
mung auf «dem linken Seineufer». Hier liest man iibrigens Sitze wie diese:
«Die Kunst wird, hier und anderswo, nur so lange bliihen, als das Leben mit
seinen Opfern dafiir nicht spart, als es, immer wieder, Tausende und Tau-
sende junger Menschen, die sich selber suchen und denen dieses Suchen zur
einzigen lockenden Aufgabe ihres Lebens wird, in diese Stadt ziehen und in
ihr das groBe Abenteuer der Selbstverwirklichung, in der sich die Zeit ver-
wirklicht, versuchen 148t; die Kunst wird nur so lange bliihen, als es sich das
Leben erlaubt, diese jungen Menschen, die oft zu den Besten ihrer Generation

627



gehoren, in diesem Versuch zu Tausenden zu opfern. Den Beitrag, den sie
mit ihrer Leistung oder auch nur mit dem Versuch einer solchen, fiir die
Verwirklichung, fiir die Gestaltung des Weltgefiihls unserer Zeit leisten, wird
allerdings nie genau gemessen werden koénnen.»

Welch ein Licht f&llt hier auf die Entwicklung und das Wesen der Kunst!
Das Schonste aber, was uns dieses Buch vermittelt, sind die Begegnungen
mit Kiinstlern, die meisterlichen Bildbeschreibungen und endlich die Dar-
stellungen grofler Lebenswerke aus der unmittelbaren Begegnung heraus. Daf}
in der Bildbeschreibung eine Kunstleistung besonderer Art vorliegt, wird
heute gerne vergessen, wer aber erfahren will, was ein Meister der Sprache,
der zugleich ein Kenner der Kunst ist, hier zu geben vermag, der lese die
Abschnitte {iber Ingres, «Le bain turc», iiber Gustave Courbet, «Les Demois-
selles au bord de la Seine», oder Degas’ «Grande Danseuse habillées, oder
Henri Rousseaus «La Guerre», nach. Hier ist das Nichtalltiagliche geschehen,
daBl ein Kunstkenner, ein um das Wesentliche des Kunstwerks Wissender,
gleichzeitig die Gabe der Sprache besitzt, die es ihm gestattet, das Geschaute
und Erfahrene, das Erlebte, in der neuen Form des sprachlichen Kunstwerkes,
eben der Bildbeschreibung, wieder erscheinen zu lassen. Hier wird immer
das Kunstwerk als Ganzes dargestellt und beschrieben, aber auch die feinsten
Nuancen im einzelnen ersplirt und in Sprache verwandelt. Unbemerkt fast
werden dem Leser Deutungen und Wertungen vermittelt.

In den Aufzeichnungen, die Begegnungen mit Kiinstlern wiedergeben, ver-
bindet sich immer wieder auf eine unerwartete und frische Weise das Atmo-
sphirische mit der Unterhaltung und Betrachtung eines Einzelwerkes oder
eines Gesamtwerkes. Hier verdienen vor allem die ausgezeichnete Studie
«Georges Braque nach zwanzig Jahrens oder die «Erinnerungen an Josef
Roth» hervorgehoben zu werden. Zwischen Bildbeschreibungen und Begeg-
nungen mit Kiinstlern sind einzelne Betrachtungen iiber Gesamtwerke, so
iiber Matisse, Toulouse-Lautrec, Delacroix, Daumier, van Gogh und Maillol
eingefiigt, die ebenfalls die Unmittelbarkeit der Begegnung und den Bezug
zur Pariser Kunst verraten und deshalb mit dem Begriff Aufsatz nur unzu-
langlich bezeichnet wiirden.

Wir besitzen eine unabsehbare Literatur iiber Paris und seine Kunst, dar-
unter Werke, die bereits klassischen Rang erlangt haben. Gotthard Jedlickas
«Pariser Tagebuch» nimmt innerhalb dieses Schrifttums eine selbstdndige
Stellung ein sowohl durch die Art, wie die Stadt und die Kunst miteinander
in Beriithrung gebracht sind, wie vor allem auch durch die Art, wie hier ein
Kenner der Kunst seine Erlebnisse, Begegnungen, Einsichten und Erkenntnisse
in der Sprache dem Leser iibermittelt. Man kann hier lernen, Kunst zu er-
leben, und damit hat das Buch auch absichtslos und darum gerade intensiv
eine padagogische Bedeutung. Freilich wird mancher Leser mit einer gewissen
Verwunderung feststellen, dafl die groBe Architektur von Paris, die profane
wie die kirchliche, nicht in die Betrachtung einbezogen wurde. Man muf} das
um so mehr bedauern, als man wohl gerne ein Wort dariiber aus der Feder
dieses ausgezeichneten Schilderers gelesen und damit erfahren hitte, wie weit
er eine Beziehung der neuen, gegenwirtigen Kunst zur Kunst der Jahrhun-
derte erkennt. Gerade heute scheint es uns notwendig, solche Beziehungen auf-
zuzeigen, oder, wo sie fehlen, dies ausdriicklich zu bemerken. Otto Heuschele

628



IN ITALIENISCHEN ZEITSCHRIFTEN BLATTERND

Die Madonna Wenn auch nur ein Schatten von Pablo Picasso oder Salvador
von Briigge Dali iiber die Ewige Stadt hinweghuscht wie der eines Flug-
besucht Rom  zeugs, dann gibt es gewaltiges Hosianna- oder Entriistungs-

geschrei, je nachdem, im Blitterwald und im Dickicht der
intellektuellen Zeitschriften. Kommt aber Michelangelos Madonna besuchsweise
von Briigge nach Florenz und Rom, dann gibt es weiter nichts als eine magere
Zeitungsnotiz, die wegen der sie rings einschlielenden Unheils- und Skandal-
chronik nicht so lieblich klingt wie einst die Nachricht des «Wandsbecker Bo-
tens: «Gestern schlug zum erstenmal die Nachtigall> Bemerkt man denn
nicht, daf} dieser Besuch (in der Galerie Barberini) wichtiger ist als jeder
Besuch eines Staatsministers oder einer Primadonna der Literatur, des Films,
des Sports, der Musik, des Theaters — sei sie weiblich oder minnlich? Man
darf das Ereignis auch nicht durch Redensarten von athenischen Eulen baga-
tellisieren, da es ja ohnehin so viel von Michelangelo in Rom gebe. Das sonst
in der gotischen Atmosphédre von Briigge etwas verlorene Marmorbild erlangt
in seiner italienischen Heimatstadt, wo es vor ziemlich genau 450 Jahren ge-
schaffen wurde, eine kiinstlerisch-religiose Kraft und Vollendung ohnegleichen.
Die bis ins Letzte vorgetriebene Ausfiihrung steht in des Meisters Arbeits-
gewohnheiten nahezu einzig da und hat einen Grad sinnlich-geistiger Schon-
heit an Mutter und Kind erreicht, wie ihn nur ganz wenige Schopfungen der
Menschheit besitzen. Die durch Roms Welt- und Geistesherrschaft zu uns her-
iibergerettete Perle der hellenischen Form und Gesittung ist in dieser Arbeit
der Renaissance ruhmvoll enthalten und, trotz unleugbarem Klassizismus, also
Ausgerichtetsein auf das antike Vorbild, iibertroffen: Heidentum und Christen-
tum in lieblicher Versshnung und groBartiger Verschmelzung. Selbst in Mi-
chelangelos Schaffen scheint mir dieser Gliicksfall nur selten und sogar viel-
leicht nur dieses einzige Mal so rein vorzukommen. Ich gestehe, dal mich seit
vielen Jahren kein Anblick eines Kunstwerkes so sehr bewegt hat wie dieser.
Wenn Beispiele im Totentanz und Verneinungswillen zeitgendssischer Kunst
noch zu Umdenken und Umkehr bewegen konnten, so wiirde dieses da, das
zu uns verschlagene Abbild der himmlischen Jungfrau und des géttlichen
Kindes, solches wie kein anderes vermogen. Ich denke mit Trauer an den Tag,
vom dem an Rom diese Statue wieder entbehren muf.

Papini und Der grofle florentinische Schriftsteller Giovanni Papini, der mit
der Teufel geistiger Lebendigkeit das biblische Alter schon vor geraumer

Zeit tberschritten hat, liel unlidngst sein Buch iiber den Teufel,
namlich Aufzeichnungen zu einer kiinftigen Diabologie, erscheinen, und es reg-
net Rezensionen, die vielfach begeistert sind. Man sieht, dal}, wenigstens in
Italien, das Interesse am Teufel noch nicht erloschen ist, weil dort viele Men~
schen recht gut wissen, daf3, wer den Teufel leugnet, unvermeidlich auch Gott
leugnet. Wenn nun Papini, nach dem Beispiel vieler anderer Schriftsteller, vom
alten Origenes an, vielleicht durch die Vorstellung des einst cbersten und herr-
lichsten aller Engel beriickt, eine Art Mohrenwische an Luzifer versucht und
die Méglichkeit seiner Erlosung und einer gottlichen Amnestierung der Hollen-
bewohner umspielt, so begibt er, der entschiedene, aber auch verwegene Katho-
lik, sich aufs Glatteis, fast aufs Eis, wo, laut Dante, der Hollenfiirst in seiner
dreigesichtigen Verfratzung der himmlischen Dreifaltigkeit im untersten Male-
bolge des Infernos eingefroren ist. Die vatikanischen Instanzen haben das Buch

629



beanstandet, aber seiner glaubenskriaftigen Haltung wegen, wie es scheint, nicht
auf den Index setzen wollen. In Heft 2486 von «La Civilta Cattolicas untersucht
Pater S. Fruscione (S.I.) den Succus des fesselnden Buches und scheidet Bi-
zarres von Rechtglaubigem. Genau gesagt: er verurteilt das Buch genau so,
wie einst das Fiinfte Oekumenische Konzil 543 des Origenes Lehre von der Apo-
katastasis, der Wiederherstellung nimlich des Luzifer und seiner Gefolg-
schaft, verdammt hat. Und diese Verdammung wird nicht nur von der romi-
schen, sondern, nebenbei bemerkt, auch von der Ostkirche festgehalten. Papini
nimmt die Erlosbarkeit des Teufels an, indem er argumentiert, dafl die Holle
keine wirkliche Ewigkeit habe, da sie ja einen Anfang habe und demgemil
wie alles Kreatiirliche auch enden miisse. Thre Ewigkeit dauere nur bis zu dem
geheimnisvollen Endpunkt der Zeiten. Ueberdies miisse Gottes unermelllicher
Liebe das unendliche Ungliick des einst herrlichsten der Engel so sehr schmer-
zen, daf} diesem schlieBBlich verziehen wiirde, vielleicht mit Hilfe des Menschen.
Es scheint aber weder bei Papini noch bei dem ihn widerlegenden klugen
Jesuitenpater geniigend betont, dafl die Position des Urbodsen gerade darin
besteht, dal} es Gott und das Gute nicht will, es ablehnt und hal3t. Die abtrin-
nigen Kinder Gottes werden nicht verdammt, sie verdammen sich selbst. Und
in der Frage des freien Willens, also der Moglichkeit einer Entscheidung wider
den Ewigen, hat sich Gott seinen Kindern gegeniiber gewissermaflen der All-
macht begeben. Nun, diese Dinge libersteigen die Krifte des erdenmenschlichen
Verstandes. Im inneren Erleben konnen sie sich ganz losen und erfiillen; ganz
Wort werden konnen sie nie. Die Kirche kann sich ein Buch wie dasjenige Pa-
pinis, so beriithmt und klug und katholisch der Autor immer sein mag, unmog-
lich gefallen lassen. Ganz von innen besehen aber sind dieses umstrittene Buch,
dessen Autor sich regelrecht zum Advocatus Diaboli macht, und seine Rezen-
sion im Organ der Gesellschaft Jesu freundliche und ein biflchen verschmitzte
Spielereien von nach Licht diirstenden Gemiitern. Ein Gliick, dal} solche Dinge
noch zur Diskussion stehen und doch nicht von unserer herrlichen Blech- und
Benzinkultur zerpatscht werden! Es darf vielleicht noch bemerkt werden, daf}
der Name Herrn Papinis ihn als kleinen Papst gleichsam kennzeichnet, wenn
auch nur als einen Gegenpapst oder Literaturpapst. Aber nicht einmal Pépste,
wie unfehlbar immer sie sein mogen, konnen wissen, ob beim Teufel Mog-
lichkeit oder Neigung bestehen, die eigene nihilistische Gesinnung, die ret-
tungslos scheinende Urnegation aufzuheben. Der Abfall von sich selbst miilite
ihn doch eigentlich retten? Heine hat einmal spéttisch behauptet: «<Der Initiator
stirbt — oder wird abtriinnig»; wenn der Initiator der Holle abtriinnig wird,
dann miiBite die Schopfung aufhoren, diese unheimliche Coincidentia opposi-
torum. Die kosmogonischen Vorstellungen der Inder haben solche Gedanken
schon lidngst zu Ende gedacht, bevor die Doktoren der Kirche, die Scholastiker,
die Ketzer und Herr Papini in ihre Spinnennetze geraten sind.

Schnurrbartspitzen Ein rechtgldubiger Gegenpapst des atheistischen Kunst-
mit Dattelsaft papstes Pablo Picasso mochte gar zu gerne Herr Salvador

Dali sein, und so pocht er gewaltig an die Tore Roms, um
seinen hispanischen Landsmann, den ungldubigen Friedenstduberich und
Monstremaler, nach dessen Siegeszug durch die Ehrenpforten der snobistisch-
kommunistischen Intellektuellen ehern zu iiberténen. In einer Nummer des
Meraner «Standpunkt»> wurde mit blithender journalistischer Phantasie von
Herrn Montanelli tiber romische Plane des Maler-Hidalgos in Form von Ge-
spriachen zwischen Dali, aristokratischen Damen und den Inhabern eines be-
sonders verschmockten romischen Kunstsalons berichtet. Es ist die Frage, ob

630



Rom, dem im ganzen die Picasso-Ausstellung nichts als Unbehagen bereitet hat,
eine Invasion von Dalis Bildern sympathischer finden wird. Mogen diese Bilder
noch so katholisch sein (was wir sogar bezweifeln), so sind sie doch kaum
weniger scheuBllich als diejenigen Picassos, ohne Picassos (virtueller) Begabung
im mindesten gewachsen zu sein. Vorlaufig diirfte der Aufschwung gen Him-
mel noch am deutlichsten in Herrn Dalis herrlich emporgezwirbeltem Schnurr-
bart (mit Hilfe von Dattelsaft, wie der Meister verkiindigt) ausgedriickt sein,
wie ich mich in der Halle des Grand-Hotels iiberzeugen durfte, wihrend seine
Bilder eher dem entsprechen, was man in Kreisen der Wiener Leopoldstadt
einst mit Recht als meschugge bezeichnet hat.

Corelli akustisch Nach der Dreihundertjahrfeier fiir den 1653 in Fusignano
und optisch bei Bologna geborenen groflien Musiker Arcangelo Corelli

wurde in den edlen Rdumen des Palazzo Braschi in Rom
eine hiibsch zusammengestellte Gedichtnisschau von Dokumenten und Par-
tituren, Bildern und Stichen gezeigt, die das Leben und Schaffen dieses eigent-
lichen Begriinders der Geigenliteratur und die Atmosphire des damaligen Rom
vergegenwartigt. Corelli war Orchesterdirigent der Konigin Christine von
Schweden, die nach ihrer Abdankung und Konversion in Rom ein aufsehen-
erregendes und schrulliges, aber kulturellen Dingen verh&ltnismifig aufge-
schlossenes Leben fiihrte. Es sind vor allem die alten und neuen Ausgaben
von Corellis 60 Kirchen- und Kammersonaten sowie von seinen 12 Concerti
grossi mitausgestellt worden. Anmutig bereichert war das Ganze durch wun-
dervolle alte Musikinstrumente, insbesondere Lauten, Violen, Pochettes
(schmalgebaute Taschengeigen), Virginale (wie man friither, zumal in England,
die Clavicembali nannte) und Psalter. Man bemerkte auch ein zusammenleg-
bares Cembalo, ein Serpent und eine riesige «Tromba Marina». Der sym-
pathische, zumindest in seinen Arbeiten wunderbar ausgeglichene Meister
Corelli brachte hochgeachtet die zweite Hilfte seines Lebens in Rom zu, wo er,
auch von den Kardindlen Pamphilij und Ottoboni protegiert, in einem hiibschen
und sonnigen Haus an der Piazza Barberini lebte. Im «Notiziario delle Cele-
brazioni ecc.» (2) berichtet Mario Rinaldi, der bekannte rémische Musik-
kritiker und Verfasser der 1953 in Mailand erschienenen groBlen Corelli-Bio-
graphie, von des Komponisten Beziechungen mit den Malern seiner Zeit, die
nicht nur innige Freundschaften mit Bonaventura Lamberti, Francesco Tre-
visani, Carlo Maratta und Carlo Cignani zeitigten, sondern vor allem zu einer
beachtlichen Bildersammlung fiihrten, an welcher der Meister so innig wie an
seiner Musik gehiingt haben soll. Dieses Faktum scheint uns iiberaus bemer-
kenswert. Alle Kiinstler und schépferischen Manner von Wert waren offen
oder insgeheim vielseitig, wofern sie mehr als Talent, ndmlich Genie, hatten
und deswegen mit ihrer Begabung in den Tiefen der Gottheit wurzelten. Der
echte Kiinstler ist der Antispezialist. Es ist schwer, sich einen ganz und gar
unmusikalischen Maler oder Architekten oder Bildhauer vorzustellen, ebenso
wie ein innerlich stockblinder groBer Musiker nicht so recht vorstellbar ist.
Aber es reicht nicht nur iiber die wichtigsten Sinne des Auges und Ohrs, son-
dern iiber den ganzen Inbegriff des Daseins hinweg, was den groen Menschen
ausmacht. Wenn auch nicht alle so offen universell gewesen sind wie Alberti,
Leonardo, Michelangelo, Goethe und Wagner, so trugen die anderen und dhn-
lichen dieser GroBenordnung, sogar auch die Dii minorum gentium, unent-
hiillt das gesamte Universum in sich. Sonst wiirde ihnen keine einzige nennens-
werte Schopfung gegliickt sein, Schépfung aus Liebe nadmlich, die das Univer-
sum zeugt und schafft.

631



Gedichtiibertragungen In «L’Approdo» (II/3), der verschwenderisch ausge=

statteten Zeitschrift des italienischen Radios, bldtternd,
stiel ich auf Uebertragungen von Morike-Gedichten (Emilio Castellani), die
vom Dritten und schwer intellektuellen Programm gesendet worden sind. Es
liegt mir fern, diese Uebersetzungen als miligliickt zu bezeichnen. Aber es
schmerzt mich immer wieder, da} in solchen Uebertragungen fast stets Rhyth-
mus und Reim unterschlagen sind, und zwar vielleicht nicht deswegen, weil
es so schwierig ist, solche Dinge parallel in einer anderen Sprache wiederum
zu formen, wie Siegfried das Schwert Nothung zerfeilt, um es neu zu gieBen
und zu schmieden —, sondern weil in Italiens neuerer Dichtung eine Art Phobie
gegen die klassischen poetischen Rhythmen und insbesondere gegen den Reim
ausgebrochen ist. Dariiber ist fast die gesamte moderne Dichtung zu einer Art
Prosa geworden, die durch dekorative Kiinste zu Scheinpoesie umgewandelt
worden ist. Haben alle diese Dichter denn nicht bemerkt, da die freien Rhyth-
men das Schwierigste und Gefahrlichste von allem sind? Glauben sie sich alle
so genial und so mutig, dal} sie die Gefahren und Aufgaben der ungebundenen
Poesie zu bestehen wagen? Kinder, die mit dem Feuer spielen. Was aber Morike
betrifft, bei dem Reim und Rhythmus alles ist, was bleibt von ihm {ibrig, wenn
man diesen Dingen iiberhaupt nicht Rechnung tragt, was anderes als die Scher-
ben einer zu Boden geworfenen kostbaren Kristallschale?

Lorenzo Lotto Die Lebensleistung dieses geheimnisvollen und poetischen,

einst eher ungliicklichen und wenig erfolgreichen Vaganten
auf der Ausstellung in Venedig hat manchem Betrachter die Augen gedffnet
und ihm gezeigt, dafl es immer wieder unbeachtete Grofle zu entdecken gibt.
Licisco Magagnato hat in «Comunitas (19) mit Recht bemerkt, daB «dieser
ausgezeichnete Maler bisher nur den Spezialisten bekannt» war. Vielleicht ist
es auch besinnlichen Menschen vor diesem Kiinstlerwerk klar geworden, dal
man mit blof} &dsthetischer Anschauung gerade solchen Arbeiten nicht auf
den Grund sieht. Das Verdienst ungewohnlichen Koénnens und feinsten Ge-
schmacks in der Farbgebung, im kompositionellen Einfall, im Reichtum der
Themen und Gedanken, in der gerade fiir venezianische Verhiltnisse unge-
wohnlich soliden Zeichnung — Héande, Gelenke, Draperien! — erschopft den
Gehalt dieser Kunst nicht im mindesten. Man konnte ihr sogar vorwerfen,
daf} sie sich zu leicht und zu oft fremden Einfliissen hingibt (von Vivarini
und Giorgione bis Diirer und Raffael). Aber es ist nur das Zeichen unge-
wohnlicher Aufgeschlossenheit und einer reichen Seele, die unaufhorlich sich
sehnt und sucht und es sicher schwer hatte, verstanden zu werden, weil sie
ihrer an sich so bedeutenden Zeit dennoch vorauseilte, hierin vielleicht
Correggio verwandt, ohne dessen Gldtte und Verfanglichkeit mitzubesitzen,
also der Eigenschaften entratend, mit denen man in der Welt oft sein Gliick
macht. Im allgemeinen kannte man bisher Lotto mehr als Portritisten denn
als Baumeister komplizierter, den Rahmen des Zeitstils durch merkwiirdige,
oft fast manierierte Beweglichkeit sprengender Kompositionen mit zuweilen
kostlichen Landschaften im Hintergrund. Nur wenige aber bemerkten (als
erster wohl G.F.Hartlaub), dafl das bestimmende Moment dieser Art von
Kunst in Geheimnissen zu suchen ist, die Lorenzo Lotto, wie mancher andere
Renaissancekiinstler, wohl in mystischen Sodalitdten erfuhr und sozusagen
«maurerischy bearbeitete. Das ist nichts AuBerkiinstlerisches, sondern gerade
der Auffassung solcher Biinde gemil, die ja den Weltenschépfer und -lenker
als Architekten und Kiinstler des Universums zu erahnen bemiiht sind. Dem-
gemadl} ist die Kunst Lorenzo Lottos voller Symbolik. Rolf Schott

632



DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Arbeiter- Die franzosische Institution der Arbeiterpriester ist zehn Jahre alt.
priester =~ Ohne die Verhaftung bolschewisierender Arbeiterpriester bei den

Pariser Demonstrationen gegen Ridgway wire sie bei uns und in
Deutschland kaum beachtet worden. Der moderne Nachrichtendienst hebt Zeit
und Raum auf, aber nicht die Entfernung zwischen den geistigen Bemiihungen
der Vilker. Dazu kam freilich jetzt noch die angekiindigte Revision des
Arbeiterpriestertums durch den Vatikan. Als Hiiter der Tradition darf er nicht
von heute auf morgen eine Revolutionierung der Priesterpflichten zulassen. Es
ist imponierend, dall er dennoch das Neue assimiliert. Die Hierarchie der Kirche
kann aber kein Laienpriestertum dulden, ohne sich selber preiszugeben. Der
Protestantismus erlaubt Laienpriester, aber er besitzt keine Arbeiterpriester.
Der Katholizismus ist umfassend genug, sie zu stellen; freilich kann er die
Spannung zwischen dem Laien und dem Geweihten in einer einzigen Person
nicht behandeln, als ob sie nicht existierte. Der Lettner trennt in den Kathe-
dralen Chor und Mittelschiff, MeBopfer und MefBempfianger. In Frankreich,
das immer reich an Neuerern war, haben nun vor zwolf Jahren Priester, die
der Entgotterung der Massen sich erbarmten, die Lettnertiire aufgestoen, um
zu den Menschen der Fabriken vorzudringen. Sie ertrugen es nicht ldnger,
daf} Millionen Franzosen die Kirchen nicht mehr sehen, daf} selbst ihre Bauten
fiir sie unsichtbar geworden sind. Daher der kithne Entschlul}, in ihrer Person
die Kirche mitten ins Proletariat zu verpflanzen, die Arbeiter durch die héchste
Form der Belehrung, die es gibt, zuriickzugewinnen, durch das Opfer der
eigenen Sicherheit und Bequemlichkeit.

Haben die Arbeiterpriester Erfolg? Er konnte nicht groBer sein, als Proteste
von allen Seiten zu provozieren. Bei den Bolschewisten gegen ihr Erscheinen:
Sartre hat ihn im «Diable et le Bon Dieuy, im Dialog zwischen Nasty und Hein-
rich, der Arbeiterpriester geworden ist, dramatisiert:

Heinrich: Nasty! Nasty! Pourquoi ne m’aimiez-vous pas? Que vous ai-je fait?

Nasty: Tu nous as fait que tu es curé et qu'un curé reste curé, quoi qu’il
fasse.

Heinrich: Je suis 'un de vous, pauvre et fils de pauvre.

Nasty: Eh bien, cela prouve que tu es un traitre, voila tout.

In der Kirche protestierten die Hiiter des Glaubensgutes gegen die Assimi-
lation der Arbeiterpriester an ihre Umgebung, gegen das Einsickern marxisti-
scher Grundsitze, gegen die Vermischung der Geweihten mit den vom Papst
in den Acht getanen Bolschewisten. Es wire billig, dariiber zu spotten, und ich
glaube, die Gegenfragen, die J.-P.Dubois-Dumée in den Frankfurter Heften
(12) zitiert, geniigen. Mauriac wollte sich im Figaro auf den Einwand der
«marxistischen Infektion» gar nicht einlassen: «Ist das Evangelium jemals ohne
Risiko verbreitet worden?» Im Courier de Genéve fragte René Leyvraz: «Wer
wagte zu behaupten, dafl der Priester kein Risiko eingehe, wenn er das Evan-
gelium in Kreise der ,Bourgeoisie’ oder der mondanen Welt tragt? Die Risiken
sind hier vielleicht subtiler, aber nicht minder grofl und beéangstigend. Manch
ein Priester liel} sich vom mondinen Leben anstecken.s In der kanadischen
Zeitung Notre Temps bestreitet Daniel-Rops die Gefahr iiberhaupt: <Auller-
ordentlich selten unterliegt ein Arbeiterpriester. Wunderbarerweise ist die
Berufung dieser jungen Gldubigen stark genug, um sie ohne Soutane, ohne eine

633



einzige der Gewohnheiten, der Annehmlichkeiten, von denen die iibrigen Prie-
ster umgeben und beschirmt sind, in ungeminderter Treue zu ihren GelGbnissen
zu bewahren. Sie horen es nicht gern, wenn man .von ihrer ,Heiligkeit‘ spricht,
aber es ist dennoch Heiligkeit, von der sie Zeugnis geben.»

Dieses Wort von der Heiligkeit hat Schule gemacht, denn wenn in Frankreich
keineswegs alles mit einer Chanson endigt, so findet doch jedes grofle Thema sei-
nen Romancier, fand das der Arbeiterpriester mehrere. Die positivste Darstellung
scheint Gilbert Cesbron in dem Roman Les Saints vont en Enfer gegeben zu
haben, der auch deutsch im Verlag der Frankfurter Hefte erschienen ist. Das
personliche Opfer der Arbeiterpriester ist nicht grofler als das der Missionédre
in den Siimpfen der Kolonialwelt, bei Primitiven und Fanatikern, und ich
glaube, der Curé von Ars, nach dessen Vorbild Bruce Marshall seine rithrenden
Heiligen der GroBlstddte bildet, brachte keine geringeren Opfer. Ueberhaupt
ist das Leiden der freiwilligen Proletarisierung der schicksalsmifligen niemals
gleichzusetzen. Es gab in Deutschland, England, Oesterreich vermogende Leute,
die aus moralischer Solidaritdat nur dritter Klasse fuhren; aber sie kamen in
ihrem opulent ausgestatteten Heim an, auf dessen Bequemlichkeiten sie so
wenig ganz verzichten konnten wie Tolstoj. Ihr Opfer war gering und auller-
dem widerruflich, so daf} es nie mit dem Leid der unwiderruflichen Armut ver-
glichen werden kann. Immerhin wirbt dieser Romantitel flir eine groBe Sache,
wihrend Aljins Jésus incognito zwar eine Schwiche dieser Missionstatigkeit
pointiert, aber ihrer Bedeutung so wenig gerecht wird wie alle entlarvende
Geschichtsschreibung, die grofle Vorginge auf das Niveau der Entlarver hin-
abzieht.

Mit den Problemen der Arbeiterpriester setzten sich in den letzten Monaten
in Deutschland die Frankfurter Hefte (12), Merkur (71) und Links, Monats-
schrift fiir demokratischen Sozialismus (16), auseinander. Esprit, dessen Griin-
der Emmanuel Mounier durch diese Entwicklung des Katholizismus wunderbar
gerechtfertigt wird, nahm in einem Beitrag von Jean Lacroixz (12) zur Kirchen-
lage in diesem folgenschweren Konflikt zwischen Gegenwartsaufgabe und Tra-
ditionsverpflichtung Stellung. In Preuves (33) findet man einen kiirzeren in-
struktiven Beitrag. Gemeinsam ist allen diesen Darstellungen das positive Ur-
teil. So altmodisch ist aufler den Kommunisten niemand mehr, klerikale <Ma-
chenschaften» dahinter zu wittern.

Die Bewegung begann mit einer Untersuchung des Jocisten-Priesters Abbé
Godin und des Abbé Daniel iiber die Entchristianisierung Frankreichs. Das 1943
in einer Broschiire La France, pays de mission? veroffentlichte Material wirkte
in katholischen Kreisen alarmierend. So schlimm hatte man sich die Dechristi-
anisierung Frankreichs doch nicht vorgestellt. Die Schrift teilte Frankreich in
drei geographisch verflochtene Regionen der Entchristlichung ein. Man fand ein
in Gesinnung und Kultur katholisches, zudem auch noch praktizierendes Fran-
zosentum in Stadt und Land. Hierauf folgten Gebiete, in denen kein praktizie-
render Katholizismus mehr anzutreffen war, doch herrschte in ihnen noch
eine christliche Zivilisation. Schliellich entdeckten die beiden Geistlichen ein
heidnisches Frankreich, in dem das Christentum weder praktizierend noch
kulturell oder gar moralisch anzutreffen ist. Es war Heidenland, und es soll nach
dem Muster der Ueberseemissionen der Kirche gewonnen werden. Wie Frank-
reich in seinen groflen Missiondren Méanner besal}, die Araber unter Arabern,
Chinesen unter Chinesen, Afrikaner und Siidseeinsulaner in ihren Missions-
gebieten geworden waren, so sollten nun, forderte Godin, die Missiondre Ma-
trosen unter Matrosen, Lastwagenfithrer unter Chauffeuren, Staudammarbeiter
in den Elektrifizierungsgebieten, Bergarbeiter unter Bergarbeitern werden.

634



Abbé Godin hatte schon vor Versffentlichung seiner Schrift den Kardinal
Suhard fiir die Griindung einer Innenmission gewonnen. Es entstanden die
«Mission de Paris» und die «Mission de Frances. Zur Ausbildung von Arbeiter-
priestern wurde das Seminar von Limoges geschaffen. Die Arbeiterpriester ge-
héren zur «Mission de Paris», wihrend die «Mission de France» die innere
Mission auf nichtindustriellen Gebieten betreibt. Die «Mission de France» um-
faBt gegenwirtig dreihundertfiinfzig Geistliche und hundertfiinfzig Seminari-
sten. Die «Mission de Paris» zdhlt dagegen nur fiinfundzwanzig Priester, von
denen etwa zwanzig als Arbeiter tdtig sind. Im Laufe dieser zwolf bis drei-
zehn Jahre gab es bisher im ganzen nur um hundert Arbeiterpriester. Sie un-
terstehen alle der Hierarchie, sind aber keiner Kirche zugeteilt. Die Messe
lesen sie in ihren proletarischen Behausungen oft auf einem Kiichentisch; aber
sie haben dort Zuhorer, die eher zur Messe in die benachbarte Kiiche als in die
benachbarte Kirche gehen. Geheime Messen sind in Frankreich nichts
Neues, Balzac hat sie in seiner Novelle «Un épisode sous a la terreur» beschrie-
ben; eine diistere Behausung wird zum Heiligtum.

An dieser Stelle mul} aber auch eine Gegenberechnung iiber die Position des
Katholizismus in Frankreich beriicksichtigt werden. Man findet sie im Hoch-
land (ILVI/2). Klaus Scholl gibt auf die Frage, ob Frankreich noch ein christ-
liches Land sei, eine positive Antwort. Wie liberall sonst ist der Beruf des Kle-
rikers im Riickgang. Die demographischen Umwaélzungen haben fiinfzehntau-
send Pfarreien priesterlos gemacht. Tausende Geistliche sind in den Kriegen
gefallen, mehr als ein Drittel ist tiber sechzig Jahre alt, und doch stellt Frank-
reich zahlenmiBig, in Proportion zum Klerus aller anderen Lénder der Welt,
achtmal mehr Priester, als der eigenen Bevélkerungszahl entspriache. Die un-
besetzten Pfarreien dienen einer so geringen Gemeinde, daf} ihre Verwaisung
nur bescheidene Teile der Bevolkerung trifft. Infolgedessen erhalten zahlreiche
Pfarreien einen gemeinsamen Seelsorger, diese bilden unter sich Gruppen, die
Aemter werden verkoppelt, um die Geistlichen nicht allem Kontakt mit den
Amtsbriidern zu entfremden.

Als Jocist (Mitglied der Jeunesse Ouvridre Chrétienne) hat Abbé Godin die
Entchristlichung unter dem Eindruck seiner Arbeitererfahrungen offenbar ge-
neralisiert. Die anspruchsvolle Monatsschrift Réalités (Auflage: 156 000) hat
durch eine Gegenumfrage 80 Prozent Franzosen erfassen konnen. 85 Prozent
der Gefragten hielten sich selbst fiir Katholiken; es trugen sich 14 Prozent in
die Rubrik der Eifrigen ein, 37 Prozent in die der Normalen, 17 Prozent in die
der Lauen, 26 Prozent in die der Nichtausiibenden. Unter den 26 Prozent ver-
wahrten sich viele gegen die Annahme des Atheismus und erklédrten, christ-
licher als viele Praktizierende zu sein. Ein Siebentel (der 26prozentigen) nahm
die Zehn Gebote zu seiner einzigen Richtschnur. Nach dem Gottesdienstbesuch
gibt es in Frankreich 40 Prozent «gute Katholiken», nur 10 Prozent lassen ihre
Kinder nicht taufen, 73 Prozent verlangen auf dem Totenbett priesterlichen
Beistand. 50 Prozent lehnen die bloBe Ziviltrauung ab. Unter den Gegnern der
Kirche umfaBt der hochste Prozentsatz nicht die Proteste gegen die katholi-
schen Parteien, sondern gegen die strikte Ablehnung von Ehescheidung und
Geburtenkontrolle durch die Kirche. Immerhin stellen sich 50 Prozent der Be-
fragten unter den Schutz der Heiligen. '

Die soziologische Durchforschung der katholischen Struktur Frankreichs ist
zu einer selbstindigen Wissenschaft geworden, deren Hauptvertreter Jean
Calvet und Professor Gabriel Le Bras sind. Le Bras mifitraute Antworten auf
Fragebogen und hat bisher fiinfzig von siebenundachtzig Di6zesen christlich-
soziologisch aufs griindlichste durchforscht. In seiner Introduction a UHistoire

635



de la Pratique religieuse en France hat er neue soziologische Methoden auf
diesem Gebiet eingefiihrt. Die Ergebnisse wichen aber nicht wesentlich von
den Ergebnissen der Réalités ab. Immerhin 148t sich die Frage, wie katholisch
Frankreich ist, nicht blo quantitativ errechnen. Die Jesuitenzeitschrift Etudes
beurteilt die Lage weniger nach dem Verhalten der Masse — die die geistigen
Einfllisse eines ganzen Jahrhunderts verspitet reflektiert — als nach der
Rechristianisierung der franzosischen Intelligenz mit ihrem noch ganz unabseh-
baren Einflul auf die Massen der nachsten Jahrzehnte. In der Monatsschrift
Ecclesia (Auflage: 98 000) wurde 1952, zum 150. Jahrestag von Chateaubriands
Génie du Christianisme, mit Genugtuung festgestellt, dall der Geist des Chri-
stentums in der heutigen franzosischen Literatur existiert, es bestehe daher
kein Bediirfnis, ihn neu zu schreiben. Die Association des Ecrivains Catholiques
zdhlt vierhundert eingeschriebene Mitglieder; man hitte zu Zeiten Chateau-
briands weder so viele noch so bedeutende Autoren versammeln kénnen. Unter
den katholischen Zeitschriften des Landes wirken auf der Hohe der Zeit auller
den schon genannten mit La Vie catholique illustrée (Auflage 500 000), die do-
minikanischen Zeitschriften La vie intellectuelle und La Vie spirituelle, die
neue soziologische Zeitschrift L’Actualité religieuse dans le Monde. Auch die
junge Generation stromt zum Katholizismus zuriick. Die katholische Studen-
tentage hatten 1900 kaum hundert Teilnehmer, heute sechstausend. Viele Stu-
denten horen auch werktags die Messe. In der Erzdiozese Paris wurden in den
letzten zwanzig Jahren hundertsiebenundzwanzig neue Kirchen gebaut.

Die Bedeutung der geistigen Rechristianisierung Frankreichs wurde wieder-
holt von Kardinal Feltin und im Januar 1953 auch vom Papste anerkannt. Wie
zu erwarten war, hat die Arbeitermission zu einer Vermengung priesterlicher
und gewerkschaftlicher Pflichten gefiihrt, die sich nicht mit der Verwerfung
des Bolschewismus durch den Vatikan vereinigen lie. Aber wenn man von
Ausnahmen, wie der Beteiligung von Priestern an bolschewistischen Straflen-
demonstrationen, absieht, ist die von Kardinal Feltin zitierte Gefahr: aus dem
Engagement der Priester zur Christianisierung der Arbeiter kdonne ein En-
gagement der Kirche zu Gunsten bolschewistischer Institutionen werden, nicht
gerade groB}. Aus der Struktur der franzosischen Arbeiterklasse ergibt sich
allerdings ihre Bindung an die bolschewistische Gewerkschaftsbewegung, so daf
es den Priestern, die in den Fabriken gesetzwidrige Miflstdnde vorfinden, gar
nicht moglich ist, sie mit Hilfe anderer Organisationen als eben dieser zu
bekdmpfen. Die Priester ndhern sich auch nordafrikanischen Arbeitergruppen,
die sich noch in einem vorproletarischen Zustand der Wehrlosigkeit befinden
und die fiir priesterlichen Beistand zur Einhaltung von Arbeitsvertrigen be-
sonders dankbar sind. Der Arbeiterpriester wird oft genug mitten in den Kon-
flikt zwischen seinen Funktionen gestellt und kann keiner anderen Richtschnur
folgen als der Parabel des barmherzigen Samariters.

Ehrliche Bedenken des hohen Klerus wurden denn auch von den Pachtern
des Christentums zu einer Kampagne gegen die Arbeiterpriester ausgebeutet,
und es wurden wirksame Argumente gebraucht, um eine gute Sache zu ver-
dichtigen. Der Observateur catholique konnte eine anonyme Zuschrift aus
industriellen Kreisen gegen die Gefahren des Arbeiterpriestertums versffent-
lichen, in der freilich kein Wort iiber die 6konomische Verelendung der Massen
steht, die allein die Macht der bolschewistischen Partei in einem so intelligenten
Land wie Frankreich erklart. Wie so oft stimmt die Reaktion von «rechts» und
«links» miteinander iiberein, denn auch die «<Humanité» denunzierte unter der
Feder von Madame Thorez «l’activité avilissante, démoralisante de certains
prétres ouvriers». Der Vatikan stand daher wirklich vor der Aufgabe, ein seit

636



liber zehn Jahren bewi#hrtes Experiment in festere Formen zu bringen, er
konnte weder die unsicheren Christen, die er gewinnen will, noch die paten-
tierten Christen, die ihn gewinnen wollen, preisgeben, und so suchte er einen
Kompromil. .

Die Kardindle Liénart, Gerlier und Feltin haben inzwischen von Rom die
Nachricht gebracht, dal die Evangelisierung der Arbeitermassen unter keinen
Umstdnden aufgegeben werden darf, auch wenn fiinf Bedingungen den Arbei-
terpriestern auferlegt werden, die das Werk, je nach der Handhabe der Durch-
flihrungsbestimmungen, ermdglichen oder still beseitigen werden; es hingt
nunmehr alles vom Geist der Bischofe ab, aber auch von Frankreich. Wenn
wirklich eine Volksbewegung fiir die FErhaltung des Arbeiterpriestertums
kdmpfen wiirde, miillite das Haupt der Kirche es sanktionieren. Denn hier sind
die besten Krifte Frankreichs am Werk. Esprit, der dem gegenwirtigen Frank-
reich mit mehr oder minder Berechtigung so vieles vorwirft, spricht durch
seinen Mitarbeiter Jean Lacroix mit tiefer Bewegung von den jungen Fran-
zosen, die im Seminar von Limoges mit Sorgen die Entscheidung iiber ihre
Berufung zur Mission erwarten: «Diese Jugend ist, menschlich und christlich,
die Elite Frankreichs, und kein anderes Land hat etwas Gleichwertiges zu bie-
ten. Man kann nicht nach Limocges gehen, ohne von dem zugreifenden Geist
dieser Seminaristen erschiittert zu werden, von ihrer tiefen Unruhe unter den
Formen des Dogmatismus, von ihrem Sinn fiir menschliche Bruderschaft, der
durch alle Probleme und Schwierigkeiten hindurchdringt. Zweihundertvier-
undzwanzig junge Menschen haben sich dieses Jahr gemeldet, aber Rom hat
voriibergehend die Wiedereroffnung des Schuljahres auBler fiir rund zwanzig
Seminaristen des finften Jahrganges gesperrt. Man kann die Wartezeit aber
nicht verldngern, ohne eine unheilbare Katastrophe zu verschulden. Die ganze
Frage ist heute die, ob die unbedingt notwendigen Reformen zu einem neuen
Aufschwung fithren, oder ob sie eine Institution blof konservieren wollen, die
vorher inhaltslos gemacht worden ist.»

James Frazer Times Literary Supplement veranstaltete am 28. August eine
heute Sondernummer Thoughts and Second Thoughts upon some

outstanding Books of the Half-Century 1900—1950: ein Neu-
druck der kritischen Beitrage iiber beriihmte Biicher zwischen 1900 und 1940,
die, zum Teil, dann einer Nachpriifung vom gegenwartigen Standpunkt aus
unterworfen wurden. Keine zweite literarische Zeitschrift der Welt kann sich
eine solche Konfrontation des fritheren und heutigen Denkens in Form litera-
rischer Kritik aus den eigenen Archiven dank der Kontinuitdt eines hervor-
ragenden Mitarbeiterstabes leisten. Tradition ist neuerdings ein Ideal jener
geworden, die keine haben, was eine amerikanische Universitatsanekdote be-
leuchtet. Der Rektor feierte in einer Ansprache die Traditionen der britischen
Universitaten und erklarte seine Entschlossenheit, diese schone Einrichtung
in Amerika einzufithren. Die heutige Feier, schlof} er, diene der Grundstein-
legung der amerikanischen Traditionen.

In diesem Sonderheft von TLS fehlte ein Beitrag liber das epochebildende
Werk The Golden Bough von Sir James Frazer. Der Goldene Zweig erschien
1890 und konnte deshalb nicht in das Halbjahrhundert der Sondernummer
aufgenommen werden. Aber Epochen lassen sich nicht zahlenmiBig begren-
zen, denn wenige Werke der schongeistigen Wissenschaft haben einen gréferen
Einflul auf das Halbjahrhundert gehabt, das auf diesem Spezialgebiet mit
Frazer begann und heute iiber Jung hinaus neue Erforschungen dem mensch-
lichen Innenraums der zweiten Jahrhunderthilfte {iberlaf3t. Eine kritische Aus-

637



einandersetzung mit Frazer wurde denn auch vom TLS und vom Listener
auf den hundertsten Geburtstag des genialen Ethnologen verschoben und im
BBC kontradiktorisch gefiihrt.

Eine zweiseitige Auseinandersetzung mit Frazer ergab sich aus den Wider-
spriichen der Personlichkeit und der Kritik seiner Methoden. Der Welterfolg
eines Zwanzigtausend-Seiten-Werkes, der dauernde Neudruck der von Frazer
selbst besorgten gekiirzten Auflage beweisen eine bedeutsame aktuelle Be-
ziehung zwischen seiner fiir das Publikum — nicht fiir die Wissenschaft —
bahnbrechenden Untersuchung primitiver Kulte. In einem der Beitrige wird
der ewige Hang des Menschen zum Aberglauben als Grund fiir den Erfolg
dieser Geschichte des «Aberglaubens» angegeben. Das Werk bestdrkte die mo-
derne Tendenz zum Aberglauben und erreichte damit das Gegenteil der von
Frazer gewlinschten Wirkung. Er wollte den Irrationalismus zerstoren und
hat wider Willen dazu beigetragen, seine Legitimierung durch die Psycho-
analyse vorzubereiten. _

Frazer geht vom Rationalismus des 19.Jahrhunderts aus, ohne zu bemerken,
dal} sein Glaube an die Ratio irrational ist; er will zu den letzten Griinden der
religiosen Symbolik gelangen, um das Christentum in einem System verglei-
chender Religionsgeschichte zu relativieren, und er gibt zuletzt allen von ihm
der Diskreditierung ausgesetzten Mythen einen neuen Ewigkeitscharakter.
Durch diese Methode wirkte Frazer auf das viktorianische England ebenso
schockierend wie vor und nach ihm Darwin, Renan, Freud und Einstein. Dal
ehrenwerte britische und europiische Briduche ihre Parallelen bei den Primi-
tiven haben sollten; daf}, sozusagen, keine colour bar ein englisches oder kon-
tinentales Volksfest von der frommen Abschlachtung eines Stammesfiirsten
oder eines Siindenbockes trennte (auch nicht vom Verbrennen des Ziircher
Siindenbooggs beim Sechselduten), das wirkte revoltierend, alarmierend, faszi-
nierend. Die Parallelen, die Frazer zwischen dem Mithrakult und dem Christen-
tum zog; zwischen Jahreszeitgottheiten, die wie Christus am kiirzesten Tag
des Jahres geboren werden oder am langsten, wie der Taufer, erscheinen: sie
fielen in seiner Darstellung nicht immer zugunsten des Christentums aus.
Gegen seine Lehren setzte sich der gesunde Menschenverstand zur Wehr, an
den Frazer und Rutherford, heiflt es in einem vierten Beitrag, auch im Listener,
mit einer Inbrunst glaubten, die uns heute fehlt. Fir ihn lag die Zukunft der
Menschheit noch bei der Wissenschaft.

Aber wie war es um Frazers eigene Wissenschaftlichkeit bestellt? Victor
White, der Oxforder Theologe, der auch ein Buch iiber «Gott und das Unter-
bewulitsein» geschrieben hat, glaubt nicht, dall Frazer auf Grund seiner Kennt-
nisse an der Sorbonne oder an einer deutschen Fakultét fiir Religionswissen-
schaft ein Diplom erhalten wiirde. Er kannte fast nichts von den Sprachen,
deren Dokumente und miindliche Ueberlieferungen sein Werk wiedergibt.
Er hatte nie im Leben mit einem Andersfarbigen auch nur gesprochen. Die
Spezialisierung der Religionswissenschaft erlaubt dem heutigen Adepten nur
einen bescheidenen Sektor seines Forschungsgebietes kennenzulernen. Der
Widerspruch zwischen Fachkenntnis und Leistung 14Bt sich bei Frazer nur
durch seine geniale Bezichung zur Mythenwelt der Primitiven erkldren. Sein
Instinkt fiir das Richtige erschlof3 Quellen und entdeckte Parallelen, die heute
noch, alle Irrtiimer und Fehlschliisse in Rechnung gesetzt, den Goldenen Zweig
zu einer Fundgrube der Religionswissenschaft, Ethnologie und Tiefenpsycho-
logie machen. Mircea Eliade hat in seinem Monumentalwerk der Religions-
geschichte, das auf der Hohe der Forschung steht, den Goldenen Zweig viermal
mehr als jedes andere Hauptwerk zitiert, zwanzigmal ofters als die meisten

Quellenschriften. ‘

638



Die Schitzung Frazers hiangt davon ab, ob man den Goldenen Zweig als
Sammelwerk von Fakten benutzt oder ob man den Hypothesen folgt, iiber die
Frazer selbst mit bescheidener Zuriickhaltung dachte. Hypothesen und Fakten
sind, wie die Verwendung der Photographie zu Filschungen beweist, nicht ohne
weiteres zu trennen. Die Sammlung von Fakten kann nicht vorurteilsfrei sein.
Man bewahrt, was man verwenden will; man iibersieht, was man noch nicht
versteht. Hypothesen gehen dem Werk Frazers voraus, sie bestimmten seine
Richtung. Eben durch die Beobachtung vorgefaliter Hypothesen erhilt das
Werk einen schopferischen Glanz, der den Eindruck auf die gebildete Welt
vertieft hat.

Liest man die Kapiteliiberschriften des Goldenen Zweiges mit dem gegen-
wirtigen Bildungsbewulfitsein, so sprechen sie von selbst die Bedeutung des
Buches fiir unsere geistigen Interessen aus. Kapiteliiberschriften, wie «Der
Siindenbocks, «Der sterbende Gott», «Gefahren der Seele», weisen hiniiber in
die Wissenschaft des Unbewuliten. Sie berichten nicht bloB von den bizarren
Einfidllen oder aberglaubischen Institutionen primitiver Volker, sondern spre-
chen von unseren eigensten Inhalten. Damit hat aber der Goldene Zweig auf-
gehort, ein Sammelbuch ethnologischer Fakten zu sein. Der Zauberer, der die
Wilden beherrschte, ist in Frazer wiederauferstanden, und wenn sein Werk
auch diese alten Machte brechen wollte, so hat er sie doch iiber alle Maflen
erneuert, ihre Ewigkeit mitten in unser Leben verpflanzt.

Freilich nehmen wir mit den vergleichenden Methoden Frazers nicht mehr
vorlieb. Sie gehoren dem 19. Jahrhundert an, doch interessieren uns heute
weniger die damals so iiberraschenden Aehnlichkeiten der Phinomene als
ihre zunichst iibersehenen Verschiedenheiten. Die phianomenologische Technik,
als deren Meister Victor White in erster Linie Dilthey, Scheler, Heidegger,
Jaspers rithmt, betrachtet die Dinge innerhalb ihres Kontextes, und wenn
Frazer den Anlal dazu gab, das Material primitiver Religionen in ethno-
graphische Museen zu verschlief3en, herrscht heute eine neue Achtung vor dem
sacrum vor; man millt religiose Phanomene nicht mehr am Phénomen einer
antireligiosen Methodik. Die vegetativen Gottheiten sind kein bloBes Zubehor
mehr zu fritheren Landwirtschaftsformen, denn sie hatten auch den Wert, die
Menschen ihrer materiellen Gebundenheit zu entheben und ihnen andere Di-
mensionen als die der tdglichen Notdurft zu offenbaren. Eben dieses Bediirfnis
hat Frazers Werk beriihmt gemacht. Es hat den modernen Menschen nicht von
seiner «Primitivitat> geheilt, sondern in ihr méarchenhaft bestatigt.

Frazer versuchte 1913 in Psyche’s Task das Verhiltnis unserer Seele zu den
Erscheinungen der primitiven Religionen, besonders zu Magie, Angst, An-
betung, Grausamkeit zu ldutern. Aber auch hier scheint Frazer seine fana-
tische Abneigung gegen Aberglauben zu weit getrieben zu haben. Gilbert Mur-
ray bezweifelt, dall heutige Menschen ganz ohne Aberglauben leben kénnen.
Unsere Auffassung von Loyalitidt, Verrat, Gewissen, Ehre stammt von primi-
tiven Tabus. Sind wir heute mythengefeit? Die Gegenwart zeigt uns einen
anderen Menschen als den, den Frazer heranbilden wollte. Aber da MiBBerfolge
den Philosophen nicht widerlegen konnen, so war die von Frazer in Meister-
prosa dargestellte magische Welt von gewaltigem Einflul auf die Dichtung,
Psychologie und Philosophie des 20. Jahrhunderts. Murray bekennt sich zu dem
Griechenwort: die Vernunft ist unser Konig. Aber das prirationale Verhéltnis
zum Tabu ist nicht ausgestorben, und Frazer war gerade da, wor er irrte, ein
Schopfer der Tabus unserer Zeit.

639



Der englische Wie entwicklungsfahige Gedanken erhalten auch wirkungs-
Morgenstern  reiche Dichter durch die Entdeckung von Parallelerscheinun-

gen, fritheren oder spiateren, ein Alibi fiir ihre Originalitit,
denn wirkliche GroBle ist nie ganz und gar originell; Originalitat ist eher
ephemer. Daher werden sicher viele Freunde des Palmstrém gern von dem
englischen Morgenstérn horen, den als Kinderdichter nur Anglisten kennen
diirften. Grete Fischer, die frithere Lektorin des Ullstein-Verlags, entdeckt ihn
flir Deutschland in der Englischen Rundschau (2) und stellt ihn auch gleich
in gelungenen Uebersetzungen vor. Es ist Edward Lear, der zur «viktoriani-
schen Hochbliite» gehorte, seit seinem fiinfzehnten Jahre von der Malerei
lebte, den Auftrag erhielt, im Hause eines Lord Derby dessen Vogelsamm-
lung zu malen, und bei diesem Anlaf} fiir die Kinder seines Auftraggebers
pointenlose Strophen schrieb, sogenannte Limericks, deren Sinn in ihrem Un-
sinn liegt. Limericks sind offenbar — Grete Fischer wird den Ausdruck als
alte Pragerin verstehen — ein organisiertes Geblodel. Limericks, schreibt sie,
sind fiinfzeilige Strophen, deren erster Vers einen Ortsnameh enthalten muf
und die auf eine von dort stammende Person, die einen grotesken Unsinn
‘begeht oder grotesk witzlos ist, eine Anspielung enthalten. Urspriinglich waren
es Improvisationen, ihr Witz ist mitunter unanstandig. Die Limericks fiir Kin-
der sind blithender Unsinn, den Lear kostlich illustrierte. Sein Humor ist auf
eine besondere Weise englisch, er erinnert an Alice in Wonderland, und seine
Harmlosigkeit macht ihn seit Generationen zu einem unverwiistlichen Kinder-
dichter, den auch Erwachsene lieben.

Lear ist aber nicht blof Kinderdichter, sondern wie Morgenstern auch ein
humoristischer Poet fiir Erwachsene. Field-Marshall Wavell kannte ganze
Gedichte von ihm auswendig, so dal} er sie in seine Anthologie von Gedichten,
die er «par cceur» kannte, weil er sie liebte, als Other Men’s Flowers aufnahm.
Ich fand hier schon vor Jahr und Tag die humoristische Ballade einer Seefahrt
in einem Sieb und eine Liebesfabel von Katze und Eule. Unter den von Grete
Fischer sehr gut libersetzten, also doch nicht uniibersetzbaren Gedichten findet
sich eine Wanderschaft von Tisch und Stuhl ins Freie, die an das Knie, den
Trichter, den Seufzer der Galgenlieder erinnert. Nur dall} Lear das Motiv
im Zeitstil zum Wonderland-M&rchen macht, so dal eine Ente, ein Kifer
und eine Maus die beiden mehr ans Stehen als ans Gehen gewohnten MGdbel,
nachdem sie miide geworden sind, an ihren Zimmerplatz zurilickbringen. Eine
neue Volksausgabe dieser Gedichte auf dem Weihnachtsmarkt bewies die le-
bendige Verwurzelung dieses Humoristen im englischen Bildungsgemiit.

Felix Stossinger

640



Diese Seite stand nicht fir die
Digitalisierung zur Verfigung

Cette page n'a pas été disponible
pour la numérisation

Questa pagina non era a
disposizione di digitalizzazione

This page was not available for
digitisation



	Kleine Rundschau

