Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Elemente des Zwischenmenschlichen
Autor: Buber, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758747

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758747
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ELEMENTE DES ZWISCHENMENSCHLICHEN

Von Mariin Buber

1. Das Soziale und das Zwischenmenschliche

Man pflegt das, was sich zwischen Menschen begibt, dem Gebiet
des «Sozialen» zuzurechnen und verwischt damit eine grundwich-
tige Trennungslinie zwischen zwei wesensverschiedenen Bereichen
der Menschenwelt. Ich selbst habe, als ich vor nahezu fiinfzig
Jahren mich in dem Wissen von der Gesellschaft selbstindig zu-
rechtzufinden begann und mich dabei des damals noch unbekannten
Begriffs des Zwischenmenschlichen bediente?!, den gleichen Irrtum
begangen. Seither ist mir mit zunehmender Klarheit die Erkenntnis
aufgegangen, dall wir hier eine Sonderkategorie, ja, wenn ein
mathematisches Fachwort solcherart bildlich gebraucht werden darf,
eine Sonderdimension unseres Daseins vor uns haben, und zwar
eine, die uns so vertraut ist, dal} wir bisher ihrer Besonderheit kaum
recht innegeworden sind. Und doch ist die Einsicht in diese ihre
Besonderheit von hoher Bedeutung nicht fiir unser Denken allein,
sondern auch fiir unser Leben.

Von sozialen Phinomenen diirfen wir iiberall da sprechen, wo
das Miteinanderdasein einer Vielheit von Menschen, ihre Verbun-
denheit miteinander gemeinsame Erfahrungen und Reaktionen zur
Folge hat. Diese Verbundenheit aber bedeutet nur, dal} all die ein-
zelnen Existenzen in einer gruppenhaften beschlossen und von
ihr umfangen sind; sie bedeutet nicht, daf3 zwischen einem und
dem andern innerhalb der Gruppe eine irgend personhafte Be-
ziehung bestehe. Wohl empfinden sie einander spezifisch zusam-
mengehorig in einer Weise, die von jeder moglichen Zusammen-
gehorigkeit mit jemandem aufBlerhalb der Gruppe sozusagen grund-
satzlich verschieden ist; und wohl ergeben sich auch immer wie-
der, insbesondere im Leben kleinerer Gruppen, Kontakte, die die
Entstehung individueller Beziehungen hiufig begiinstigen, nicht-

1Vgl. mein Vorwort zur Erstausgabe von Sombarts «Das Proletariat»
(1. Band der von mir herausgegebenen Sammlung <Die Gesellschafts,
1905) ; der wichtigste Abschnitt ist in dem Buch «Martin Buber. Sein
Werk und seine Zeit> von Hans Kohn (1930) auf Seite 311 ff. wieder
abgedruckt. :

38 593



selten freilich eher erschweren. Auf keinen Fall jedoch involviert
schon die Mitgliedschaft in der Gruppe eine Wesensrelation zwi-
schen einem Mitglied und dem andern. Es hat zwar in der Ge-
schichte Gruppen gegeben, die sogar hochst intensive und intime
Beziehungen zwischen je zwei ihr Angehorigen — etwa homo-
erotische wie bei den japanischen Samurai und den dorischen
Kriegern — umfaflten und sie um des strafferen Zusammenhalts
der Gruppe willen begiinstigten; im allgemeinen aber ist zu sagen,
dall die Fiihrungen der Gruppen, zumal im spdten Verlauf der
Menschengeschichte, eher geneigt sind, das personliche Beziehungs-
element zugunsten des rein kollektiven Elements zu verdringen.
Wo dieses ausschlieBlich oder doch iiberwiegend waltet, fiihlt sich
der Mensch von der Kollektivitit getragen, die ihn der Einsamkeit,
der Weltangst, der Verlorenheit enthebt, und in dieser fiir den
modernen Menschen wesentlichen Funktion scheint das Zwischen-
menschliche, das Leben zwischen Person und Person, mehr und
mehr gegen das Kollektive zuriickzutreten. Das kollektive Mitein-
ander ist darauf bedacht, die Neigung zum personhaften Zuein-
ander in Schranken zu halten. Es ist, als sollten die in der Gruppe
Verbundenen in der Hauptsache nur noch gemeinsam dem Werk
der Gruppe zugekehrt sein und nur in sekundidren Begegnungen
sich den von jener tolerierten personlichen Beziehungspartnern
zuwenden.

Der Unterschied zwischen den zwei Bereichen ist mir einmal sehr
spiirbar geworden, als ich mich in einer groBen Stadt dem Umzug
einer Bewegung angeschlossen hatte, der ich nicht angehorte; ich
tat es aus Anteilnahme an der von mir als bevorstehend geahnten
tragischen Entwicklung im Schicksal eines Freundes, der einer der
Fiihrer jener Bewegung war. Wihrend der Zug sich formte, stand
ich im Gesprach mit ihm und einem andern, einem gutherzigen
«wilden Mann», der aber auch schon vom Tod gezeichnet war. In
diesem Augenblick fiihlte ich die beiden noch wirklich mir gegen-
iiber, jeden von beiden als einen mir vertrauten Menschen, ver-
traut auch noch in dem, was mir am fernsten war; so anders als
ich, da} meine Seele sich je und je an seiner Anderheit wehstiel3,
aber doch mit eben dieser Anderheit mir das Sein authentisch
gegeniiberstellend. Da setzten sich die Formationen in Gang, und
nach kurzer Zeit war ich schon allem Gegeniiber entriickt, nur
noch in den Zug einbezogen, den ziellosen Schritt mitschreitend,
und ganz ebenso verhielt es sich offenbar mit den beiden, mit
denen ich eben erst das Menschenwort getauscht hatte. Nach einer
Weile kamen wir an einem Kaffeehaus vorbei, in dem ich tags vor-
her mit einem mir nur fliichtig bekannten Musiker zusammen-

594



gesessen hatte. Im gleichen Nu offnete sich die Tiir, der Musiker
stand an der Schwelle, erblickte mich, anscheinend mich allein,
und winkte mir zu. Sogleich war es mir, als wiirde ich aus dem
Zug und der Gegenwart der mitschreitenden Freunde geschaltet
und dorthin, dem Musiker gegeniiber, gestellt. Ich wullte nichts
davon, daf} ich im gleichen Takt weiterging, ich erfuhr mich als
driiben stehend und lautlos, mit einem Licheln des Einvernehmens,
dem Anrufenden die Antwort gebend. Als das BewufBtsein der
Tatsédchlichkeit mir wiederkehrte, hatte der Zug, dessen Spitze
meine Gefihrten und ich bildeten, das Kaffeehaus schon hinter
sich gelassen.

Selbstverstandlich erstreckt sich der Bereich des Zwischen-
menschlichen weit {iber den der Sympathie hinaus. Es konnen ihm
schon so simple Vorfille zugehoren, wie wenn im {iberfiillten
Strallenbahnwagen zwei Unbekannte Beachtungsblicke tauschen,
um sogleich wieder in die Konvenienz des Nichts-voneinander-
wissen-Wollens zuriickzugleiten. Aber auch alles, noch so bei-
laufige Zusammentreffen von Gegnern ist hierher zu zdhlen, wenn
es auf die gegenseitige Haltung einwirkt, wenn sich also etwas,
wie unmerklich auch, zwischen ihnen vollzieht, gleichviel, ob es
zur Stunde gefiihlsbetont ist oder nicht. Es kommt auf nichts an-
deres an, als daf3 jedem von zwei Menschen der andere als dieser
bestimmte Andere widerfihrt, jeder von beiden des andern eben
so gewahr wird und eben daher sich zu ihm verhilt, wobei er den
andern nicht als sein Objekt betrachtet und behandelt, sondern als
seinen Partner in einem Lebensvorgang, sei es auch nur in einem
Boxkampf. Dies ist das Entscheidende: das Nicht-Objekt-Sein.
Bekanntlich behaupten manche Existentialisten, es sei das Grund-
faktum zwischen Menschen, daf} einer dem andern Objekt ist; so-
weit es aber so zugeht, ist die eigentiimliche Wirklichkeit des Zwi-
schenmenschlichen, die Tatsache des Kontakts, schon in hohem
MaBe eliminiert. Ganz kann es freilich nicht eliminiert werden.
Man nehme als krasses Beispiel dies, dafl zwei Menschen einander
beobachten: das Wesentliche an der Begebenheit ist nicht, dal3 der
eine den andern zu seinem Objekt macht, sondern dafl und warum
es ihm nicht gelingt. Gegenstand der Beobachtung werden zu
konnen haben wir mit jedem Ding gemein; daB ich aber durch die
verborgene Aktivitit meines Seins der Objektivierung eine uniiber-
steigliche Schranke zu setzen vermag, ist das Privileg des Men-
schen. Wahrgenommen, als seiende Ganzheit wahrgenommen, kann
es nur partnerlich werden.

Von soziologischer Seite mag meiner Unterscheidung von So-
zialem und Zwischenmenschlichem entgegengehalten werden, die

595



Gesellschaft erbaue sich doch gerade auf den menschlichen Be-
ziehungen, und die Lehre von ihnen sei demgemif recht eigentlich
als die Grundlegung der Soziologie anzusehen. Aber hier gibt sich
eine Doppeldeutigkeit des Begriffs «Beziehung» kund. Wir sprechen
etwa von einer werkkameradschaftlichen Beziehung zwischen zwei
Menschen und meinen damit keineswegs bloB3 das, was sich zwi-
schen ihnen als Kameraden begibt, sondern auch eine dauernde
Verfassung, die sich in jenen Begebenheiten aktualisiert, aber
auch rein individualpsychische Vorginge, wie den der Erinnerung
an den abwesenden Kameraden, umschlieflt. Ich meine aber mit
der Sphire des Zwischenmenschlichen lediglich aktuale Ereignisse
zwischen Menschen, sei es voll gegenseitige, sei es solche, die sich
unmittelbar zu gegenseitigen zu steigern oder zu ergdnzen ge-
eignet sind; denn die Partizipation beider Partner ist prinzipiell
unerlafBlich. Die Sphiare des Zwischenmenschlichen ist eine des
Einander-Gegeniiber; dessen Entfaltung nennen wir das Dia-
logische. '

Demgemal ist es auch von Grund aus irrig, die zwischenmensch-
lichen Phinomene als psychische verstehen zu wollen. Wenn etwa
zwei Menschen ein Gespriach miteinander fiihren, so gehort zwar
eminent dazu, was in des einen und des andern Seele vorgeht, was,
wenn er zuhort, und was, wenn er selber zu sprechen sich an-
schickt. Dennoch ist dies nur die heimliche Begleitung zu dem
Gesprich selber, einem sinngeladenen phonetischen Ereignis, des-
sen Sinn weder in einem der beiden Partner noch in beiden zu-
sammen sich findet, sondern nur in diesem ihrem leibhaften Zu-
sammenspiel, diesem ihrem Zwischen.

2. Sein und Scheinen

Die eigentliche Problematik im Bereich des Zwischenmensch-
lichen ist die Zwiefalt von Sein und Scheinen.

DaB Menschen sich oft angelegentlich darum kiimmern, welchen
Eindruck sie auf andere machen, ist zwar eine allgemein bekannte
Tatsache; sie ist aber bisher weit mehr moralphilosophisch als
anthropologisch ersrtert worden. Und doch bietet sich hier der
anthropologischen Betrachtung einer ihrer wichtigsten Gegen-
stdnde.

Wir diirfen zwischen zwei Arten menschlichen Daseins unter-
scheiden. Die eine mag als Leben vom Wesen aus, Leben bestimmt
von dem, was einer ist, bezeichnet werden, die andre als Leben vom
Bilde aus, Leben bestimmt von dem, wie einer erscheinen will.
Im allgemeinen treten sie miteinander vermischt auf; es wird wohl

596



wenige Menschen gegeben haben, die véllig unabhiingig von dem
Eindruck waren, den sie auf andere machten, aber ein ausschlie$3-
lich davon Geleiteter diirfte kaum zu finden sein. Wir miissen uns
damit begniigen, Menschen, bei denen in ihrem wesentlichen Ver-
halten das eine, und solche, bei denen das andre vorherrscht, zu
unterscheiden.

Am stdrksten macht sich dieser Unterschied naturgemifl im
Bereich des Zwischenmenschlichen, also im Umgang von Men-
schen miteinander geltend.

Man nehme als einfachstes und doch schon recht deutliches Bei-
spiel eine Situation, in der zwei Personen einander ansehen, von
denen die eine dem ersten, die andre dem zweiten Grundtypus an-
gehort. Der Wesensmensch sieht den andern so an, wie man eben
jemand ansieht, mit dem man sich personlich abgibt; es ist ein
«spontaner», ein «unbefangener» Blick, er ist zwar selbstverstind-
lich nicht unbeeinflullt von der Absicht, sich dem andern verstand-
lich zu machen, aber er ist unbeeinfluf3t von einem Gedanken dar-
tiber, welche Vorstellung von der Beschaffenheit des Blickenden
er in dem Angeblickten erwecken kann oder soll. Anders sein
Widerpart: da es ihm um das Bild zu tun ist, das seine Erscheinung,
also ganz besonders der «sprechendste» Bestandteil seiner Erschei-
nung, sein Blick, im andern erzeugt, «<macht» er diesen Blick; er
stellt mit Hilfe der dem Menschen mehr oder minder eignenden
Fahigkeit, ein bestimmtes Element des Seins im Blick erscheinen
zu lassen, einen Blick her, der als spontane Aeullerung wirken soll
und oft genug auch wirkt, ja nicht allein als Aeuflerung eines an-
geblich in diesem Moment sich psychisch Ereignenden, somdern
auch gleichsam als Spiegelung eines so und so beschaffenen per-
sonlichen Seins.

Man mul} dies freilich gegen einen anderen Bezirk des Scheinens
sorgsam abgrenzen, dessen ontologische Rechtm#Bigkeit nicht an-
gezweifelt werden kann, weil es hier sozusagen mit rechten Dingen
zugeht. Ich meine das Reich des «echten Scheins», in dem etwa ein
Jiingling sein heldisches Vorbild nachahmt und mitten in seinem
Gebaren das heroisch Faktische ihn ergreift, oder die Darstellung
eines Schicksals, die das authentische Schicksal herbeibeschwort.
«So laf3t mich scheinen, bis ich werde» — damit ist genau an dieses
Geheimnis geriihrt. Hier ist eben nirgends etwas Vorgebliches, die
Nachahmung ist echte Nachahmung und die Darstellung echte
Darstellung, auch die Maske ist eine Maske und keine Vortdu-
schung. Wo aber der Schein der Liige entspringt und von ihr
durchsetzt ist, wird das Zwischenmenschliche in seiner Existenz
bedroht. Das ist auch nicht, wie wenn einer eine Liige sagt, etwa

597



einen Sachverhalt verfilschend berichtet: die Liige, die ich meine,
vollzieht sich nicht an einem Tatbestand, sondern an der Existenz
selber, und sie greift die zwischenmenschliche Existenz selber an.
Zuweilen kann einer, um einer schalen Eitelkeit zu geniigen, die
grofle Chance des wahren Geschehens zwischen Ich und Du ver-
scherzen.

Stellen wir uns nun zwei Bildmenschen vor, die beieinander-
sitzen und miteinander reden — nennen wir sie Peter und Paul —,
und zahlen wir die Figurationen nach, die dabei im Spiel sind. Da
sind erst mal der Peter, wie er dem Paul erscheinen will, und der
Paul, wie er dem Peter erscheinen will; sodann der Peter, wie er
dem Paul wirklich erscheint, Pauls Bild von Peter also, das ge-
meiniglich keineswegs mit dem von Peter gewiinschten iiberein-
stimmen wird, und vice versa; dazu noch Peter, wie er sich selbst,
und Paul, wie er sich selbst erscheint; zu guter Letzt der leibliche
Peter und der leibliche Paul. Zwei lebende Wesen und sechs ge-
spenstische Scheingestalten, die sich in das Gespridch der beiden
mannigfaltig mischen! Wo bliebe da noch Raum fiir die Echtheit
des Zwischenmenschlichen!

Was immer in anderen Bereichen der Sinn des Wortes «Wahr-
heit» sein mag, im Bereich des Zwischenmenschlichen bedeutet es,
dal Menschen sich einander mitteilen als das, was sie sind. Es
kommt nicht darauf an, dal} einer dem andern alles sage, was ihm
einfillt, sondern darauf allein, daf} er zwischen sich und den an-
dern keinen Schein sich einschleichen lasse. Es kommt nicht dar-
auf an, da3 einer sich vor einem andern «gehen lasse», sondern
dafl er dem Menschen, dem er sich mitteilt, an seinem Sein teilzu-
nehmen gewahre. Auf die Authentizitit des Zwischenmenschlichen
kommt es an; wo es sie nicht gibt, kann auch das Menschliche nicht
authentisch sein.

Deswegen miissen wir, die wir die Krisis des Menschen als die
Krisis des Zwischen zu erkennen beginnen, den Begriff der Auf-
richtigkeit von dem diinnen Moralpredigtston, der sich ihm ange-
heftet hat, befreien und ihn wieder an den Begriff der Aufrecht-
heit anklingen lassen. Wenn eine Voraussetzung des Menschseins
in der Urzeit durch das Aufrechtgehen gegeben worden ist, erfiillt
kann es erst durch die aufrecht gehende Seele, durch die hohe Auf-
richtigkeit werden, die kein Schein mehr anficht, weil sie die
Scheinhaftigkeit besiegt hat.

Wie aber — so mag gefragt werden —, wenn einer seiner Art
nach sein Leben den Bildern horig macht, die er in anderen her-
vorbringt? Kann er denn noch zum Wesensmenschen werden, kann
er aus seiner Art fahren?

598



Die so verbreitete Neigung, von der Jeweiligkeit des gemachten
Eindrucks statt von der Stetigkeit des Wesens aus zu leben, ist
keine «Art». Sie hat ja ihren Ursprung in der Riickseite des Zwi-
schenmenschlichen selber: in der Abhingigkeit der Menschen von-
einander. Es ist kein Leichtes, von den anderen in seinem Wesen
bestitigt zu werden; da bietet sich der Schein zur Aushilfe an.
Ihm willfahren ist die eigentliche Feigheit des Menschen, ihm
widerstehen dessen eigentlicher Mut. Das aber ist nicht ein un-
erbittliches So-Sein, nicht ein So-bleiben-Miissen. Man kann darum
ringen, zu sich zu kommen, das heiflt, zum Vertrauen auf das
Wesen. Man ringt mit wechselndem Erfolg, aber nie umsonst, auch
wenn man zu erliegen meint. Man mulf} das Leben aus dem Wesen
zuweilen teuer bezahlen; zu teuer ist es nie bezahlt. Aber gibt es
denn nicht das schlechte Wesen, wuchert es nicht iiberall? Ich habe
keinen jungen Menschen gekannt, der mir hoffnungslos schlecht
erschienen wire. Spidter wird es freilich immer schwerer, die
immer ziher werdende Schicht, die sich auf das Wesen gewalzt
hat, zu durchstoflen. So entsteht die falsche Perspektive der un-
abdingbaren «Art». Sie ist falsch; der Vordergrund triigt; der
Mensch ist, als Mensch, erlosbar.

Wieder sehen wir die zwei vor uns, die vom Spuk der Schein-
gestalten umringt sind. Spuk kann gebannt werden. Stellen wir
uns einen Peter und einen Paul vor, die es anzuwidern beginnt,
die es immer heftiger anwidert, durch Gespenster vertreten zu
werden. In jedem von beiden erwacht, erstarkt der Wille, als dieser
Seiende und nicht anders bestidtigt zu werden. Wir sehen die Krifte
des Wirklichen an ihrem bannenden Werk, bis der Schein hier und
hier zerrinnt und die Abgriinde des Personseins einander anrufen.

3. Die personale Vergegenwirtigung

Das weitaus meiste von allem, was sich heute unter Menschen
Gespriach nennt, wire richtiger, in einem genauen Sinn, als Ge-
rede zu bezeichnen. Im allgemeinen sprechen die Leute nicht wirk-
lich zueinander, sondern jeder ist zwar dem andern zugewandt,
redet aber in Wahrheit zu einer fiktiven Instanz, deren Dasein sich
darin erschopft, ihn anzuhoren. Den giiltigen dichterischen Aus-
druck fiir diesen Zustand hat schon Tschechow in seinem Schau-
spiel «Der Kirschgarten» geliefert, wo die Mitglieder einer Familie
ihr Beisammensein auf nichts anderes verwenden als aneinander
vorbeizureden; aber erst Sartre hat das, was hier noch als die Not
des in sich gesperrten Menschen erscheint, zum Lebensprinzip
erhoben. Er sieht die Mauern zwischen den Gesprichspartnern als

599



schlechthin uniibersteiglich an, fiir ihn ist es das unabwendbare
Menschenschicksal, dal einer es unmittelbar nur mit sich und
seinen Affaren zu tun hat; die innere Existenz des andern ist eben
dessen Sache und nicht die meine, eine Unmittelbarkeit zum an-
dern gibt es nicht und kann es nicht geben. Hier erscheint so
deutlich wie kaum je sonst der unselige Fatalismus des modernen
Menschen, der die Entartung als die unabéanderliche Art und das
MiBgeschick, sich in eine Sackgasse verrannt zu haben, als das
Urschicksal des homo sapiens betrachtet und jeden Gedanken an
einen Durchbruch als reaktionidre Romantik brandmarkt. Wer
wirklich erkennt, wie weithin sich unser Geschlecht von der wah-
ren Freiheit, der freien Freigebigkeit von Ich und Du verloren
hat, miillte, kraft des Auftragscharakters jeder grolen Erkenntnis
solcher Art, selber, und wire es als der einzige auf Erden, Un-
mittelbarkeit {iben und nicht von ihr lassen, bis die Spotter er-
schrecken und in seiner Stimme die der eigenen, niedergehaltenen
Sehnsucht vernehmen.

Die Hauptvoraussetzung zur Entstehung eines echten Gesprachs
ist, da3 jeder seinen Partner als diesen, als eben diesen Menschen
meint. Ich werde seiner inne, werde dessen inne, dal} er anders,
wesenhaft anders ist als ich, in dieser bestimmten ihm eigentiim-
lichen einmaligen Weise wesenhaft anders als ich, und ich akzep-
tiere den Menschen, den ich wahrgenommen habe, so daf} ich mein
Wort in allem Ernst an ihn, eben als ihn, richten kann. Vielleicht
muf} ich seiner Ansicht iiber den Gegenstand unseres Gesprichs
die meine Mal um Mal in aller Strenge entgegenhalten; um eine
Auflockerung der Ueberzeugungen geht es ganz und gar nicht.
Aber diese Person, den personhaften Trdger der Ueberzeugung
nehme ich in seinem So-Sein an, aus dem seine Ueberzeugung ge-
wachsen ist, eben die Ueberzeugung, an der ich etwa Stiick um
Stiick zu zeigen versuchen mul}, was da nicht stimmt. Ich sage
ja zu der Person, die ich bekimpfe, partnerisch bekampfe ich sie,
ich bestitige sie als Kreatur und als Kreation, ich bestdtige auch
das mir Entgegenstehende als das mir Gegeniiberstehende. Frei-
lich hingt es nun von jenem ab, ob zwischen uns ein echtes Ge-
sprach, die zu Sprache gewordene Gegenseitigkeit entsteht. Ist es
jedoch erst so weit, daB3 ich den andern, als einen Menschen, mit
dem ich dialogisch umzugehn bereit bin, so mir gegeniiber legi-
timiere, dann darf ich ihm zutrauen und zumuten, dall auch er
partnerisch handle.

Was aber bedeutet das, in dem genauen Sinn, in dem ich hier
das Wort verwende, eines Menschen innewerden? Eines Dings
oder Wesens innewerden heillt ganz allgemein: es als Ganzheit und

600



doch zugleich ohne verkiirzende Abstraktionen, in aller Konkret-
heit erfahren. Aber ein Mensch ist, wiewohl als Wesen unter Wesen
und sogar als Ding unter Dingen befindlich, doch etwas von allen
Dingen und von allen Wesen kategorial Verschiedenes: weil ein
Mensch nicht wirklich erfaf3t werden kann, ohne daf3 man ihn auch
von der dem Menschen allein unter ihnen allen eignenden Gabe
des Geistes her zu erfassen, und zwar des Geistes als entscheidend
beteiligt an dem Personsein dieses Lebewesens hier: des person-
bestimmenden Geistes. Eines Menschen innewerden heif3t also im
besonderen seine Ganzheit als vom Geist bestimmte Person wahr-
nehmen, die dynamische Mitte wahrnehmen, die all seiner Aeul3e-
rung, Handlung und Haltung das erfallbare Zeichen der Einzigkeit
aufpragt. Solch ein Innewerden ist aber unmoglich, wenn und so-
lange der andere mir das abgeloste Objekt meiner Betrachtung
oder gar Beobachtung ist, denn ihr gibt sich diese Ganzheit und
gibt sich diese ihre Mitte nicht zu erkennen; es ist erst moglich,
wenn ich zu dem andern elementar in Beziehung trete, wenn er
mir also Gegenwart wird. Darum bezeichne ich das Innewerden in
diesem besonderen Sinne als personale Vergegenwartigung.

Dem Wahrnehmen des Mitmenschen als einer — wenn auch zu-
meist recht mangelhaft entfalteten — Ganzheit, Einheit und Einzig-
keit widerstrebt in unserer Zeit fast alles, was man als das spezi-
fisch Moderne zu verstehen pflegt. In dieser Zeit herrscht ein analy-
tisches, reduktives und ableitendes Blicken zwischen Mensch und
Mensch vor. Es ist analytisch oder vielmehr pseudoanalytisch, da
es das gesamte leibseelische Sein als zusammengesetzt und daher
zergliederbar behandelt, nicht das sogenannte Unbewullte allein,
das einer relativen Objektivierung zuganglich ist, sondern auch
den psychischen Strom selber, der in Wahrheit niemals zureichend
als Objekt erfaBbar ist. Reduktiv ist das Blicken, weil es die aus
der mikrokosmischen Fiille des Moglichen gespeiste Vielfaltigkeit
der Person auf schematisch iiberschaubare und {iberall wieder-
kehrende Strukturen zuriickfithren will. Und ableitend ist es, weil
es vermeint, das Gewordensein eines Menschen, ja sein Werden,
in genetische Formeln fassen und auch noch das dynamisch zen-
trale Individualprinzip dieses Werdens durch einen Allgemein-
begriff vertreten lassen zu diirfen. Nicht blofl «Entzauberung» —
das konnte man sich recht wohl gefallen lassen —, sondern auch
eine radikale Entgeheimnissung wird heute zwischen Mensch und
Mensch angestrebt. Die Personhaftigkeit, das unablidssig nahe
Mysterium, einst der Beweggrund der stillsten Begeisterungen,
wird eingeebnet.

Was ich eben gesagt habe, wendet sich keineswegs gegen die

601



analytische Methode in den Geisteswissenschaften; diese Methode
ist tiberall da unentbehrlich, wo sie die Erkenntnis eines Phino-
mens fordert, ohne die anders beschaffene Erkenntnis seiner den
rechtmifBigen Geltungskreis der Methode transzendierenden In-
dividualitdt zu beeintridchtigen. Die Geisteswissenschaft, die sich
der analytischen Methode bedient, muB3 demgemil} stets die hori-
zontartig unbeschreitbare Grenze solcher Betrachtung im Auge
halten. Diese Pflicht macht die Uebertragung der Methode ins
Leben so fragwiirdig; denn es ist exzessiv schwierig, hier jeweils
die Grenze als solche zu beachten.

Wollen wir zugleich das Heutige betreiben und das Morgige
hellsichtig bereiten, dann miissen wir in uns selber und in den
nach uns kommenden Generationen eine Gabe ausbilden, die als
Aschenbrddel und vorbestimmte Prinzessin in der Innerlichkeit
der Menschen lebt. Manche nennen sie Intuition, aber das ist ein
nicht ganz eindeutiger Begriff. Ich modchte den Namen Real-
phantasie vorziehen, denn in ihrem eigentlichen Wesen ist sie nicht
mehr ein Anschauen, sondern ein kiihnes, fluggewaltiges, die in-
tensivste Regung meines Seins beanspruchendes Einschwingen ins
Andere, wie es eben die Art aller echten Phantasie ist, nur dal}
hier der Bereich meiner Tat nicht das Allmogliche, sondern die
mir entgegentretende besondere reale Person ist, die ich mir eben
so und nicht anders in ihrer Ganzheit, Einheit und Einzigkeit und
in ihrer all dies immer neu verwirklichenden dynamischen Mitte
zu vergegenwirtigen versuchen kann.

Dies aber, noch einmal sei darauf hingewiesen, vermag nur in
lebendiger Partnerschaft zu geschehen, das heif3t, wenn ich, in
einer gemeinsamen Situation mit dem andern stehend, mich seinem
Anteil daran, als dem seinen, vital aussetze. Gewil}, diese meine
Grundhaltung kann unerwidert bleiben, und die Dialogik kann im
Keim ersterben. Gerit die Gegenseitigkeit aber, dann bliiht das
Zwischenmenschliche im echten Gesprach auf.

4. Auferlegung und Erschliefung

Ich habe auf zwei Momente hingewiesen, die das Wachstum des
Zwischenmenschlichen hemmen: den sich eindringenden Schein
und die Unzulidnglichkeit der Wahrnehmung. Ein drittes steht nun
vor uns, offenkundiger als jene beiden, dazu in dieser kritischen
Stunde michtiger und gefihrlicher als je.

Es gibt zwei Grundweisen, auf Menschen, auf ihre Gesinnung
und Lebensgestaltung einzuwirken. In der ersten will einer sich,

602



seine Meinung und Haltung, dem andern so auferlegen, dal3 der
wihne, das psychische Ergebnis der Aktion sei seine, durch jene
Beeinflussung nur eben entbundene Einsicht. In der zweiten Grund-
weise der Einwirkung will einer das, was er in sich selber als das
Rechte erkannt hat, auch in der Seele des andern, als darin ange-
legt, finden und fordern; weil es das Rechte ist, mull es auch in
dem Mikrokosmos des andern, als Moglichkeit unter Moglichkeiten,
lebendig sein, der andre mull nur in dieser seiner Potentialitit
erschlossen werden, und zwar im wesentlichen nicht durch Beleh-
rung, sondern durch Begegnung, durch existentielle Kommunika-
tion zwischen einem Seienden und einem Werden-Konnenden. Die
erste Weise hat sich am stirksten im Bereich der Propaganda, die
zweite in dem der Erziehung ausgebildet.

Den sich auferlegenden Propagandisten, den ich meine, geht die
Person, auf die er einwirken will, als Person iiberhaupt nichts an;
etwelche individuelle Eigenschaften sind ihm nur insofern von
Belang, als er sie fiir die Gewinnung des andern ausnutzen kann
und zu diesem Zweck kennenlernen muf}. In seiner Indifferenz
gegen alles Personhafte geht der Propagandist iiber die Partei, fiir
die er wirkt, noch erheblich hinaus. Fiir die Partei sind die Per-
sonen in ihrer Verschiedenheit von Bedeutung, weil jede ihrer
besonderen Eignung nach in einer besonderen Funktion zu ge-
brauchen ist; das Personhafte wird somit zwar nur auf die spezi-
fische Verwendbarkeit hin beachtet, aber in diesen Grenzen immer-
hin praktisch anerkannt. Der Propaganda als solcher hingegen ist
das Individuelle eher listig, es geht ihr einfach um das Mehr:
mehr Mitglieder, mehr Anhinger, eine zunehmende Stiitzfliche.
Das politische Mittel, wo es wie hier in seiner extremen Form
waltet, bedeutet: sich des andern bemichtigen, indem man ihn
depersonalisiert. Diese Art der Propaganda geht verschiedene Ver-
bindungen mit dem Zwang ein, sie erginzt oder ersetzt ihn, je
nach Bedarf und Aussichten, sie ist aber letztlich nichts anderes
als der sublimierte, der unmerklich gewordene Zwang. Sie setzt
die Seelen unter einen Druck, der die Illusion der Autonomie er-
moglicht. Das politische Mittel vollendet sich in der effektiven
Aufhebung des Menschenfaktums.

Der Erzieher, den ich meine, lebt in einer Welt der Individuen,
von der ein bestimmter Teil jeweils seiner Hut anvertraut ist.
Jedes dieser Individuen erkennt er als darauf angelegt, eine ein-
malige, einzige Person und damit der Triger eines besonderen,
durch sie und durch sie allein erfiillbaren Seins-Auftrags zu wer-
den. Jedes personhafte Wesen zeigt sich ihm als in einem solchen
ProzeB3 der Aktualisierung begriffen, und er weifl aus eigner Er-

603



fahrung, dafl die aktualisierenden Krifte je und je in einem mikro-
kosmischen Kampf mit Gegenkriiften stehen. Er hat sich als einen
Helfer der aktualisierenden Krifte verstehen gelernt. Er kennt
diese Krifte: sie haben auch an ihm gewirkt und wirken. Es ist
dieses an ihm getane Werk, das er Mal um Mal ihnen begegnen
148t, ihnen fiir neuen Kampf und neues Werk zur Verfiigung stellt.
Er kann sich nicht auferlegen wollen, denn er glaubt an das Wirken
der aktualisierenden Krifte, das heift, er glaubt, daBl in jedem
Menschen das Rechte in einer einmaligen und einzigartig person-
haften Weise angelegt ist; keine andere Weise darf sich diesem
Menschen auferlegen, aber eine andere Weise, die dieses Er-
ziehers, darf und soll das Rechte, wie es eben hier werden will,
erschlieBen und dazu helfen, dal} es sich entfalte.

Der sich auferlegende Propagandist glaubt nicht einmal an die
eigene Sache wirklich, denn er traut ihr nicht zu, daf} sie aus
eigener Kraft, ohne seine Methoden, deren Gleichnis der Laut-
sprecher und die Lichtreklame sind, zur Wirkung kime. Der er-
schlieBende Erzieher glaubt an die Urmacht, die sich in all die
Menschenwesen ausgestreut hat und ausstreut, um in jedem zu
einer eigentiimlichen Gestalt zu erwachsen; er vertraut darauf, daf
dieses Wachstum jeweils nur jener in der Begegnung gegebenen
Hilfe bedarf, die eben auch er herzugeben berufen ist.

Ich habe an zwei extrem antithetischen Beispielen den Charak-
ter der beiden Grundhaltungen und ihr Verhiltnis zueinander ver-
deutlicht. Aber iiberall, wo Menschen miteinander umgehen, ist
ein Maf3 der einen oder der andern zu finden.

Man darf jedoch diese zwei Prinzipien, sich jemandem aufer-
legen und jemanden erschlieBen, durchaus nicht mit Begriffen wie
Hochmut und Demut verwechseln. Einer kann recht wohl hoch-
miitig sein, ohne sich anderen auferlegen zu wollen, und es geniigt
nicht, demiitig zu sein, um einen andern zu erschlieBen. Hochmut
und Demut sind Seelenverfassungen, individual-psychologische
Tatsachen mit ethischem Akzent, Auferlegung und ErschlieBung
sind Vorgidnge zwischen Menschen, anthropologische Sachverhalte,
die auf eine Ontologie, die Ontologie des Zwischenmenschlichen
eben, hinweisen.

Auf ethischem Gebiet hat Kant den iiberaus wichtigen Grund-
satz ausgesprochen, der Mitmensch diirfe niemals blof3 als Mittel,
sondern miisse jederzeit zugleich als selbstindiger Zweck gedacht
und behandelt werden. Der Satz steht im Zeichen eines Sollens,
das von der Idee der Menschenwiirde getragen wird. Unsere im
Kern verwandte Betrachtung kommt anderswoher und zielt an-
derswohin. Uns geht es um die Voraussetzungen des Zwischen-

604



menschlichen. Der Mensch ist nicht in seiner Isolierung, sondern
in der Vollstéandigkeit der Beziehung zwischen dem einen und dem
andern anthropologisch existent: erst die Wechselwirkung ermdog-
licht, das Menschentum zulinglich zu erfassen. Dazu, zum Be-
stande des Zwischenmenschlichen, ist, wie gezeigt wurde, erfor-
derlich, daf} sich in die Beziehung von personhaftem Sein zu per-
sonhaftem Sein nicht der Schein verderblich einmische; es ist des
weiteren, wie gezeigt wurde, erforderlich, da3 jeder den anderen
in dessen personhaftem Sein meine und vergegenwartige. Dal3
keiner der Partner sich dem andern auferlegen wolle, ist die dritte
basische Voraussetzung des Zwischenmenschlichen schlechthin.
DalB3 einer auf den andern erschlieBend einwirke, gehort nicht
mehr zu diesen Voraussetzungen; wohl aber ist dies ein Element,
geeignet, zu einer hoheren Stufe des Zwischenmenschlichen zu
fuhren.

Dal} jedem Menschen die Bestimmung innewohnt, das rechte
Menschsein auf seine besondere, ihm allein eigentiimliche Art zu
erlangen, kann man im aristotelischen Bilde der Entelechie, der
eingeborenen Selbstverwirklichung fassen; nur mull man darauf
achten, dafl3 das eine Entelechie des Schopfungswerkes ist. Irrig ist
es, hier von der Individuation allein zu sprechen; diese bedeutet
nur das urnotwendig personhafte Geprage aller Verwirklichung
des Menschseins. Nicht das Selbst als solches ist das Letztwesent-
liche, sondern dafl der Schopfungssinn des menschlichen Daseins
sich je und je als Selbst erfiille. Die erschlieende Funktion zwi-
schen den Menschen, die Hilfe zum Werden des Menschen als
Selbst, das FEinander-Beistehen zur Selbstverwirklichung des
schopfungsgerechten Menschentums ist es, das das Zwischen-
menschliche zu seiner Hohe fiihrt. Erst in zwei Menschen, von
denen jeder, wenn er den andern meint, zugleich das Héchste meint,
das eben diesem zubestimmt ist, und der Erfiillung der Bestim-
mung dient, ohne dem andern etwas von der eigenen Realisierung
auferlegen zu wollen, stellt sich die dynamische Herrlichkeit des
Menschenwesens leibhaft dar.

5. Das echte Gesprich

Es gilt nun noch, die Merkmale des echten Gesprichs kldrend
zusammenzufassen.

Im echten Gesprach geschieht die Hinwendung zum Partner in
aller Wahrheit, als Hinwendung des Wesens also. Jeder Sprecher
meint hier den Partner, an den, oder die Partner, an die er sich

605



wendet, als diese personhafte Existenz. Jemanden meinen heif3t
in diesem Zusammenhang zugleich das dem Sprecher in diesem
Augenblick mogliche MaB3 der Vergegenwirtigung iiben. Die er-
fahrenden Sinne und die Realphantasie, die das von ihnen Befun-
dene erginzt, wirken zusammen, um den andern als ganze und
einzige, als eben diese Person gegenwirtig zu machen. Der Spre-
cher nimmt aber den ihm so Gegenwirtigen nicht blo wahr, er
nimmt ihn zu seinem Partner an, und das hei}t: er bestitigt, so-
weit Bestidtigen an ihm ist, dieses andere Sein. Die wahrhafte Hin-
wendung seines Wesens zum andern schlielt diese Bestitigung,
diese Akzeptation ein. Selbstverstandlich bedeutet solch eine Be-
stitigung keineswegs schon eine Billigung; aber worin immer ich
wider den andern bin, ich habe damit, dal3 ich ihn als Partner
echten Gespriachs annehme, zu ihm als Person ja gesagt.

Des weiteren mufl, wenn ein echtes Gesprich entstehen soll,
jeder, der daran teilnimmt, sich selber einbringen. Und das bedeutet
auch, dafl er willens sein mul}, jeweils zu sagen, was er zu dem
besprochenen Gegenstand im Sinn hat. Und das wieder bedeutet,
dall er jeweils den Beitrag seines Geistes ohne Verkiirzung und
Verschiebung hergebe. Auch sehr redliche Menschen wihnen, im
Gesprach durchaus nicht gehalten zu sein, alles zu sagen, «was sie
zu sagen haben». Aber in der groBen Treue, welche der Atem-
raum des echten Gesprachs ist, hat das, was ich jeweils zu sagen
habe, schon in mir den Charakter des Gesprochenwerdenwollens,
und ich darf es nicht davon ab-, darf es nicht in mir zuriickhalten.
Es tragt ja, mir unverkennbar, das Zeichen, das die Zugehorigkeit
zum gemeinschaftlichen Leben des Wortes anzeigt. Wo das dia-
logische Wort echtbiirtig besteht, mul} ihm sein Recht durch Riick-
haltlosigkeit werden. Riickhaltlosigkeit aber ist das genaue Gegen-
teil des Drauflosredens. Alles kommt auf die Legitimitat des «Was
ich zu sagen habe» an. Und freilich muB} ich auch darauf bedacht
sein, das, was ich eben jetzt zu sagen habe, aber noch nicht sprach-
lich besitze, ins innere Wort und sodann ins lautliche zu heben.
Sagen ist Natur und Werk, Gespro3 und Gebild zugleich, und es
hat, wo es dialogisch, im Atemraum der groflen Treue erscheint,
die Einheit beider stets neu zu vollenden.

Dazu gesellt sich jene Ueberwindung des Scheins, auf die 1ch
hingewiesen habe. In wem auch noch in der Atmosphire des echten
Gesprichs der Gedanke an die eigene Wirkung als Sprecher des von
ihm zu Sprechenden waltet, der wirkt als Zerstorer. Wenn ich statt
des zu Sagenden mich anschicke, ein zur Geltung kommendes Ich
vernehmen zu lassen, habe ich unwiederbringlich verfehlt, was ich
zu sagen gehabt hitte, fehlbehaftet tritt es ins Gesprich, und das

606



Gesprach wird fehlbehaftet. Weil das echte Gesprich eine ontolo-
gische Sphire ist, die sich durch die Authentizitit des Seins kon-
stituiert, kann jeder Einbruch des Scheins es versehren.

Wo aber das Gesprich sich in seinem Wesen erfiillt, zwischen
Partnern, die sich einander in Wahrheit zugewandt haben, sich
riickhaltlos dullern und vom Scheinenwollen frei sind, vollzieht
sich eine denkwiirdige, nirgendwo sonst sich einstellende gemein-
schaftliche Fruchtbarkeit. Das Wort ersteht Mal um Mal sub-
stantiell zwischen den Menschen, die von der Dynamik eines ele-
mentaren Mitsammenseins in ihrer Tiefe ergriffen und erschlossen
werden. Das Zwischenmenschliche erschliet das sonst Uner-
schlossene.

Aus der Zwiesprache ist dieses Phianomen ja vielfach bekannt;
aber auch im mehrstimmigen Dialog habe ich es zuweilen erfahren.

Um die Ostern 1914 trat, aus geistigen Vertretern einiger euro-
pdischer Volker zusammengesetzt, ein Kreis zu einer dreitdgigen
Beratung zusammen, die als Vorbesprechung gedacht war.! Man
wollte gemeinsam erwigen, wie etwa der von allen geahnten Kata-
strophe vorzubeugen wire. Ohne dafl man etwelche Modalitdten
der Aussprache vorweg vereinbart hitte, waren alle Voraussetzun-
gen des echten Gesprichs erfiillt. Von der ersten Stunde an
herrschte Unmittelbarkeit zwischen allen, von denen manche ein-
ander eben erst kennengelernt hatten, jeder sprach mit einer un-
erhorten Riickhaltlosigkeit, und offenbar war nicht ein einziger
unter den Teilnehmern dem Scheine horig. Ihrer Absicht nach muf}
man die Zusammenkunft als eine gescheiterte bezeichnen (wie-
wohl es in meinem Herzen auch jetzt noch nicht feststeht, da} sie
scheitern muflte); die Ironie der Situation wollte es, dafl man die
endgiiltige Besprechung auf Mitte August ansetzte, und der Welt-
geschichte war es naturgemill bald gelungen, den Kreis zu spren-
gen. Dennoch hat in aller Folge gewil3 keiner der damals Versam-
melten bezweifelt, daf} er an einem Triumph des Zwischenmensch-
lichen teilgenommen hatte.

Ein Hinweis ist noch vonnéten.

Selbstverstindlich brauchen nicht alle zu einem echten Gesprich
Vereinten selber zu sprechen; schweigsam Bleibende konnen mit-
unter besonders wichtig werden. Jeder aber muf} entschlossen sein,
sich nicht zu entziehen, wenn es etwa dem Gang des Gesprichs
nach an ihm sein wird, zu sagen, was eben er zu sagen hat. Wobei
natiirlich keiner von vornherein wissen kann, was das etwa sein
wird: ein echtes Gesprich kann man nicht vordisponieren. Es hat

1 Eine Episode dieser Tagung habe ich anderswo (in dem Abschnitt
¢«Meinungen und das Faktische» des Buches «Zwiesprache) erzihlt.

807



zwar seine Grundordnung von Anbeginn in sich, aber nichts kann
angeordnet werden, der Gang ist des Geistes, und mancher ent-
deckt, was er zu sagen hatte, nicht eher, als da er den Ruf des
Geistes vernimmt.

Auch dies jedoch ist selbstverstindlich, daf3 alle Teilnehmer,
ohne Ausnahme, so beschaffen sein miissen, dal} sie den Voraus-
setzungen des echten Gesprichs zu geniigen fiahig und bereit sind.
Die Echtheit ist schon in Frage gestellt, wenn ein noch so geringer
Teil der Anwesenden von sich und von den andern als solche
empfunden werden, denen keine aktive Beteiligung zugedacht ist.
Ein Zustand dieser Art kann sich zu einer schweren Problematik
steigern.

Ich hatte einen Freund, den ich zu den betrichtlichsten Mannern
des Zeitalters zihle. Er war ein Meister des Gesprichs, und er
liebte es; seine Echtheit als Sprecher war evident. Aber einmal
ereignete es sich, daf} er mit zwei Freunden und den Frauen der
drei beisammensall und ein Gespriach aufstieg, an dem die Frauen
seinem Wesen nach offenkundigerweise nicht teilnahmen, wiewohl
freilich ihre Gegenwart hochst beeinflussend war. Das Gesprach zwi-
schen den Mannern entwickelte sich bald zu einem Gefecht zwi-
schen zweien (ich war der dritte). Auch der andere, mir ebenfalls
befreundet, war von edler Art, ein Mann des Wortes auch er, aber
mehr der sachlichen Gerechtigkeit als den Spielen des Geistes
ergeben und aller Eristik urfremd. Der Freund, den ich einen
Meister des Gespriachs genannt habe, sprach nicht gelassen-
gewichtig wie sonst, sondern «glianzend», fechterisch, siegerisch.
Das Gesprach verdarb.

In unserer Zeit, in der das Versténdnis fiir das Wesen des echten
Gesprachs selten geworden ist, werden seine Voraussetzungen von
dem falschen Oeffentlichkeitssinn so griindlich mif3kannt, dal man
vermeint, ein solches Gesprach vor einem Publikum interessierter
Zuhorer mit gebiihrender publizistischer Assistenz veranstalten zu
konnen. Aber eine offentliche Debatte von noch so hohem «Niveau»
kann weder spontan noch unmittelbar noch riickhaltlos sein; eine
als Horstlick vorgefithrte Unterredung ist von dem echten Ge-

sprach briickenlos geschieden.
&

608



	Elemente des Zwischenmenschlichen

