Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: «Die Irre» Martin Heideggers

Autor: Wasmuth, Ewald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758746

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«DIE IRRE» MARTIN HEIDEGGERS

Von Ewald Wasmuth

Philosophen sind Gewalttater, die
keine Armee zur Verfiigung haben und
sich deshalb die Welt in der Weise un-
terwerfen, dafl sie sie in ein System
sperren. Wahrscheinlich ist das auch der
Grund dafiir, da} es in den Zeiten der
Tyrannis grofle philosophische Naturen
gegeben hat. '

(Musil: «Der Mann ohne Eigenschaf-
ten», S.412.)

Das Phinomen Martin Heidegger ist schwer zu fassen, denn der
Philosoph ist hinter einer Sprache voller Eigenwilligkeiten verbor-
gen. Von ihr kann man sagen, daf} sie bewirke, was Novalis einmal
versucht hat, dal} sie die Profanen von selbst ausschlief3t und daB,
wer sie versteht, von selbst ein Eingeweihter ist. Obgleich das, was
hinter der Sprache an philosophischer Wahrheit liegt, nur ein klei-
ner, ihm eigentiimlicher Gedanke ist, hat Martin Heidegger seinem
Wort ein Gewicht verliehen, das ihn dem Zweifel der Profanen
entzieht. Es zwingt jeden, der mit ihm ins Gesprich eintreten will,
die Sprache der Eingeweihten zu reden und also ihn selbst, das
sich in ihm ereignende Denken als «wesentliches Denken, als ein
Ereignis des Seins» zu begreifen. Kaum je hat ein Mensch seinem
Wort eine #hnliche Auszeichnung zuerkannt, unangreifbarer ist
kaum je ein Wort vor die Menschen getreten, muf3 doch alles, was
mit den Mitteln des «denkerischen Verfalls», das hei3t der zweiein-
halbtausend Jahre abendlindischen Denkens, wie sie Heidegger
begreift, gegen ihn gesagt werden kann, an seiner Unverletzlichkeit
abprallen. Man wird, wie immer man zu dieser Philosophie steht,
zugeben miissen, daB sie rein als literarische Leistung grof ist. Fast
wie eine aus der Archaik stammende Burg ragt dies Werk in unsere
«diirftige Zeit». Steht man im Bann seines Wortes, so scheint es wie
ein Gedicht von der Macht des unbekannten Seins, und man ist
bereit zu glauben, daB in ihm die Quellen des Ursprungs, des «Ent-
springens» freigelegt sind, des Ursprungs, der dabei wie der Ur-
sprung der Sprache «Geheimnis» bleibt. Und ebenso wie das Sein
selbst, von dem er sagt und damit sein eignes Fragen und Denken
an das Unauslotbare bindend und allem Zweifel entziehend: «Das

579



Denken. .. bringt in seinem Sagen nur das ungesprochne Wort des
Seins zur Sprache.» (Ueber den Humanismus, S. 45.)

Das nun, was Heidegger vom Sein und Seienden, vom Da-sein
sagt, will ich im Folgenden unbezweifelt lassen, es soll in dieser
Betrachtung unbedacht Wahrheit sein, hierin soll, was ich an sich
wohl . bestreiten miiite, das ungesprochne Wort des Seins zur
Sprache gekommen sein. Was mich zur Auseinandersetzung auf-
fordert, ist Heideggers Lehre vom Menschen. Denn es gibt, so meine
ich !, nur eine Frage, vor der sich erweist, ob philosophische Lehre
Wahrheit ist, das ist die Frage nach dem Menschen und die Antwort,
die auf diese Frage explizit gegeben oder nur impliziert wird. Diese
Frage ist an allen Lehren beteiligt, sie ist es, die die Menschen an
aller Philosophie fesselt, und doch wird keine Antwort jemals diese
Frage beantworten konnen, obgleich wir in allen Lehren eine Ant-
wort auf sie suchen. Diese Frage stellt nun Heidegger in seiner vor
kurzem erschienenen «Einfiihrung in die Metaphysik». Von dieser
bemerkt er, daf} sie den Text der vollstiandig ausgearbeiteten Vor-
lesung, die er im Sommer 1935 in Freiburg i. B. gehalten hitte, vor-
stelle. Doch so, daB3 «das Gesprochne nicht mehr im Gedruckten»
sprache. Was bedeutet, da3 Heidegger den Text als heute giiltige
Aussage betrachtet, er also nicht nur in der Geschichte seines
Denkens, seiner «Kehre» wichtig ist. In dieser Schrift stellt also
Heidegger ausdriicklich die Frage nach der «Bestimmung des We-
sens des Menschen». Von ihr sagt er, anschlielend an den Satz
Heraklits, dessen banale und oft mi3brauchte Fassung den Krieg als
Vater aller Dinge nennt: «Was der Mensch sei, das tritt nach dem
Wort des Heraklit erst heraus (zeigt sich) im Auseinandertreten
von Gottern und Menschen im Geschehen des Einbruchs des Seins
selbst. Wer der Mensch sei, das ist fiir den Menschen nicht irgend-
wie an den Himmel geschrieben. Vielmehr gilt hier: 1. Die Bestim-
mung des Wesens des Menschen ist nie Antwort, sondern wesentlich
Frage. 2. Das Fragen dieser Frage und ihre Entscheidung ist ge-
schichtlich, nicht nur iiberhaupt, sondern wesentlich Geschichte.
3. Die Frage, was der Mensch sei, mufl} im Wesenszusammenhang
mit der Frage gestellt werden, wie es mit dem Sein steht. Die Frage
nach dem Menschen ist keine anthropologische, sondern eine ge-
schichtlich metaphysische Frage. Die Frage laf3t sich im Bereich
der iiberlieferten Metaphysik, die wesentlich Physik bleibt, nicht
zureichend fragen» (S.106). Wenig spater fiigt Heidegger diesen
Sitzen zwei weitere hinzu: «So steht es, weil die Frage, was der

1Vergleiche hierzu: Ewald Wasmuth, «Die Philosophie Pascals»,

S. 141 ff., Heidelberg 1949; und: «Von der Wahrheit der Philosophie»,
Olten 1952.

580



Mensch sei, nur im Fragen nach dem Sein gestellt werden kann.»
Und: «Nur, wo das Sein sich im Fragen eroffnet, geschieht Ge-
schichte und damit jenes Sein des Menschen, kraft dessen er sich
an die Auseinandersetzung mit dem Seienden als solchem wagt»
(S. 108).

Heidegger sagt, daB3 das Fragen nach der Bestimmung des Wesens
des Menschen Geschichte, und zwar wesentlich oder wesentliche
Geschichte ist. Es bleibt aber ungeklirt, weshalb oder inwiefern
Geschichte, die dieser Bestimmung nicht geniigt, keine wesentliche
Geschichte sein sollte, was wahrscheinlich fiir den groflten Teil
dessen gilt, was wir als-Geschichte der Vilker kennen. Obgleich
hierzu vieles zu sagen wire und man sogar an Morgensterns Ge-
dicht vom Mond und seinem Behuf erinnern konnte, denn dhnlich
hilt es hier das Sein mit Griechen und deutschen Denkern, so ist
doch zugleich sicher, da3 in der Geschichte nicht so sehr, was wir
von Gott glauben, bedeutsam gewesen ist, als das, was wir als Be-
stimmung des Wesens des Menschen zu wissen meinten. Das gilt,
um ein Beispiel zu nennen, ganz gewil} fiir die Wirkung der Lehren
von Karl Marx, in denen ja nicht nur die soziologischen Gesetze des
dialektischen Klassengegensatzes gelehrt worden sind, sondern
diese aus einer implizit mitgelehrten Wesensbestimmung des Men-
schen verstanden wurden, die sich in Uebereinstimmung mit den
Lehren wuBte, die durch die Physik und Naturwissenschaften
begriindet waren. Und das sind die gleichen Lehren, die auch
Nietzsche bestimmten, seinen Satz zu formulieren, dafl Gott tot und
daB die iibersinnliche Welt ausgeloscht sei, und dafl nun nichts mehr
bliebe als der Mensch: «Tot sind alle Gotter: nun wollen wir, daf3
der Uebermensch lebe». Denn auch das ist eine Lehre vom Men-
schen und keine von Gott und sicher eine Rede, die in der Ge-
schichte ebenso bedeutsam ist, wie ein iiberraschender Einfall im
Gespriach das nachher zu Sagende bestimmt und alles vorher Ge-
sagte in ein anderes Licht stellt.

Denn was wir sagen, sagen wir immer zu Menschen, und immer
sollte der Lehrende bedenken, wie die Worte, die einer sagt, nicht
nur ihrem philosophischen Inhalt nach, sondern auch sonst ver-
standen werden konnen. Wer etwa, um ein Beispiel zu geben, herr-
schendem Wahn zuerkennt und zu denen, die von ihm gefangen
sind, sagt, daBB das in ihm aufscheinende geschichtliche Ereignen
Entbergung des Seins wire, wird auch dann nicht Wahrheit mit-
teilen, wenn dieses Sagen wirklich Wahrheit im Sinne Heideggers
sein sollte. Alles von einem Menschen Ausgesagte tritt, heideggersch
gesprochen, als Seiendes zum Seiendem, es kann niemals mehr das
Sein selbst, das sich aussagte sein, sobald es als Wort erscheint, das

581



ein anderer bedenkt. Die Frage aber, wie weit die sich «entbergende»
Wahrheit, das Scheinen des Seins selbst durch das triibe Medium
des fremden Denkens, wo meist «die Verschriankung von Unver-
borgenheit und Schein» herrscht, was Heidegger als «Irre» versteht,
gefarbt wird, wie weit hier die Worte der sich entbergenden Wahr-
heit noch Worte der Wahrheit oder wie weit sie alsdann Verstellung
des Seins sind und also «Verhexung» der «Vorblickbahn», wird
von Heidegger als Frage nicht bedacht und nicht gestellt. Wahr-
scheinlich glaubt er sie dadurch vermeiden zu konnen, dal} er sich
auf das Fragen beschriankt. «Das Fragen ist die Frommigkeit des
Denkens», sagte er vor kurzem in Miinchen. Sokrates, der auch
einiges vom Fragen wullte, hiatte es wahrscheinlich die Demut des
Denkenden genannt. Heidegger aber will den Denkenden, das
«Subjekt» nicht mehr kennen. Nicht um das Denken des Denken-
den, sondern um das «Denken des Seins» handelt es sich in dem,
was er sagt, und dies Denken des Seins sagt sich als Frage aus. Doch
ist — und dhnlich wie fiir Sokrates das Fragen eine Methode des
Sagens, ein Mittel zur Aussage des als wahr Erkannten war — auch
fiir Heidegger das Fragen nur eine Methode des Aussagens, eine
Weise, wie er die, zu denen er spricht, zu dem hinfithren will, was
sich in seinen Worten als Werk oder Wort des Seins entbirgt. Dieses
Fragen als Rede, diese Aussage, die sich als Frage gibt, gehort zu
dem Panzer, der ihn unverwundbar machen soll, oder richtiger zu
der kunstvollen Maske — Persona, Kothurn —, aus der, wie in der
griechischen Tragodie, nicht der Mensch, sondern die Stimme des
Gottes oder des Heroen spricht. Fast alles, was Heidegger als seine
Methode, die hier dem dient, was sonst der Logik zufiel, anwendet,
gehort zu dieser geschmiickten Maske. Dazu gehort vor allem auch
die Wortetymologie, durch die er die Wahrheit seiner Lehre, auch
das Wort Sein z. B., dem Ursprung verbinden will und an der man
hiufig, Philologen vor allem, Anstof3 genommen hat. Heideggers
Lehre ist durch philologische Bedenken gegen seine Wortdeutungen
nicht zu treffen, diese zihlen nicht vor dem, was durch die Maske
als Stimme des Gottes, des Seins selbst, das alles und nichts ist, zur
Aussage kommt. Diese kunstvolle und faszinierende Maske ist nicht
zur Philologie gehorig, sondern ein Gebilde der Kunst; sie ist in der
Verstellung und Verbiegung des gewohnten Wortverstdndnisses
jener Kraft vergleichbar, mit der gleichzeitig in den bildenden Kiin-
sten die aperspektivische Welt, um mit Gebser zu sprechen, zum
Durchbruch kam, deren Werke man auch nicht mit den Mitteln der
perspektivischen Bildgestaltung widerlegen und abtun kann.

Soweit also dies Zerbrechen, Biegen und Beugen der Worte, diese
an Prokrustes erinnernde Etymologie dem Wort, das zu sagen ist,

582



dienen, entziehen sie sich der an sich berechtigten philologischen
Kritik. Nicht aber entzieht sich das Ausgesagte, auch wenn es sich
als Entbergen des Seins selbst gibt, dem kritischen Bedenken. Auch
wenn Gott selbst zu den Menschen sprach oder spricht, bleibt dies
Wort Wort menschlicher Sprache und Anrede an Menschen, und also
muB es sich hier und im Leben der Menschen als Wahrheit erweisen.
Nie geniigt der Anspruch des Propheten, da3 sich Gott seiner be-
diene, also geniigt auch nicht der Anspruch Heideggers, daf} sich in
seinen Worten das Sein selbst aussage, um sein Wort der Kritik zu
entziehen. Haben wir doch bei allen Lehren darauf zu achten, wem,
d. h. welcher Macht die Lehre dient, der Wahrheit, dem Klirenden
oder jenen Michten, von denen Heidegger sagt,.daBl sie «das Sei-
ende, seine Eroffnung und Gestaltung, seine VerschlieBung und
Verunstaltung beherrschen und verhexen» (S.155). Diese Gegen-
maéichte des Seins, die an die Welt Lucifers erinnern, werden genannt,
aber nicht befragt. Wozu, wie ich meine, vielleicht — und wenn
nicht damals so heute — manch’ Anlal} gewesen wire. Doch ist es
wahr, da3 Heidegger diese Frage nicht stellen konnte, denn dann
hatte er zugleich nach dem Recht und Unrecht innerhalb staatlichen
Gefiiges und geschichtlichen Handelns fragen miissen. Und diese
Frage kann Heidegger nicht stellen, da nur das Sein an ge-
schichtlichen Ereignissen beteiligt sein soll. Dies Sein aber, wie es
Heidegger versteht, das sich als Wahrheit entbirgt oder auch in der
Irre verstellt, kennt keine Werte, kein Ethos, es hat mit der Sittlich-
keit der Menschen, sittlicher Ordnung menschlicher Gemeinschaft
nichts zu tun!

Was aber hat Heidegger dann vom Wesen des Menschen zu sagen?
Kann der Mensch in dieser Lehre, wo es eigentlich das fiir seine
Handlungen in der Geschichte verantwortliche Subjekt nicht mehr
gibt, noch sinnbergend sein? Die Frage nach dem Menschen, so
beginnt Heidegger seine Betrachtung, steht in Beziehung zu der
ersten Frage, die die Einfiihrung in die Metaphysik erdffnet und die
seit seiner fritheren, zu dem gleichen Thema gehorigen Schrift:
«Was ist Metaphysik» als Paradox, als Frage Heideggers bekannt
ist: «Warum ist iiberhaupt Seiendes und nicht vielmehr nichts?»
Logisch ist diese Frage und ver allem mit Ludwig Wittgenstein:
sinnleer. Diese Logik aber reicht nicht aus, um sie abzutun, denn
sie ist gleichwohl und in einem iiberlogischen Sinne eine echte
philosophische, ndmlich eine menschliche Frage. Um sie in ihrer
eigentlichen Tiefe zu verstehen, mull man erspiiren, daf} die Frage
an das Sein, wie es Heidegger begreift und nicht an das Seiende, das

583



wir allein kennen, gerichtet ist. Die Frage ist nicht an das Seiende,
von dem, wie Heidegger meint, bisher alle Metaphysik — und
Physik — ausging, gerichtet, sondern an das Sein, dessen verend-
lichte Erscheinung das Seiende und dessen Ek-stasis und insofern
vom Sein her eigentlich das Nicht-Sein Sein, das Dasein, die aus
dem Sein geworfene Existenz des Menschen ist, der zugleich in der
«Unausweichlichkeit des Todes» und darin noch einmal vor dem
Nichts steht. Dieses doppelte Nichts, das einmal das Sein und ein-
mal der Tod ist, die beide als Sein und Nichts merkwiirdig ver-
schlungen sind, bilden zusammen jenen mystischen Akkord, der
neben der Angst und der Sorge Heideggers ganze Lehre durch-
klingt, er ist ein kiinstlerisches, dichterisches Mittel und ebenso
berechtigt wie die verspielte Symbolik in den Bildern Klees.
Heidegger sagt nun von seiner Frage, daf} sie «in einer langen Weile
da ist». Auch Pascal sagte, da3 der Mensch in der Langenweile «sein
Nichts, seine Verlassenheit, sein Ungeniigen, seine Abhingigkeit,
seine Unmacht» spiire (Frgt. 131), und also ist sie eine echt mensch-
liche Frage, die bei der nach der Bestimmung des Wesens des Men-
schen wohl bedacht werden mufl. Wie uns denn auch nichts hindern
kann, in der Frage des Seins eine andere, eine alltiglichere mitzu-
horen. Die Frage namlich, die fragt, warum ich als Mensch iiber-
haupt lebe, auf der Welt bin, warum ich nicht nur Seiendes bin wie
die Sterne, die Steine, die Pflanzen, die Tiere, sondern um alles dies
weill und doch von alledem nichts genau wissen kann und nur eines
genau weil}, was «man» dabei nie wissen will, daf3 ich sterben werde
und dann in einer Einsamkeit und Not, die uns niemand abnehmen
und niemand mit uns teilen kann. «Allein wird man sterben», sagte
Pascal. So gesehen, ist mit der Frage Heideggers vieles verbunden,
was einen jeden Menschen angeht, und es kann wohl sein, dal} alles,
was Menschen jemals erkannten und lehrten — auch in den Wis-
senschaften, die zwar, wie Heidegger sagt, «nicht denken», also
auch nicht bedenken, was in ihren Lehren zugleich iiber den Men-
schen mitausgesagt wird —, eine Antwort auf diese Frage gegeben
hat. Und das ist von den Wissenschaften her sicher eine banale
Antwort gewesen, da sie den Tod als natiirliches Ereignis begriffen
und damit die Auskunft iiber den Tod, die in der christlichen Reli-
gion gegeben die Wahrheit, die sich im Sterben Jesu ausgesagt hat,
iiberwunden zu haben glaubten.

Heidegger strebt, wie gesagt, zum Ursprung zuriick, er 16scht
ebenso grofziigig wie ungenau die Geschichte der letzten zweiein-
halbtausend Jahre von der Tafel aus, an der zwar auch das Sein,
doch offenbar mehr die Macht der Verunstaltung und Verhexung
beteiligt gewesen ist. Er befragt nach dem Sein und der Wahrheit

084



Fragmente des Parmenides und Heraklits, und anschlieBend nach
der Wesensbestimmung des Menschen einige Verse aus Sophokles’
Antigone. Aus Parmenides gewinnt Heidegger vor allem seine schon
bekannte Deutung des griechischen Wortes fiir Wahrheit: Aletheia.
Diese, so zeigt er, ist «eins mit dem Wesen des Seins als Physis».
Diese Wahrheit, wie sie, wie er uns glauben machen will, damals
die Griechen verstanden und wie sie nun erstmalig Heidegger wie-
der begreift, ist als «Unverborgenheit (Aletheia) keine Zugabe zum
Sein», sondern «Denken des Seins» (S. 78). Sie ist Denken des
Seins selbst und zugleich des dies Sein Bedenkenden, in dessem
Denken das Sein zur Aussage gelangt. «Philosophie ist das Ge-
schehnis, das jederzeit neu das Sein (in einer ihm zugehorigen
Offenbarkeit) erwirken mul3» (S.65). Der Mensch, das denkende
Subjekt, ist danach auch dann, wenn er das Sein denkt, nichts
gegeniiber dem Sein. Das Subjekt ist ebenso nichts, wie etwa das
Endliche nichts ist gegeniiber dem Unendlichen, was Pascal auf die
Stellung des Menschen Gott gegeniiber — und das Sein ist, recht
gesehen, nur ein Ersatz Gottes — angewandt hatte. Daraus schlief3t
Heidegger, der Theologe des Seins, da3 die Wahrheit, die sich aus-
sagt, nicht Wahrheit des Denkenden, sondern Entbergung, «An-
wesen» des Seins im Seienden ist, aber anwesend nicht im Men-
schen, sondern: im Werk. Heidegger geht in der Ausloschung des
Menschen, des Subjekts, so weit, daf er sagt: Das Sein erwirkt sich
in der Art, «wie die Unverborgenheit geschieht, indem sie erwirkt
wird durch das Werk, das Werk des Wortes als Dichtung, das Werk
des Steins als Tempel und Standbild, das Werk des Wortes als
Denken, das Werk der Polis als der durch diese gegriindeten Stitte
der Geschichte» (S.146). Was <anwest» im Werk ist das Sein, und
der seiende Mensch, durch den das Werk erwirkt wird, hat nur
ein Dasein, das verfallt und stirbt, er ist dhnlich nichts, wie nach
christlicher Lehre das Glied des Corpus mysticus nichts ist ohne
den Korper. Denn die grof3e Faszination Heideggers stammt, genau
wie jene Richard Wagners a. a. bis zu der des Dritten Reiches, aus
einer eigenwilligen Transponierung mystisch sakraler Elemente,
die in unser aller Denken unbewul3t mitenthalten sind, in die
Begriffswelt unseres Tages. Unseres Tages, wo wir nichts mehr
glauben und zugleich wissen, daB3 wir in diesem Nichts-mehr-
glauben-Konnen arm geworden sind und nun den verlorenen Reich-
tum, ohne glauben zu miissen, wieder gewinnen mochten. Diesem
unbewullten Wunsch entspricht Heideggers Bemiihen, und dem
entstammt oft die unverstindliche Wirkung, die er iibt.

Begreifen wir das Sein, wie es Heidegger hier deutet oder wie
es sich nach dieser Lehre selbst aussagt, von dem dabei, wie Karl

585



Lowith? bemerkt hat, wohl niemand sagen kann, er habe wissent-
lich begriffen, was dies Sein ist, so gibt es demzufolge, wie sich
hier das Sein aussagt, keinen Unterschied zwischen Wahrem und
Schonem, zwischen den Bereichen des Ethischen und Aestheti-
schen, sondern es gibt nur unterschiedliche Weisen, wie das Sein
anwest, sich aussagt, und zwar im Wort als Dichtung und aulBer-
dem als Denken, als Stein im Tempel oder im Standbild und also
wohl auch in der Klangsprache der Musik und in den Farben der
Malerei. Diese Annihilierung des Menschen, der als Erbauer des
Tempels, als Lehrer der Wahrheit bisher, und wenn nichts sonst,
'so doch die Fehler sowohl der Lehre wie des Bauwerks zu ver-
antworten hatte, ist die entscheidende Lehre — die Irre — Heid-
eggers, die in der Anwendung auf die Polis und die Geschichte
zur «Verunstaltung und Verhexung» wurde.

Denn wie soll man, wenn der Mensch vom Sein her nichts und
das Werk allein Anwesen des Seins ist, in der Frage nach der
Bestimmung des Wesens des Menschen wirklich nach dem Men-
schen und nicht nur den Larven des Seins fragen? Die Antwort,
die Heidegger auf diese Frage zu geben versucht, entnimmt er
nun jenen berithmten Versen, die Sophokles im ersten Akt der
«Antigone» die Alten von Theben, die erschiittert den tragischen
Ausgang des Konfliktes zwischen Kreon und der zarten und leiden-
schaftlichen Antigone ahnen, sprechen 1483t. Dieser Text dient ihm
zu seiner Auslegung, doch spricht nicht Sophokles aus dieser Deu-
tung. Die Dichtung ist nur ein Mittel Heideggers, Gedanken aus-
zudriicken, die sich ohne diese Dichtung nicht derart begriindet
und vor allem nicht derart iiberzeugend sagen lieBen. Heidegger
weil} selbst um diese Kunst oder Zauberei, die er vor fremden
Texten virtuos iibt, bemerkte er doch in seinem Aufsatz iiber:
«Nietzsches Wort: Gott ist tot»: «Jede Erlauterung muf} die Sache
nicht nur dem Text entnehmen, sie mull unvermerkt anderes hin-
zugeben; denn sie wird den Text zwar nicht besser verstehen, als
ihn dessen Verfasser verstand, wohl aber anders. Das andere aber»,
so fahrt er dann fort, «mul} so sein, dal} es dasselbe trifft, dem der
erlauternde Text nachdenkt» (Holzwege, S.197). Die Forderung
besteht zu Recht, die Erfiillung wird immer fraglich bleiben, und
ganz gewil3 belehrt uns in diesem Fall nicht Sophokles, sondern
Heidegger.

Er wihlte, wie ich bemerkte, die Verse aus Sophokles’ «Anti-
gone», die in Holderlins Uebersetzung mit den Worten beginnen:
«Ungeheuer ist viel, doch nichts ist ungeheurer als der Mensch»,

2Karl Lowith: «Heidegger, Denker in diirftiger Zeits. Frankfurt a. M.
1953.

586



und die dort in die Verse ausmiinden: «Allbewandert unbewandert.
Zu nichts kommt er. Der Toten kiinftigen Ort zu flichen weif} er
nicht.» An ihnen entwickelt Heidegger seine Frage nach dem
Menschen. Der Mensch ist, so versteht er zunichst die entschei-
denden griechischen Worte vom Beginn des Gesanges, «das Un-
heimlichste». Es ist nur eine Nuance, in der Heidegger von dem
Gewohnten abweicht, doch der Kraft der Sinngebung wird man
nicht widersprechen wollen. Der Mensch ist das Unheimlichste,
er-iibersteigt den Menschen unendlich, sagte Pascal, wir sind uns
nicht heimlich, und vergeblich werden wir uns bemiihen, den
Menschen zu begreifen, zu bindigen, zu bewiltigen. Wenn unsere
Viter, eingedenk so mancher Erfolge, die sie errungen, hofften,
daB man auf die Frage, was der Mensch sei, einmal eine alle
befriedigende und befriedende wissenschaftliche Antwort haben
wiirde, wir Zeitgenossen der groBen Verwirrung erfuhren, dal} es
der Natur oder Unnatur des Menschen gegeniiber keinen wirk-
lichen Schutz gibt, da3 die Deiche, die wir, um ihn zu bandigen,
aus Recht und Sitte gebaut, den {iberraschenden Stiirmen aus der
Finsternis des Seins oder den Abgriinden der Seele oder der Erb-
siinde nicht standhalten, dal} sie zerbrechen konnen wie die Deiche,
die die fruchttragenden Felder gegen die Ueberflutungen der Meere
‘und Strome schiitzen sollen. Gut ist es, in dieser Stunde zu sagen,
dafl der Mensch das Unheimlichste ist. «Das Unheimlichste zu sein,
ist der Grundzug des Menschen, in den je und je die andern Ziige
eingetragen werden miissen» (S.116). Wahr ist dieser Satz, und
auch der andere: «Das Da-sein (das heif3t die Existenz des Men-
schen) ist die geschehende Unheimlichkeit selbst.» Von hier aus
geht Heidegger in Anschlull an den Text, den er deutet, dazu iiber,
nach den Werken der Menschen, die die Meere befahren und den
Stier bindigen, zu fragen, den Werken der «Techne». Die Techne
begreift er als «Wissen», als das «Ins-Werk-setzen-Konnen des
Seins als eines je so und so Seienden» (S.122). Dadurch wird das
Sein selbst anwesend im Seienden, im Werk, wobei das, was in
allem Ins-Werk-Setzen besonders Erscheinung wird, die Vor-habe,
der Vor-griff, das Vor-aussehen und das Woraufhin des Entwurfs,
alles, was wir sonst dem Ingenium des Menschen verbunden, als
Anwesen des Seins, als das sich Ins-Werk-setzen-Konnen eines so
und so Seienden begriffen wird, was in seinem Radikalismus an
Calvins Lehre von der Pri-destination, der Vor-sehung erinnert.
Von der Techne, die aber nichts mit dem zu tun hat, was wir heute
Technik nennen, sagt Heidegger dann weiter: «Techne — als das
Ins-Werk-setzen-Konnen des Seins — ist die Gewalttdtigkeit des
Wissens (das heilt des Vor-griffes, der Vor-habe). Der Wechsel-

587



bezug beider ist das Geschehnis der Unheimlichkeit.» «Die Techne
zeichnet das Unheimliche, das Gewaltige in seinem entscheidenden
Grundzug; denn die Gewalttitigkeit ist das Gewaltbrauchen gegen
das Ueberwiltigende, das wissende Erkdmpfen des vordem ver-
schlossenen Seins in das Erscheinende als das Seiende» (S. 126
bzw. 122). Hierbei wird das «Walten urspriinglicher Gesammelt-
heit» und das vor allem in Anschlufl an Heraklit «Logos» genannt
und sein Auftreten in der Polis, in der Fiigung der Menschen zur
Statte der Geschichte, was ebensosehr bereits Geschichte als Werk
der Gewalttatigkeit, des Gewaltbrauchens ist: «Dike». «Dike» ist
«fiigender Fug», darin bestétigt sich «werkhaft das Ueberwalti-
gende, das Sein». Der Mensch in diesem Fug ist dhnlich dem Stein
im Geflige des Tempels, des Bauwerks, doch dadurch von ihm
unterschieden, dall vom Menschen gilt: Sein Da-sein ist «Gesetzt-
sein in die Bresche, in die die Uebergewalt des Seins erscheinend
hereinbricht, damit diese Bresche selbst am Sein zerbricht. Das
Unheimlichste (der Mensch) ist, was er ist, weil er von Grund auf
das Einheimische nur -betreibt und behiitet, um aus ihm aus-
brechen und das hereinbrechen zu lassen, was es iiberwiltigt.»
«Als Geschichte», so heillt es kurz darauf, «bestatigt sich werkhaft
das Ueberwiltigende, das Sein» (S.124 und 125). Bedenken wir
diese Sitze und wenden wir sie auf die Frage nach dem Menschen
an, so haben wir aus ihnen zu folgern, dafl der einzelne Mensch
als Person, als Subjekt in seinem Dasein nichts, nicht-Sein ist.
Denn nur gemeinsam mit andern bildet er das Gefiige der Polis
als Stidtte der Geschichte, wo das wissende Erkiampfen des vordem
verschlossenen Seins in das Erscheinende als das Seiende sich ins
Werk setzt, namlich Geschichte geschieht und ebenso erwirkt wird
wie das Werk des Wortes als Dichtung oder Denken und das Werk'
des Steins als Tempel. Das aber, worin die Geschichte als Werk des
Seins erwirkt wird, ist insofern von den andern Weisen, wie das
Sein im Seienden anwesen kann, verschieden, als es hier die Zeit
gibt. Geschichte ist Unverborgenheit des Seins in der Zeit. Zeit aber
ist nur mit dem Dasein des Menschen, «Zeit zeitigt sich nur, insofern
der Mensch ist», was Heidegger zuerst in «Sein und Zeit» ausge-
fiihrt hatte, sie ist nur, weil der Mensch in der Unausweichlichkeit
des Todes steht. Man konnte, wenn solches von Heidegger her statt-
haft wire, die Zeit zeitigenden Menschen in der Geschichte den
fallenden, verschwindenden und sich erneuernden Regentropfen
vergleichen, in denen das Licht der Sonne den Regenbogen zum
Scheinen bringt, als Regenbogen erscheint. Die Geschichte ist
Schein des Seins auf dem Da-sein, der Existenz, dem Leben und
Vergehen der ephemeren Menschen, wo der einzelne Mensch nichts

588



und der Schein, das Entbergen des Seins im Werk, sei es als Wort
oder als Geschichte alles ist.

Die Geschichte als Werk oder als Schein des Seins, das der
Mensch in der Bresche zugleich zu betreiben und zu behiiten hat
und zwar in jenem Vorgriff der Vorhabe, worin sich die Techne
als Gewalttitigkeit des Wissens, als Ins-Werk-setzen-Konnen des
Seins dullert, ist allem enthoben, was in den bisherigen Deutungen
des Menschen und der Geschichte als Sinn oder Wert gedacht wor-
den ist. Das Sein, das sich als Geschichte ins Werk setzt, kennt
weder Zweck noch Ziel, auf das die Geschichte unterwegs ist, wie
sie Hegel in Anschlufl an die christliche teleologische Deutung der
Geschichte im Wechsel von Thesis, Antithesis und Synthesis der
Geschichte zu Grunde gelegt hatte. Die Geschichte ist, als Sich-ins-
Werk-Setzen des Seins, jeder Wertung im {iberkommenen mensch-
lichen Sinn entzogen. Vergeblich wird man in Heideggers Werk
nach Werten irgendwelcher Art in der Geschichte oder auch in den
Werken, in denen das Sein als im Seienden sonst anwest, suchen.
Heidegger unterscheidet auch dort, wo er die Werke der Kunst,
Dichtung, Tempel, Standbild, als Ins-Werk-Setzen des Seins be-
schreibt, keine Werte, er betrachtet sie nicht als unterschieden in
der Vollkommenheit, obgleich es wahrscheinlich auch hier Ver-
hexung und Verunstaltung geben kann. Diese Ausldschung, dieser
Nihilismus der Werte ist so vollstindig, dal es auch unméglich ist,
z. B. die Werte des Schonen, was von Nietzsche her moglich wire,
auf die Fiigung der Polis anzuwenden, etwa, wie es Novalis getan
hat, von einem schonen Staat zu trdumen und die Wertmalle des
Erwiinschten auf den jeweils Gegenwirtigen und Unvollkommenen
anzuwenden. Etwa im Namen einer zu fordernden Vollkommenheit
Forderungen zu Besserung unvollkommener Wirklichkeit zu er-
heben. Niemals machte ein Mensch sich selbst und die andern un-
fahiger, etwa das geschichtliche Ereignen jener Tage an dem MafB-
stab des gerechten Staates, wie ihn Platon gelehrt hat, zu messen.
Was soll man fordern, wenn alle Werte, alle, ausgeloscht sind, und
es nur noch die Gewalttiatigkeit des Wissens, diese Fortzeugung und
Hypertrophie von Nietzsches Willen zur Macht gibt, durch die sich
das Sein ins Werk setzt? Dann aber gibt es auch kein Mittel, es sei
denn im Denken des Denkers des Seins, zu erkennen, ob das, was
sich ereignet, was den Menschen in der Bresche iiberwiltigt, An-
wesen des Seins ist, oder ob darin die Machte der Verunstaltung ihr
Wesen treiben. Dieser Nihilismus der Werte dient nun Heidegger
zugleich dazu, jenen Aufbruch der Nation, die volkische, national-
sozialistische Erhebung, die er mit manchen andern aus der Tra-
dition der Romantik und wohl auch Georges verstand, einem alle

589



Zweifler — eigene und fremde Zweifel — abwehrenden metaphy-
sischen Grund zu verleihen. Das heif3t, da3 er seine Deutung des
Seins und der Geschichte, das in ihm sich aussagende ungesprochne
Wort des Seins und das politische Ereignis jener Tage aus dem
gleichen Ursprung, dem Sein, das sich in der Polis ins Werk setzt,
und dem Sein, das sich als Dichtung, als Denken zeigt, versteht.
Diese Uebereinstimmung ist fiir Heidegger so deutlich, dal} er nicht
zogert, heute zu wiederholen, was er 1935 gesagt hat, als er unter
anderem davon sprach, dal «wir» uns «an die groBle und lange
Aufgabe gewagt, eine altgewordene Welt abzutragen und eine neue,
geschichtlich, zu bauen», geschichtlich, das heilit im Sinne, wie
Heidegger die Geschichte gedeutet hatte, worin der Gewalttatige
und das Ueberwiltigende Bedeutung hatten, die damals aktuelle
Wirklichkeit waren. Dal} Heidegger sich selbst und den «Schatten
des Pygmien» (Novalis) auf den Nebeln des Seins, das Brocken-
gespenst jener ungliicklichen Tage, aus dem gleichen Grund ver-
stehen konnte und offenbar noch verstehn mochte, darf nicht als
politische Entgleisung des sonst bedeutenden Philosophen gewertet
werden, es enthilt eine erregende philosophische Frage. Denn klar
mull man sich dariiber sein, diese Philosophie und die Geschichte
unserer Tage, sie beide sind Ausdruck der gleichen geschichtlichen
Stunde, deren Kennzeichen etwa Heidegger in seiner Arbeit iiber
Nietzsches Wort: Gott ist tot, gegeben hat. Dort sagt er: «Christ-
licher Glaube wird da und dort sein. Aber die in solcher Welt wal-
tende Liebe ist nicht mehr (war sie es je?) das wirkend, wirksame
Prinzip dessen, was jetzt geschieht. Der iibersinnliche Grund der
iibersinnlichen Welt ist, als wirkende Wirklichkeit gedacht, unwirk-
lich geworden.» Heidegger hat mit der Folgerung aus diesem Satz,
den wir nicht gut bestreiten konnen, ernst gemacht, denn es ist kein
Zweifel, daB3 an dem, was jetzt, was damals und heute geschieht, die
iibersinnliche Welt als wirkende Wirklichkeit gedacht, nicht betei-
ligt ist. Erkennen wir dies und machen wir uns nichts vor, so ist zu-
zugeben, dal3 Heidegger eine Begriindung dieser Geschehnisse gibt,
die sie den sonst iiblich gewordenen kommerziellen oder soziolo-
gischen Deutungen entzieht. Und doch bleibt die Verwandtschaft,
die Heidegger durch sein erneutes Bekenntnis zu der Faszination,
der Verhexung jener Tage betont, bedenklich, und es ist in Hinsicht
auf die Wahrheit seiner Lehre noch bedenklicher, daf} er offenbar
unfihig ist, aus dem, was sich geschichtlich ereignete, zu lernen und
auch nicht die Frage zu stellen, ob er nicht vielleicht in seiner
Deutung des Seins und der Geschichte etwas millverstanden, etwas
unbeachtet gelassen hitte, was seinen Irrtum verstdndlich machen
konnte. Nun, wenn Heidegger diese Frage nicht stellt, ist es die

590



Pflicht des andern die Frage zu stellen und den Hinweis zu geben.
Namlich anzumerken, daf3 Heidegger in seiner Philosophie des Seins
die GrofBle ausgelassen hat, wo sich wirklich das Sein, wenn wir es,
wie ich es hier grundsitzlich tun wollte, in seinem Sinne verstehen,
als Geschichte ins Werk setzt, namlich im Leben des einzelnen Men-
schen, in dem, was die Griechen Schicksal nannten und wovon im
groBen Stil eben der Text kiindet, den Heidegger gewahlt, um seine
Fragen nach dem Menschen zu entwickeln, des Sophokles Antigone.

%

Es kann nicht die Aufgabe dieser kurzen Ausfiihrungen sein,
hierauf im einzelnen einzugehen. Denn die Folgerungen aus meiner
Anmerkung, dal} sich das Sein im Sinne der Heideggerschen Seins-
deutung im Leben und Schicksal des einzelnen Menschen ins Werk
setzen, entbergen, dort zum Scheinen kommen konne, lassen kaum
eine der mallgebenden Aussagen Heideggers unberiihrt. So weit-
gehend greifen sie ein, dall Heideggers Deutung der Geschichte und
also sein Verstindnis der Geschichte jener Tage unmoglich ge-
worden wiren. Es ist menschlich, solche Gedanken nicht denken zu
wollen, und auch Philosophen sind Menschen und ihr Denken ihr
Schicksal. Zweierlei hitte des Sophokles Antigone gelehrt und zur
Frage gestellt. Das Ueberwiltigende, in dem sich der Fug der
Fiigung zeigt, und wie immer es auch vom Sein verstanden werden
konnte, ist nicht frei von dem, was Recht und Unrecht, was Wert in
irgendeinem Sinne genannt werden muf}. Und der einzelne Mensch
und immer nur der Einzelne, hat sich — und auch wenn er zu-
grunde geht — hier zu entscheiden. Diese Entscheidung ist Schick-
sal, Wert — GroBBe — in diesem Leben, dem Leben des Subjekts,
der Person. Diese Entscheidung ist dabei nicht ein Ja- und Nein-
sagen, der Mensch ist nicht nur ein Ja- und Neinsager, wie
Heidegger meint, sondern ein Ja- und Neintun, sie ist Tat, die selbst
Ja und Nein, selbst die Entscheidung und darin wie das Wort des
Seins im Gefiige jener Gestalt ist, die Heraklit Ethos nannte und als
Daimon, als Schicksal des Menschen begriff. Antigone sagt ja zu
dem, was die Liebe fordert, und damit nein zu dem sie tiberwél-
tigenden Hal3 Kreons, der das Recht der Polis, die Macht der Dike
vertritt und gewalttitig fordert. Antigone entscheidet sich fiir den
Tod, das heift fiir die Liebe, und damit meint sie nicht das Nichts,
sondern den Sinn ihres ganzen Lebens als ihres personlichen Schick-
sals, worin der Tod sinnbergend wie das Wort in der Dichtung
oder die bekronende Zinne des Tempels ist. Wo der Tod nicht das
Nichts ist, sondern als bekennendes Tun zum Leben gehort, ist das
Schicksal zu begreifen wie die Werke des Seins als Werk des

591



Wortes, als Dichtung oder des Steins als Tempel, ist es gestaltet,
Gestalt, ein Ganzes, in Grenzen Ganzes.

Damit aber, mit diesem ganzen Leben, das die Griechen als Schick-
sal kannten, ist erst Geschichte, die ist nicht anonym, sondern zu-
nichst und immer Geschichte der Helden oder der Heiligen,
menschlichen Person, verantwortlichen Personen.

Die Liebe aber, die Heidegger mit Nietzsche nicht mehr als wir-
kendes wirksames Prinzip dessen, was jetzt geschieht, kennen will,
wiirde als ewige Forderung von dem Text her, der vor seinen Augen
lag, ihren Sinn in aller Geschichte wieder erhalten haben. Denn
die Liebe, die Antigone bekennend nennt: «Nicht mit zu hassen, mit
zu lieben bin ich da», trigt das Licht des Sternes, der dann iiber
Bethlehem stand, jenes abgetanen Prinzips, iiber das nachzudenken
dem Denkenden trotz Nietzsche wohl ansteht, denn was sich damals
«als ungesprochenes Wort des Seins» ausgesagt, doch nicht nur im
Wort, sondern im Tun und Erleiden, ist trotz allem noch nicht be-
dacht, in seiner ganzen Tiefe gedacht worden, weil es nie ausgedacht
werden kann.

Zugleich aber hitte dieser eine Satz der Antigone geniigt, denen,
zu denen Heidegger damals sprach, zu helfen. Als Maf3 zu dienen,
um an ihm zu messen, was im Schatten des Gewalttdatigen Wahrheit
und Irre, und was im Schatten des Ueberwiltigenden von ihnen in
ihrem eignen Leben im Ja- und Neinsagen und -tun gefordert war.
Statt dessen lehrte Heidegger den Sturm: «Das Wahre ist nicht fiir
jedermann, es ist nur fiir die Starken.» Das aber ist Liyrik und nicht
Entbergung des Seins. Philosophie ist nicht Literatur oder Dichtung,
sondern Sinngebung und also wirkend in den Entscheidungen von
Menschen, und darin eines der wirkenden und wirksamen Prin-
zipien, dessen, was jetzt, was damals, was eh und je geschah. Das
anonyme Sein, das sich im Wort aussagt, entschuldigt keinen Men-
schen, weder den Philosophen noch den Gewalttiter, der am Sein
zerbricht. Unentschuldbar aber ist, nicht sehen zu wollen, was vor
Augen liegt, und das, was Sophokles Kreon sagen 148t: «Alles liegt
niedergestiirzt umher, es stiirmt auf mein Haupt, ein grauenvolles
Schicksal schwerlastend ein.» '

592



	«Die Irre» Martin Heideggers

