
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: «Die Irre» Martin Heideggers

Autor: Wasmuth, Ewald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758746

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758746
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«DIE IRRE» MARTIN HEIDEGGERS

Von Ewald Wasmuth

Philosophen sind Gewalttäter, die
keine Armee zur Verfügung haben und
sich deshalb die Welt in der Weise
unterwerfen, daß sie sie in ein System
sperren. Wahrscheinlich ist das auch der
Grund dafür, daß es in den Zeiten der
Tyrannis große philosophische Naturen
gegeben hat.

(Musil: «Der Mann ohne Eigenschaften»,

S.412.)

Das Phänomen Martin Heidegger ist schwer zu fassen, denn der
Philosoph ist hinter einer Sprache voller Eigenwilligkeiten verborgen.

Von ihr kann man sagen, daß sie bewirke, was Novalis einmal
versucht hat, daß sie die Profanen von selbst ausschließt und daß,
wer sie versteht, von selbst ein Eingeweihter ist. Obgleich das, was
hinter der Sprache an philosophischer Wahrheit liegt, nur ein kleiner,

ihm eigentümlicher Gedanke ist, hat Martin Heidegger seinem
Wort ein Gewicht verliehen, das ihn dem Zweifel der Profanen
entzieht. Es zwingt jeden, der mit ihm ins Gespräch eintreten will,
die Sprache der Eingeweihten zu reden und also ihn selbst, das
sich in ihm ereignende Denken als «wesentliches Denken, als ein
Ereignis des Seins» zu begreifen. Kaum je hat ein Mensch seinem
Wort eine ähnliche Auszeichnung zuerkannt, unangreifbarer ist
kaum je ein Wort vor die Menschen getreten, muß doch alles, was
mit den Mitteln des «denkerischen Verfalls», das heißt der
zweieinhalbtausend Jahre abendländischen Denkens, wie sie Heidegger
begreift, gegen ihn gesagt werden kann, an seiner Unverletzlichkeit
abprallen. Man wird, wie immer man zu dieser Philosophie steht,
zugeben müssen, daß sie rein als literarische Leistung groß ist. Fast
wie eine aus der Archaik stammende Burg ragt dies Werk in unsere
«dürftige Zeit». Steht man im Bann seines Wortes, so scheint es wie
ein Gedicht von der Macht des unbekannten Seins, und man ist
bereit zu glauben, daß in ihm die Quellen des Ursprungs, des
«Entspringens» freigelegt sind, des Ursprungs, der dabei wie der
Ursprung der Sprache «Geheimnis» bleibt. Und ebenso wie das Sein
selbst, von dem er sagt und damit sein eignes Fragen und Denken
an das Unauslotbare bindend und allem Zweifel entziehend: «Das

579



Denken bringt in seinem Sagen nur das ungesprochne Wort des
Seins zur Sprache.» (Ueber den Humanismus, S. 45.)

Das nun, was Heidegger vom Sein und Seienden, vom Da-sein
sagt, will ich im Folgenden unbezweifelt lassen, es soll in dieser
Betrachtung unbedacht Wahrheit sein, hierin soll, was ich an sich
wohl bestreiten müßte, das ungesprochne Wort des Seins zur
Sprache gekommen sein. Was mich zur Auseinandersetzung
auffordert, ist Heideggers Lehre vom Menschen. Denn es gibt, so meine
ich 1, nur eine Frage, vor der sich erweist, ob philosophische Lehre
Wahrheit ist, das ist die Frage nach dem Menschen und die Antwort,
die auf diese Frage explizit gegeben oder nur impliziert wird. Diese
Frage ist an allen Lehren beteiligt, sie ist es, die die Menschen an
aller Philosophie fesselt, und doch wird keine Antwort jemals diese
Frage beantworten können, obgleich wir in allen Lehren eine
Antwort auf sie suchen. Diese Frage stellt nun Heidegger in seiner vor
kurzem erschienenen «Einführung in die Metaphysik». Von dieser
bemerkt er, daß sie den Text der vollständig ausgearbeiteten
Vorlesung, die er im Sommer 1935 in Freiburg i. B. gehalten hätte,
vorstelle. Doch so, daß «das Gesprochne nicht mehr im Gedruckten»
spräche. Was bedeutet, daß Heidegger den Text als heute gültige
Aussage betrachtet, er also nicht nur in der Geschichte seines
Denkens, seiner «Kehre» wichtig ist. In dieser Schrift stellt also
Heidegger ausdrücklich die Frage nach der «Bestimmung des
Wesens des Menschen». Von ihr sagt er, anschließend an den Satz
Heraklits, dessen banale und oft mißbrauchte Fassung den Krieg als
Vater aller Dinge nennt: «Was der Mensch sei, das tritt nach dem
Wort des Heraklit erst heraus (zeigt sich) im Auseinandertreten
von Göttern und Menschen im Geschehen des Einbruchs des Seins
selbst. Wer der Mensch sei, das ist für den Menschen nicht irgendwie

an den Himmel geschrieben. Vielmehr gilt hier: 1. Die Bestimmung

des Wesens des Menschen ist nie Antwort, sondern wesentlich
Frage. 2. Das Fragen dieser Frage und ihre Entscheidung ist
geschichtlich, nicht nur überhaupt, sondern wesentlich Geschichte.
3. Die Frage, was der Mensch sei, muß im Wesenszusammenhang
mit der Frage gestellt werden, wie es mit dem Sein steht. Die Frage
nach dem Menschen ist keine anthropologische, sondern eine
geschichtlich metaphysische Frage. Die Frage läßt sich im Bereich
der überlieferten Metaphysik, die wesentlich Physik bleibt, nicht
zureichend fragen» (S. 106). Wenig später fügt Heidegger diesen
Sätzen zwei weitere hinzu: «So steht es, weil die Frage, was der

1Vergleiche hierzu: Ewald Wasmuth, «Die Philosophie Pascals»,
S. 141 ff., Heidelberg 1949; und: «Von der Wahrheit der Philosophie»,
Ölten 1952.

580



Mensch sei, nur im Fragen nach dem Sein gestellt werden kann.»
Und: «Nur, wo das Sein sich im Fragen eröffnet, geschieht
Geschichte und damit jenes Sein des Menschen, kraft dessen er sich
an die Auseinandersetzung mit dem Seienden als solchem wagt»
(S. 108).

Heidegger sagt, daß das Fragen nach der Bestimmung des Wesens
des Menschen Geschichte, und zwar wesentlich oder wesentliche
Geschichte ist. Es bleibt aber ungeklärt, weshalb oder inwiefern
Geschichte, die dieser Bestimmung nicht genügt, keine wesentliche
Geschichte sein sollte, was wahrscheinlich für den größten Teil
dessen gilt, was wir als Geschichte der Völker kennen. Obgleich
hierzu vieles zu sagen wäre und man sogar an Morgensterns
Gedicht vom Mond und seinem Behuf erinnern könnte, denn ähnlich
hält es hier das Sein mit Griechen und deutschen Denkern, so ist
doch zugleich sicher, daß in der Geschichte nicht so sehr, was wir
von Gott glauben, bedeutsam gewesen ist, als das, was wir als
Bestimmung des Wesens des Menschen zu wissen meinten. Das gilt,
um ein Beispiel zu nennen, ganz gewiß für die Wirkung der Lehren
von Karl Marx, in denen ja nicht nur die soziologischen Gesetze des

dialektischen Klassengegensatzes gelehrt worden sind, sondern
diese aus einer implizit mitgelehrten Wesensbestimmung des
Menschen verstanden wurden, die sich in Uebereinstimmung mit den
Lehren wußte, die durch die Physik und Naturwissenschaften
begründet waren. Und das sind die gleichen Lehren, die auch
Nietzsche bestimmten, seinen Satz zu formulieren, daß Gott tot und
daß die übersinnliche Welt ausgelöscht sei, und daß nun nichts mehr
bliebe als der Mensch: «Tot sind alle Götter: nun wollen wir, daß
der Uebermensch lebe». Denn auch das ist eine Lehre vom
Menschen und keine von Gott und sicher eine Rede, die in der
Geschichte ebenso bedeutsam ist, wie ein überraschender Einfall im
Gespräch das nachher zu Sagende bestimmt und alles vorher
Gesagte in ein anderes Licht stellt.

Denn was wir sagen, sagen wir immer zu Menschen, und immer
sollte der Lehrende bedenken, wie die Worte, die einer sagt, nicht
nur ihrem philosophischen Inhalt nach, sondern auch sonst
verstanden werden können. Wer etwa, um ein Beispiel zu geben,
herrschendem Wahn zuerkennt und zu denen, die von ihm gefangen
sind, sagt, daß das in ihm aufscheinende geschichtliche Ereignen
Entbergurig des Seins wäre, wird auch dann nicht Wahrheit
mitteilen, wenn dieses Sagen wirklich Wahrheit im Sinne Heideggers
sein sollte. Alles von einem Menschen Ausgesagte tritt, heideggersch
gesprochen, als Seiendes zum Seiendem, es kann niemals mehr das
Sein selbst, das sich aussagte sein, sobald es als Wort erscheint, das

581



ein anderer bedenkt. Die Frage aber, wie weit die sich «entbergende»
Wahrheit, das Scheinen des Seins selbst durch das trübe Medium
des fremden Denkens, wo meist «die Verschränkung von Unver-
borgenheit und Schein» herrscht, was Heidegger als «Irre» versteht,
gefärbt wird, wie weit hier die Worte der sich entbergenden Wahrheit

noch Worte der Wahrheit oder wie weit sie alsdann Verstellung
des Seins sind und also «Verhexung» der «Vorblickbahn», wird
von Heidegger als Frage nicht bedacht und nicht gestellt.
Wahrscheinlich glaubt er sie dadurch vermeiden zu können, daß er sich
auf das Fragen beschränkt. «Das Fragen ist die Frömmigkeit des
Denkens», sagte er vor kurzem in München. Sokrates, der auch
einiges vom Fragen wußte, hätte es wahrscheinlich die Demut des
Denkenden genannt. Heidegger aber will den Denkenden, das

«Subjekt» nicht mehr kennen. Nicht um das Denken des Denkenden,

sondern um das «Denken des Seins» handelt es sich in dem,
was er sagt, und dies Denken des Seins sagt sich als Frage aus. Doch
ist — und ähnlich wie für Sokrates das Fragen eine Methode des
Sagens, ein Mittel zur Aussage des als wahr Erkannten war — auch
für Heidegger das Fragen nur eine Methode des Aussagens, eine
Weise, wie er die, zu denen er spricht, zu dem hinführen will, was
sich in seinen Worten als Werk oder Wort des Seins entbirgt. Dieses
Fragen als Rede, diese Aussage, die sich als Frage gibt, gehört zu
dem Panzer, der ihn unverwundbar machen soll, oder richtiger zu
der kunstvollen Maske — Persona, Kothurn —, aus der, wie in der
griechischen Tragödie, nicht der Mensch, sondern die Stimme des
Gottes oder des Heroen spricht. Fast alles, was Heidegger als seine
Methode, die hier dem dient, was sonst der Logik zufiel, anwendet,
gehört zu dieser geschmückten Maske. Dazu gehört vor allem auch
die Wortetymologie, durch die er die Wahrheit seiner Lehre, auch
das Wort Sein z. B., dem Ursprung verbinden will und an der man
häufig, Philologen vor allem, Anstoß genommen hat. Heideggers
Lehre ist durch philologische Bedenken gegen seine Wortdeutungen
nicht zu treffen, diese zählen nicht vor dem, was durch die Maske
als Stimme des Gottes, des Seins selbst, das alles und nichts ist, zur
Aussage kommt. Diese kunstvolle und faszinierende Maske ist nicht
zur Philologie gehörig, sondern ein Gebilde der Kunst; sie ist in der
Verstellung und Verbiegung des gewohnten Wortverständnisses
jener Kraft vergleichbar, mit der gleichzeitig in den bildenden Künsten

die aperspektivische Welt, um mit Gebser zu sprechen, zum
Durchbruch kam, deren Werke man auch nicht mit den Mitteln der
perspektivischen Bildgestaltung widerlegen und abtun kann.

Soweit also dies Zerbrechen, Biegen und Beugen der Worte, diese

an Prokrustes erinnernde Etymologie dem Wort, das zu sagen ist,

582



dienen, entziehen sie sich der an sich berechtigten philologischen
Kritik. Nicht aber entzieht sich das Ausgesagte, auch wenn es sich
als Entbergen des Seins selbst gibt, dem kritischen Bedenken. Auch
wenn Gott selbst zu den Menschen sprach oder spricht, bleibt dies
WortWort menschlicher Sprache und Anrede an Menschen, und also
muß es sich hier und im Leben der Menschen als Wahrheit erweisen.
Nie genügt der Anspruch des Propheten, daß sich Gott seiner
bediene, also genügt auch nicht der Anspruch Heideggers, daß sich in
seinen Worten das Sein selbst aussage, um sein Wort der Kritik zu
entziehen. Haben wir doch bei allen Lehren darauf zu achten, wem,
d. h. welcher Macht die Lehre dient, der Wahrheit, dem Klärenden
oder jenen Mächten, von denen Heidegger sagt, daß sie «das
Seiende, seine Eröffnung und Gestaltung, seine Verschließung und
Verunstaltung beherrschen und verhexen» (S. 155). Diese
Gegenmächte des Seins, die an dieWelt Lucifers erinnern, werden genannt,
aber nicht befragt. Wozu, wie ich meine, vielleicht — und wenn
nicht damals so heute — manch' Anlaß gewesen wäre. Doch ist es

wahr, daß Heidegger diese Frage nicht stellen konnte, denn dann
hätte er zugleich nach dem Recht und Unrecht innerhalb staatlichen
Gefüges und geschichtlichen Handelns fragen müssen. Und diese
Frage kann Heidegger nicht stellen, da nur das Sein an
geschichtlichen Ereignissen beteiligt sein soll. Dies Sein aber, wie es

Heidegger versteht, das sich als Wahrheit entbirgt oder auch in der
Irre verstellt, kennt keine Werte, kein Ethos, es hat mit der Sittlichkeit

der Menschen, sittlicher Ordnung menschlicher Gemeinschaft
nichts zu tun!

*

Was aber hat Heidegger dann vom Wesen des Menschen zu sagen?
Kann der Mensch in dieser Lehre, wo es eigentlich das für seine
Handlungen in der Geschichte verantwortliche Subjekt nicht mehr
gibt, noch sinnbergend sein? Die Frage nach dem Menschen, so

beginnt Heidegger seine Betrachtung, steht in Beziehung zu der
ersten Frage, die die Einführung in die Metaphysik eröffnet und die
seit seiner früheren, zu dem gleichen Thema gehörigen Schrift:
«Was ist Metaphysik» als Paradox, als Frage Heideggers bekannt
ist: «Warum ist überhaupt Seiendes und nicht vielmehr nichts?»
Logisch ist diese Frage und vor allem mit Ludwig Wittgenstein:
sinnleer. Diese Logik aber reicht nicht aus, um sie abzutun, denn
sie ist gleichwohl und in einem überlogischen Sinne eine echte
philosophische, nämlich eine menschliche Frage. Um sie in ihrer
eigentlichen Tiefe zu verstehen, muß man erspüren, daß die Frage
an das Sein, wie es Heidegger begreift und nicht an das Seiende, das

583



wir allein kennen, gerichtet ist. Die Frage ist nicht an das Seiende,
von dem, wie Heidegger meint, bisher alle Metaphysik — und
Physik — ausging, gerichtet, sondern an das Sein, dessen verendlichte

Erscheinung das Seiende und dessen Ek-stasis und insofern
vom Sein her eigentlich das Nicht-Sein Sein, das Dasein, die aus
dem Sein geworfene Existenz des Menschen ist, der zugleich in der
«Unausweichlichkeit des Todes» und darin noch einmal vor dem
Nichts steht. Dieses doppelte Nichts, das einmal das Sein und
einmal der Tod ist, die beide als Sein und Nichts merkwürdig
verschlungen sind, bilden zusammen jenen mystischen Akkord, der
neben der Angst und der Sorge Heideggers ganze Lehre durchklingt,

er ist ein künstlerisches, dichterisches Mittel und ebenso
berechtigt wie die verspielte Symbolik in den Bildern Klees.
Heidegger sagt nun von seiner Frage, daß sie «in einer langen Weile
da ist». Auch Pascal sagte, daß der Mensch in der Langenweile «sein
Nichts, seine Verlassenheit, sein Ungenügen, seine Abhängigkeit,
seine Unmacht» spüre (Frgt. 131), und also ist sie eine echt menschliche

Frage, die bei der nach der Bestimmung des Wesens des
Menschen wohl bedacht werden muß. Wie uns denn auch nichts hindern
kann, in der Frage des Seins eine andere, eine alltäglichere mitzuhören.

Die Frage nämlich, die fragt, warum ich als Mensch
überhaupt lebe, auf der Welt bin, warum ich nicht nur Seiendes bin wie
die Sterne, die Steine, die Pflanzen, die Tiere, sondern um alles dies
weiß und doch von alledem nichts genau wissen kann und nur eines

genau weiß, was «man» dabei nie wissen will, daß ich sterben werde
und dann in einer Einsamkeit und Not, die uns niemand abnehmen
und niemand mit uns teilen kann. «Allein wird man sterben», sagte
Pascal. So gesehen, ist mit der Frage* Heideggers vieles verbunden,
was einen jeden Menschen angeht, und es kann wohl sein, daß alles,
was Menschen jemals erkannten und lehrten — auch in den
Wissenschaften, die zwar, wie Heidegger sagt, «nicht denken», also
auch nicht bedenken, was in ihren Lehren zugleich über den
Menschen mitausgesagt wird —, eine Antwort auf diese Frage gegeben
hat. Und das ist von den Wissenschaften her sicher eine banale
Antwort gewesen, da sie den Tod als natürliches Ereignis begriffen
und damit die Auskunft über den Tod, die in der christlichen Religion

gegeben die Wahrheit, die sich im Sterben Jesu ausgesagt hat,
überwunden zu haben glaubten.

Heidegger strebt, wie gesagt, zum Ursprung zurück, er löscht
ebenso großzügig wie ungenau die Geschichte der letzten
zweieinhalbtausend Jahre von der Tafel aus, an der zwar auch das Sein,
doch offenbar mehr die Macht der Verunstaltung und Verhexung
beteiligt gewesen ist. Er befragt nach dem Sein und der Wahrheit

584



Fragmente des Parmenides und Heraklits, und anschließend nach
der Wesensbestimmung des Menschen einige Verse aus Sophokles'
Antigone. Aus Parmenides gewinnt Heidegger vor allem seine schon
bekannte Deutung des griechischen Wortes für Wahrheit: Aletheia.
Diese, so zeigt er, ist «eins mit dem Wesen des Seins als Physis».
Diese Wahrheit, wie sie, wie er uns glauben machen will, damals
die Griechen verstanden und wie sie nun erstmalig Heidegger wieder

begreift, ist als «Unverborgenheit (Aletheia) keine Zugabe zum
Sein», sondern «Denken des Seins» (S. 78). Sie ist Denken des
Seins selbst und zugleich des dies Sein Bedenkenden, in dessem
Denken das Sein zur Aussage gelangt. «Philosophie ist das
Geschehnis, das jederzeit neu das Sein (in einer ihm zugehörigen
Offenbarkeit) erwirken muß» (S. 65). Der Mensch, das denkende
Subjekt, ist danach auch dann, wenn er das Sein denkt, nichts
gegenüber dem Sein. Das Subjekt ist ebenso nichts, wie etwa das
Endliche nichts ist gegenüber dem Unendlichen, was Pascal auf die
Stellung des Menschen Gott gegenüber — und das Sein ist, recht
gesehen, nur ein Ersatz Gottes — angewandt hatte. Daraus, schließt
Heidegger, der Theologe des Seins, daß die Wahrheit, die sich
aussagt, nicht Wahrheit des Denkenden, sondern Entbergung,
«Anwesen» des Seins im Seienden ist, aber anwesend nicht im
Menschen, sondern: im Werk. Heidegger geht in der Auslöschung des

Menschen, des Subjekts, so weit, daß er sagt: Das Sein erwirkt sich
in der Art, «wie die Unverborgenheit geschieht, indem sie erwirkt
wird durch das Werk, das Werk des Wortes als Dichtung, das Werk
des Steins als Tempel und Standbild, das Werk des Wortes als
Denken, das Werk der Polis als der durch diese gegründeten Stätte
der Geschichte» (S. 146). Was «anwest» im Werk ist das Sein, und
der seiende Mensch, durch den das Werk erwirkt wird, hat nur
ein Dasein, das verfällt und stirbt, er ist ähnlich nichts, wie nach
christlicher Lehre das Glied des Corpus mysticus nichts ist ohne
den Körper. Denn die große Faszination Heideggers stammt, genau
wie jene Richard Wagners a. a. bis zu der des Dritten Reiches, aus
einer eigenwilligen Transponierung mystisch sakraler Elemente,
die in unser aller Denken unbewußt mitenthalten sind, in die
Begriffswelt unseres Tages. Unseres Tages, wo wir nichts mehr
glauben und zugleich wissen, daß wir in diesem Nichts-mehr-
glauben-Können arm geworden sind und nun den verlorenen Reichtum,

ohne glauben zu müssen, wieder gewinnen möchten. Diesem
unbewußten Wunsch entspricht Heideggers Bemühen, und dem
entstammt oft die unverständliche Wirkung, die er übt.

Begreifen wir das Sein, wie es Heidegger hier deutet oder wie
es sich nach dieser Lehre selbst aussagt, von dem dabei, wie Karl

585



Löwith2 bemerkt hat, wohl niemand sagen kann, er habe wissentlich

begriffen, was dies Sein ist, so gibt es demzufolge, wie sich
hier das Sein aussagt, keinen Unterschied zwischen Wahrem und
Schönem, zwischen den Bereichen des Ethischen und Aestheti-
schen, sondern es gibt nur unterschiedliche Weisen, wie das Sein
anwest, sich aussagt, und zwar im Wort als Dichtung und außerdem

als Denken, als Stein im Tempel oder im Standbild und also
wohl auch in der Klangsprache der Musik und in den Farben der
Malerei. Diese Annihilierung des Menschen, der als Erbauer des
Tempels, als Lehrer der Wahrheit bisher, und wenn nichts sonst,
so doch die Fehler sowohl der Lehre wie des Bauwerks zu
verantworten hatte, ist die entscheidende Lehre — die Irre —
Heideggers, die in der Anwendung auf die Polis und die Geschichte
zur «Verunstaltung und Verhexung» wurde.

Denn wie soll man, wenn der Mensch vom Sein her nichts und
das Werk allein Anwesen des Seins ist, in der Frage nach der
Bestimmung des Wesens des Menschen wirklich nach dem
Menschen und nicht nur den Larven des Seins fragen? Die Antwort,
die Heidegger auf diese Frage zu geben versucht, entnimmt er
nun jenen berühmten Versen, die Sophokles im ersten Akt der
«Antigone» die Alten von Theben, die erschüttert den tragischen
Ausgang des Konfliktes zwischen Kreon und der zarten und
leidenschaftlichen Antigone ahnen, sprechen läßt. Dieser Text dient ihm
zu seiner Auslegung, doch spricht nicht Sophokles aus dieser
Deutung. Die Dichtung ist nur ein Mittel Heideggers, Gedanken
auszudrücken, die sich ohne diese Dichtung nicht derart begründet
und vor allem nicht derart überzeugend sagen ließen. Heidegger
weiß selbst um diese Kunst oder Zauberei, die er vor fremden
Texten virtuos übt, bemerkte er doch in seinem Aufsatz über:
«Nietzsches Wort: Gott ist tot»: «Jede Erläuterung muß die Sache
nicht nur dem Text entnehmen, sie muß unvermerkt anderes
hinzugeben; denn sie wird den Text zwar nicht besser verstehen, als
ihn dessen Verfasser verstand, wohl aber anders. Das andere aber»,
so fährt er dann fort, «muß so sein, daß es dasselbe trifft, dem der
erläuternde Text nachdenkt» (Holzwege, S. 197). Die Forderung
besteht zu Recht, die Erfüllung wird immer fraglich bleiben, und
ganz gewiß belehrt uns in diesem Fall nicht Sophokles, sondern
Heidegger.

Er wählte, wie ich bemerkte, die Verse aus Sophokles'
«Antigone», die in Hölderlins Uebersetzung mit den Worten beginnen:
«Ungeheuer ist viel, doch nichts ist ungeheurer als der Mensch»,

2 Karl Löwith: «Heidegger, Denker in dürftiger Zeit». Frankfurt a. M.
1953.

586



und die dort in die Verse ausmünden: «Allbewandert unbewandert.
Zu nichts kommt er. Der Toten künftigen Ort zu fliehen weiß er
nicht.» An ihnen entwickelt Heidegger seine Frage nach dem
Menschen. Der Mensch ist, so versteht er zunächst die entscheidenden

griechischen Worte vom Beginn des Gesanges, «das
Unheimlichste». Es ist nur eine Nuance, in der Heidegger von dem
Gewohnten abweicht, doch der Kraft der Sinngebung wird man
nicht widersprechen wollen. Der Mensch ist das Unheimlichste,
er übersteigt den Menschen unendlich, sagte Pascal, wir sind uns
nicht heimlich, und vergeblich werden wir uns bemühen, den
Menschen zu begreifen, zu bändigen, zu bewältigen. Wenn unsere
Väter, eingedenk so mancher Erfolge, die sie errungen, hofften,
daß man auf die Frage, was der Mensch sei, einmal eine alle
befriedigende und befriedende wissenschaftliche Antwort haben
würde, wir Zeitgenossen der großen Verwirrung erfuhren, daß es
der Natur oder Unnatur des Menschen gegenüber keinen
wirklichen Schutz gibt, daß die Deiche, die wir, um ihn zu bändigen,
aus Recht und Sitte gebaut, den überraschenden Stürmen aus der
Finsternis des Seins oder den Abgründen der Seele oder der
Erbsünde nicht standhalten, daß sie zerbrechen können wie die Deiche,
die die fruchttragenden Felder gegen die Ueberflutungen der Meere
und Ströme schützen sollen. Gut ist es, in dieser Stunde zu sagen,
daß der Mensch das Unheimlichste ist. «Das Unheimlichste zu sein,
ist der Grundzug des Menschen, in den je und je die andern Züge
eingetragen werden müssen» (S. 116). Wahr ist dieser Satz, und
auch der andere: «Das Da-sein (das heißt die Existenz des
Menschen) ist die geschehende Unheimlichkeit selbst.» Von hier aus
geht Heidegger in Anschluß an den Text, den er deutet, dazu über,
nach den Werken der Menschen, die die Meere befahren und den
Stier bändigen, zu fragen, den Werken der «Techne». Die Techne
begreift er als «Wissen», als das «Ins-Werk-setzen-Können des
Seins als eines je so und so Seienden» (S. 122). Dadurch wird das
Sein selbst anwesend im Seienden, im Werk, wobei das, was in
allem Ins-Werk-Setzen besonders Erscheinung wird, die Vor-habe,
der Vor-griff, das Vor-aussehen und das Woraufhin des Entwurfs,
alles, was wir sonst dem Ingenium des Menschen verbunden, als
Anwesen des Seins, als das sich Ins-Werk-setzen-Können eines so
und so Seienden begriffen wird, was in seinem Radikalismus an
Calvins Lehre von der Prä-destination, der Vor-sehung erinnert.
Von der Techne, die aber nichts mit dem zu tun hat, was wir heute
Technik nennen, sagt Heidegger dann weiter: «Techne — als das
Ins-Werk-setzen-Können des Seins — ist die Gewalttätigkeit des
Wissens (das heißt des Vor-griffes, der Vor-habe). Der Wechsel-

587



bezug beider ist das Geschehnis der Unheimlichkeit.» «Die Techne
zeichnet das Unheimliche, das Gewaltige in seinem entscheidenden
Grundzug; denn die Gewalttätigkeit ist das Gewaltbrauchen gegen
das Ueberwältigende, das wissende Erkämpfen des vordem
verschlossenen Seins in das Erscheinende als das Seiende» (S. 126
bzw. 122). Hierbei wird das «Walten ursprünglicher Gesammeltheit»

und das vor allem in Anschluß an Heraklit «Logos» genannt
und sein Auftreten in der Polis, in der Fügung der Menschen zur
Stätte der Geschichte, was ebensosehr bereits Geschichte als Werk
der Gewalttätigkeit, des Gewaltbrauchens ist: «Dike». «Dike» ist
«fügender Fug», darin bestätigt sich «werkhaft das Ueberwältigende,

das Sein». Der Mensch in diesem Fug ist ähnlich dem Stein
im Gefüge des Tempels, des Bauwerks, doch dadurch von ihm
unterschieden, daß vom Menschen gilt: Sein Da-sein ist «Gesetztsein

in die Bresche, in die die Uebergewalt des Seins erscheinend
hereinbricht, damit diese Bresche selbst am Sein zerbricht. Das
Unheimlichste (der Mensch) ist, was er ist, weil er von Grund auf
das Einheimische nur betreibt und behütet, um aus ihm
ausbrechen und das hereinbrechen zu lassen, was es überwältigt.»
«Als Geschichte», so heißt es kurz darauf, «bestätigt sich werkhaft
das Ueberwältigende, das Sein» (S. 124 und 125). Bedenken wir
diese Sätze und wenden wir sie auf die Frage nach dem Menschen
an, so haben wir aus ihnen zu folgern, daß der einzelne Mensch
als Person, als Subjekt in seinem Dasein nichts, nicht-Sein ist.
Denn nur gemeinsam mit andern bildet er das Gefüge der Polis
als Stätte der Geschichte, wo das wissende Erkämpfen des vordem
verschlossenen Seins in das Erscheinende als das Seiende sich ins
Werk setzt, nämlich Geschichte geschieht und ebenso erwirkt wird
wie das Werk des Wortes als Dichtung oder Denken und das Werk
des Steins als Tempel. Das aber, worin die Geschichte als Werk des
Seins erwirkt wird, ist insofern von den andern Weisen, wie das
Sein im Seienden anwesen kann, verschieden, als es hier die Zeit
gibt. Geschichte ist Unverborgenheit des Seins in der Zeit. Zeit aber
ist nur mit dem Dasein des Menschen, «Zeit zeitigt sich nur, insofern
der Mensch ist», was Heidegger zuerst in «Sein und Zeit» ausgeführt

hatte, sie ist nur, weil der Mensch in der Unausweichlichkeit
des Todes steht. Man könnte, wenn solches von Heidegger her statthaft

wäre, die Zeit zeitigenden Menschen in der Geschichte den
fallenden, verschwindenden und sich erneuernden Regentropfen
vergleichen, in denen das Licht der Sonne den Regenbogen zum
Scheinen bringt, als Regenbogen erscheint. Die Geschichte ist
Schein des Seins auf dem Da-sein, der Existenz, dem Leben und
Vergehen der ephemeren Menschen, wo der einzelne Mensch nichts

588



und der Schein, das Entbergen des Seins im Werk, sei es als Wort
oder als Geschichte alles ist.

Die Geschichte als Werk oder als Schein des Seins, das der
Mensch in der Bresche zugleich zu betreiben und zu behüten hat
und zwar in jenem Vorgriff der Vorhabe, worin sich die Techne
als Gewalttätigkeit des Wissens, als Ins-Werk-setzen-Können des
Seins äußert, ist allem enthoben, was in den bisherigen Deutungen
des Menschen und der Geschichte als Sinn oder Wert gedacht worden

ist. Das Sein, das sich als Geschichte ins Werk setzt, kennt
weder Zweck noch Ziel, auf das die Geschichte unterwegs ist, wie
sie Hegel in Anschluß an die christliche teleologische Deutung der
Geschichte im Wechsel von Thesis, Antithesis und Synthesis der
Geschichte zu Grunde gelegt hatte. Die Geschichte ist, als Sich-ins-
Werk-Setzen des Seins, jeder Wertung im überkommenen menschlichen

Sinn entzogen. Vergeblich wird man in Heideggers Werk
nach Werten irgendwelcher Art in der Geschichte oder auch in den
Werken, in denen das Sein als im Seienden sonst anwest, suchen.
Heidegger unterscheidet auch dort, wo er die Werke der Kunst,
Dichtung, Tempel, Standbild, als Ins-Werk-Setzen des Seins
beschreibt, keine Werte, er betrachtet sie nicht als unterschieden in
der Vollkommenheit, obgleich es wahrscheinlich auch hier
Verhexung und Verunstaltung geben kann. Diese Auslöschung, dieser
Nihilismus der Werte ist so vollständig, daß es auch unmöglich ist,
z. B. die Werte des Schönen, was von Nietzsche her möglich wäre,
auf die Fügung der Polis anzuwenden, etwa, wie es Novalis getan
hat, von einem schönen Staat zu träumen und die Wertmaße des
Erwünschten auf den jeweils Gegenwärtigen und Unvollkommenen
anzuwenden. Etwa im Namen einer zu fordernden Vollkommenheit
Forderungen zu Besserung unvollkommener Wirklichkeit zu
erheben. Niemals machte ein Mensch sich selbst und die andern
unfähiger, etwa das geschichtliche Ereignen jener Tage an dem Maßstab

des gerechten Staates, wie ihn Piaton gelehrt hat, zu messen.
Was soll man fordern, wenn alle Werte, alle, ausgelöscht sind, und
es nur noch die Gewalttätigkeit des Wissens, diese Fortzeugüng und
Hypertrophie von Nietzsches Willen zur Macht gibt, durch die sich
das Sein ins Werk setzt? Dann aber gibt es auch kein Mittel, es sei
denn im Denken des Denkers des Seins, zu erkennen, ob das, was
sich ereignet, was den Menschen in der Bresche überwältigt,
Anwesen des Seins ist, oder ob darin die Mächte der Verunstaltung ihr
Wesen treiben. Dieser Nihilismus der Werte dient nun Heidegger
zugleich dazu, jenen Aufbruch der Nation, die völkische,
nationalsozialistische Erhebung, die er mit manchen andern aus der
Tradition der Romantik und wohl auch Georges verstand, einem alle

589



Zweifler — eigene und fremde Zweifel — abwehrenden metaphysischen

Grund zu verleihen. Das heißt, daß er seine Deutung des

Seins und der Geschichte, das in ihm sich aussagende ungesprochne
Wort des Seins und das politische Ereignis jener Tage aus dem
gleichen Ursprung, dem Sein, das sich in der Polis ins Werk setzt,
und dem Sein, das sich als Dichtung, als Denken zeigt, versteht.
Diese Uebereinstimmung ist für Heidegger so deutlich, daß er nicht
zögert, heute zu wiederholen, was er 1935 gesagt hat, als er unter
anderem davon sprach, daß «wir» uns «an die große und lange
Aufgabe gewagt, eine altgewordene Welt abzutragen und eine neue,
geschichtlich, zu bauen», geschichtlich, das heißt im Sinne, wie
Heidegger die Geschichte gedeutet hatte, worin der Gewalttätige
und das Ueberwältigende Bedeutung hatten, die damals aktuelle
Wirklichkeit waren. Daß Heidegger sich selbst und den «Schatten
des Pygmäen» (Novalis) auf den Nebeln des Seins, das Brockengespenst

jener unglücklichen Tage, aus dem gleichen Grund
verstehen konnte und offenbar noch verstehn möchte, darf nicht als
politische Entgleisung des sonst bedeutenden Philosophen gewertet
werden, es enthält eine erregende philosophische Frage. Denn klar
muß man sich darüber sein, diese Philosophie und die Geschichte
unserer Tage, sie beide sind Ausdruck der gleichen geschichtlichen
Stunde, deren Kennzeichen etwa Heidegger in seiner Arbeit über
Nietzsches Wort: Gott ist tot, gegeben hat. Dort sagt er: «Christlicher

Glaube wird da und dort sein. Aber die in solcher Welt
waltende Liebe ist nicht mehr (war sie es je?) das wirkend, wirksame
Prinzip dessen, was jetzt geschieht. Der übersinnliche Grund der
übersinnlichen Welt ist, als wirkende Wirklichkeit gedacht, unwirklich

geworden.» Heidegger hat mit der Folgerung aus diesem Satz,
den wir nicht gut bestreiten können, ernst gemacht, denn es ist kein
Zweifel, daß an dem, was jetzt, was damals und heute geschieht, die
übersinnliche Welt als wirkende Wirklichkeit gedacht, nicht beteiligt

ist. Erkennen wir dies und machen wir uns nichts vor, so ist
zuzugeben, daß Heidegger eine Begründung dieser Geschehnisse gibt,
die sie den sonst üblich gewordenen kommerziellen oder
soziologischen Deutungen entzieht. Und doch bleibt die Verwandtschaft,
die Heidegger durch sein erneutes Bekenntnis zu der Faszination,
der Verhexung jener Tage betont, bedenklich, und es ist in Hinsicht
auf die Wahrheit seiner Lehre noch bedenklicher, daß er offenbar
unfähig ist, aus dem, was sich geschichtlich ereignete, zu lernen und
auch nicht die Frage zu stellen, ob er nicht vielleicht in seiner
Deutung des Seins und der Geschichte etwas mißverstanden, etwas
unbeachtet gelassen hätte, was seinen Irrtum verständlich machen
könnte. Nun, wenn Heidegger diese Frage nicht stellt, ist es die

590



Pflicht des andern die Frage zu stellen und den Hinweis zu geben.
Nämlich anzumerken, daß Heidegger in seiner Philosophie des Seins
die Größe ausgelassen hat, wo sich wirklich das Sein, wenn wir es,
wie ich es hier grundsätzlich tun wollte, in seinem Sinne verstehen,
als Geschichte ins Werk setzt, nämlich im Leben des einzelnen
Menschen, in dem, was die Griechen Schicksal nannten und wovon im
großen Stil eben der Text kündet, den Heidegger gewählt, um seine
Fragen nach dem Menschen zu entwickeln, des Sophokles Antigone.

*

Es kann nicht die Aufgabe dieser kurzen Ausführungen sein,
hierauf im einzelnen einzugehen. Denn die Folgerungen aus meiner
Anmerkung, daß sich das Sein im Sinne der Heideggerschen
Seinsdeutung im Leben und Schicksal des einzelnen Menschen ins Werk
setzen, entbergen, dort zum Scheinen kommen könne, lassen kaum
eine der maßgebenden Aussagen Heideggers unberührt. So
weitgehend greifen sie ein, daß Heideggers Deutung der Geschichte und
also sein Verständnis der Geschichte jener Tage unmöglich
geworden wären. Es ist menschlich, solche Gedanken nicht denken zu
wollen, und auch Philosophen sind Menschen und ihr Denken ihr
Schicksal. Zweierlei hätte des Sophokles Antigone gelehrt und zur
Frage gestellt. Das Ueberwältigende, in dem sich der Fug der
Fügung zeigt, und wie immer es auch vom Sein verstanden werden
könnte, ist nicht frei von dem, was Recht und Unrecht, was Wert in
irgendeinem Sinne genannt werden muß. Und der einzelne Mensch
und immer nur der Einzelne, hat sich — und auch wenn er
zugrunde geht — hier zu entscheiden. Diese Entscheidung ist Schicksal,

Wert — Größe — in diesem Leben, dem Leben des Subjekts,
der Person. Diese Entscheidung ist dabei nicht ein Ja- und
Neinsagen, der Mensch ist nicht nur ein Ja- und Neinsager, wie
Heidegger meint, sondern ein Ja- und Neintun, sie ist Tat, die selbst
Ja und Nein, selbst die Entscheidung und darin wie das Wort des

Seins im Gefüge jener Gestalt ist, die Heraklit Ethos nannte und als

Daimon, als Schicksal des Menschen begriff. Antigone sagt ja zu
dem, was die Liebe fordert, und damit nein zu dem sie überwältigenden

Haß Kreons, der das Recht der Polis, die Macht der Dike
vertritt und gewalttätig fordert. Antigone entscheidet sich für den
Tod, das heißt für die Liebe, und damit meint sie nicht das Nichts,
sondern den Sinn ihres ganzen Lebens als ihres persönlichen Schicksals,

worin der Tod sinnbergend wie das Wort in der Dichtung
oder die bekrönende Zinne des Tempels ist. Wo der Tod nicht das
Nichts ist, sondern als bekennendes Tun zum Leben gehört, ist das
Schicksal zu begreifen wie die Werke des Seins als Werk des

591



Wortes, als Dichtung oder des Steins als Tempel, ist es gestaltet,
Gestalt, ein Ganzes, in Grenzen Ganzes.

Damit aber, mit diesem ganzen Leben, das die Griechen als Schicksal

kannten, ist erst Geschichte, die ist nicht anonym, sondern
zunächst und immer Geschichte der Helden oder der Heiligen,
menschlichen Person, verantwortlichen Personen.

Die Liebe aber, die Heidegger mit Nietzsche nicht mehr als
wirkendes wirksames Prinzip dessen, was jetzt geschieht, kennen will,
würde als ewige Forderung von dem Text her, der vor seinen Augen
lag, ihren Sinn in aller Geschichte wieder erhalten haben. Denn
die Liebe, die Antigone bekennend nennt: «Nicht mit zu hassen, mit
zu lieben bin ich da», trägt das Licht des Sternes, der dann über
Bethlehem stand, jenes abgetanen Prinzips, über das nachzudenken
dem Denkenden trotz Nietzsche wohl ansteht, denn was sich damals
«als ungesprochenes Wort des Seins» ausgesagt, doch nicht nur im
Wort, sondern im Tun und Erleiden, ist trotz allem noch nicht
bedacht, in seiner ganzen Tiefe gedacht worden, weil es nie ausgedacht
werden kann.

Zugleich aber hätte dieser eine Satz der Antigone genügt, denen,
zu denen Heidegger damals sprach, zu helfen. Als Maß zu dienen,
um an ihm zu messen, was im Schatten des Gewalttätigen Wahrheit
und Irre, und was im Schatten des Ueberwältigenden von ihnen in
ihrem eignen Leben im Ja- und Neinsagen und -tun gefordert war.
Statt dessen lehrte Heidegger den Sturm: «Das Wahre ist nicht für
jedermann, es ist nur für die Starken.» Das aber ist Lyrik und nicht
Entbergung des Seins. Philosophie ist nicht Literatur oder Dichtung,
sondern Sinngebung und also wirkend in den Entscheidungen von
Menschen, und darin eines der wirkenden und wirksamen
Prinzipien, dessen, was jetzt, was damals, was eh und je geschah. Das

anonyme Sein, das sich im Wort aussagt, entschuldigt keinen
Menschen, weder den Philosophen noch den Gewalttäter, der am Sein
zerbricht. Unentschuldbar aber ist, nicht sehen zu wollen, was vor
Augen liegt, und das, was Sophokles Kreon sagen läßt: «Alles liegt
niedergestürzt umher, es stürmt auf mein Haupt, ein grauenvolles
Schicksal schwerlastend ein.»

592


	«Die Irre» Martin Heideggers

