Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Wiedersehen mit Prometheus
Autor: Banninger, Konrad

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758741

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WIEDERSEHEN MIT PROMETHEUS

Von Konrad Bianninger

- &

«Ks war in seiner Jugendzeit — Gesundheit rotete sein Blut und
tdaglich wuchsen seine Krifte —.» So erdffnet denkwiirdig Carl
Spitteler den ersten Band von «Prometheus und Epimetheus», der
1880 zu Weihnachten erschien, ein Erstlingswerk einziger Art in
seiner Zeit und in vielen Zeiten, trotz schwirzester Schatten freu-
dig aufsteigend, von Kriften des Glaubens und letzten Zuversichten
bis ins kleinste Bild hinein getrankt. — Siebzig, nein, dreiund-
siebzig Jahre alt ist Spittelers «Prometheus» nun geworden, aber
nichts Altes, keine tote Falte ist an ihm zu entdecken; das Gedicht
glianzt in funkelnder Frische, und wir meinen, es sei so gegenwartig
als irgendein Werk, das man heute grof3 nennt, erstaunlich erdacht
und geschaut, gesehen und verkiindet mit «goldnem Stift> gleich
dem Schreiber «auf Gottes unsichtbarem Thron», da3 wir nach-
sinnen diesem gottmenschlichen Leben, in dem es um Hochstes
geht, nimlich um den Widerstreit zwischen der Welt des Geistes
und der Dinge, an die der Mensch gekettet ist wie der Prometheus
der griechischen Sage — auflen mit fiirchterlichen Eisen und vom
Geier verzehrt, der das Leben frifit, innen aber in die Welt der
Bilder und Gedanken sich rettend, die so alt sind wie das Ge-
schlecht der Menschheit.

Was zog denn den jungen Spitteler zur Prometheus-Gestalt, was
stellt sie ihm dar? Die grofle Lehre seiner frithen Prometheus-
Dichtung ist diese (das Spatwerk steht auf andern Blittern): daB3
ein jeder Mensch die Pflicht hat, wahr zu sein, und ginge es darum
in den Tod oder in ewige Qual. Wahrheit aber heif3t: daf3 jeder
er selbst sein muf}, und daB nur diese letzte Ehrlichkeit das Gute,
ja, daB} sie nur das Gute schaffe, und da3 umgekehrt, wer nie zum
eigenen Sinn erwache, wer «nach gemeinem Brauch» sich richte
und «nimmer seiner Seele Fliistern» vernehme, der Gotteswelt
Unbheil und Untergang bringe, wie es Prometheus’ Bruder und ein-
stigem Gefahrten Epimetheus geschah. — In der Darstellung dieses
Gegensatzes ist auch das Wesen der Berufung als einer Bestim-

515



mung jedes einzelnen in ihren duBersten Konsequenzen gedeutet.
Epimetheus nidmlich weil}, warum er dem Engel Gottes, dem Statt-
halter des hochsten Gottes auf Erden und ein groBer Herr er selbst,
das Leben seines Lebens hingibt, um an dessen Statt ein normiertes
Gewissen zu empfangen: er hofft auf Belohnung und erhilt sie
innert Tagen in Fille — aber seine schopferische Kraft, das Korn
der Weisheit, ist vertan, und er endet in Irrtum und Schande. —
In der Haltung des Spittelerschen Prometheus ist die Lage des
jungen Menschen, des suchenden Jiinglings unvergeflich einge-
pragt: Er konnte verzagen, er konnte schwanken vor dem Wirr-
warr, dem Gewaltsamen der Welt, und er empfindet nur das eine
klar: daB} er sich selbst und dem, was ihm allein und niemand sonst
aufgetragen ist, treu bleiben, und kennt er es nicht, daf} er es er-
griinden muf3 mit dem héchsten Einsatz seiner Krifte. Recht be-
sehen, stellt Spitteler das Wesen des Glaubens als einer innersten
EntschlieBung und in der Prometheus-Gestalt die Figur des Glau-
bigen dar, der dem Anruf des Geistes gehorcht, nie aber dem
Anruf der Michte dieser Welt, die im Engel Gottes zwar wiirdig
und doch als bloBle Gewalt, die nichts anderes will, verkorpert
sind. Denn Gewalt bleibt Gewalt, mag sie sich noch so feierlich
drapieren! Wo immer der Engel in «Gottes Reich» (so immerhin
wird sein Umkreis genannt) erscheint und waltet, so will er wohl
das Gute — aber er will und mochte es durch Zwang, und das ist
ein unlosbarer Widerspruch, den er selbst nicht durchschaut (selbst
der Dichter pointiert diese Lage nicht) — noch durchschaut es
sein Gefolgsmann Epimetheus: wohl aber des Engels und Herrn
unbeugsamer Gegenspieler Prometheus. Das Gute kann nur aus
Freiheit geschehen — der Engel mul} es zuletzt bitter erfahren —,
aus Freiheit und als des Herzens lichteste Bliite. — Durch Zwang
kann nur Bises, nie aber Gutes geschaffen werden, Gewalt ist die
unbestrittene Sphire Behemots, des Menschen- und Gottesfeindes,
mit dem sich folgerichtig Epimetheus verbiindet.

2

Was aber, wird verbliifft der Kenner der antiken Prometheus-
Sage fragen, hat Spittelers Jugendwerk mit dem Titanen zu tun,
dessen Namen es trigt? Die wesentlichen Ziige von Spittelers
Dichtung sind ja diese: Prometheus, der «kiihne Fremdling aus
der Menschen Landen», verweigert dem Engel Gottes seine Unter-
werfung, und dies heiB}t, die Trennung von seiner Seele, «die da
kennet keinen Gott und achtet kein Gesetz und nichts ist ihrem

516



Hochmut heilig...». An des Bruders Stelle gewinnt der kleine
Streber Epimetheus die Konigsherrschaft auf Erden, er ist seiner-
seits Statthalter des Engels, Verwalter und Schiitzer des Gottes-
reiches, «in der Zeit, da mich Geschifte rufen iiber Land... und
wenn dereinst mich Krankheit iberféllt», so lehrt’s der Engel. Das
ist eine Last, die wohl auch des trotzigen Bruders wert gewesen
wire! Zwar auf die Fithrung und das viterliche Auge iiber die
Menschen verzichtet Prometheus gerne, er verachtet «die Vielen,
die da wimmeln im allgemeinen Haufen...». Aber GroBeres lag
dem Menschenkonig ob. Er mulite die Gotteskinder hiiten, des
Engels zarte Sprossen, die nach verborgenem Gesetz auf Erden
heranwachsen, ehe sie selbst als Herrscher «des Himmels selige
Gefilde» betreten. «Und hier in dieser Kammer schlafen meine
Kinder, meines Herzens Trost und unseres Reiches Zukunft> —
so und unter Tranen lehrt es der Engel den Menschenkonig, seinen
besten Untertan. Epimetheus aber merkt es nicht! Er versteht
nicht, daf3 hier gleichsam das Herz der Welt — daf3 in des Engels
Kindern, sterblich wie ihr erhabener Vater und doch Ebenbilder
seiner Herrlichkeit, das Tor von der Erde zum Himmel und ihre
geheime Verbundenheit ist und der Menschen zartester Stolz, daf3
sich die Gotteskinder auf Erden entfalten und von der Erde ge-
nihrt werden miissen, bis sie ihr hohes Ziel erreichen. Spittelers
Symbolik der Gotteskindschaft — dal} sie auf Erden erworben und
auf Erden behiitet wird, behiitet werden soll, gehort zum Edelsten
seines Schauens, in dem sich christliches und indisches Wesen wie
Herz und Geist durchdringen. Herrlichkeit und Schicksal der
Gotteskinder sind recht eigentlich die Mitte dieser Erd- und
Himmelswelt, sie sind «des Reiches Zukunft». Wenn sie unter-
gehn, wird der Bose es verschlingen! — Die Dinge kommen, wie
sie kommen miissen. Wihrend Prometheus, die stolzeste und
starkste Seele, durch des Engels Zorn verbannt, fern der Heimat
Sklavendienste tut, verfdllt der brave Alltagskonig Epimetheus der
List und Gewalt Behemots, sie rauben ihm die Gotteskinder; schon
sind Hiero und Mythus erwiirgt, einzig den Jiingsten, Messias, ver-
mag in der hochsten Not Prometheus zu retten, den der Engel her-
beigerufen hat. Der Verichter des blinden Haufens, Gegenspieler
zugleich des blindgewaltigen Herrn dieser Toren, wird aller Helfer
und will keinen Lohn noch Dank dafiir. — So ist das Geschehen
dieser Dichtung ein einziges Paradox. Prometheus, vom Engel ver-
stoBBen, bringt ihm sein letztes Kind aus den Armen der Morder
zuriick; der Engel selbst in seinem Glanze konnte es nicht schiitzen,
ein Mensch muBte es tun — und es wird mit dem Gotteskind die
untreue Menschheit von dem gerettet, den sie und den der Engel

517



Gottes nicht versteht. Denn wer herrschen will, darf kein Herz
haben ... Ein sonderbares, ein kiihnes Gleichnis von der Welt-
fremdheit des Geistes, der doch allein den Menschen schiitzt und
trigt, und eine ferne Entsprechung zum Leiden Christi.

Aber keine Spur von der Welt des Titanen, der hier den Namen
gibt und der im Wettstreit mit seinem Vetter Zeus — ihre Viter
waren Briider — in das Werden der Welt, ins Schicksal der Mensch-
heit eingreift, nichts will sich zeigen als ganz von ferne der Kampf
des Starken mit dem Stirkern und das zeitweilige Unterliegen.
Denn der Gegner des griechischen Prometheus ist der Gott aller
Gotter, und Prometheus ist selbst ein Gott. Der Prometheus un-
seres Gedichts ist Mensch, zu vielen Leiden bestimmt, sein Zwing-
herr, der <«Engel Gottes», ist nur ein bestellter Regent, kein
Schopfer, und selbst vom Tod bedroht; iiber ihm und iiber allen
Welten ist «Gott, der Schopfer alles Lebens, iibend den verfluchten
Zirkelgang gemill dem sonderbaren Wesen seiner ratselhaften
Krankheit . . .».- Der hochste Gott krank, gebrochen, abgekehrt von
der eignen Erde — was ist das fiir eine sonderbare Welt? Es ist
nicht die altgriechische, in der sich die ungeheure Kraft der Gotter
im Streite miBlt, und nicht die christliche, wo die Geschopfe kind-
lich dem Vater vertrauen und dem gottlichen Sohn. Es ist die
pessimistische Welt der Gnosis, die einst die heranwachsende
Kirche des Westens zu iiberwuchern drohte. Die Gnosis, zu deutsch
Erkenntnis, ist nicht nichts, wenn sie auch von den Kirchenvitern
mit seltener Vehemenz bekdmpft wurde. Sie ist nicht nichts, aber
sie will gewissermallen zuviel, mehr als das allgemeine junge
Christentum zu bieten vermochte — sie griibelt auf neue, gefihr-
lichere Art iiber Anfang und Ende der Dinge, ist mehr Geheim-
wissenschaft als Religion und insofern Vorldauferin oder Urahne
der modernen Theosophie, die unter verschiedenen Namen bei uns
umgeht, und erregt anderseits das stirkste Interesse der gegen-
wirtigen Religionswissenschaft, befeuert durch die bestiirzenden
Funde in Oberigypten (Nag-Hammadi), deren Ertrag die Spezia-
listen eben mit Staunen iiberschlagen. Im Zentrum des gnostischen
Denkens steht das Problem des Uebels — wie kann die Gottheit,
deren Verehrung auch der Gnosis Herz und Kern war, dieser Last
entbunden werden? Das jiidisch-christliche Denken hilft sich mit
der Lehre vom Siindenfall, mit ihm begann das Ungliick der
Menschheit, wurde das ewige Erbteil verscherzt — die Gnosis aber
legt es nicht den Menschen zur Last und spricht auch die hochste,
die geistige Gottheit von ihr frei! Schuld ist am Unheil der Erde
ein schlechter Schopfergott, der in der Welt der Materie ein Zerr-
bild des gottlichen Schauens erzeugte; und was dem Demiurgen,

518



dem beauftragten Tater, so greulich mifiraten war, konnte auch
Gottes hoher Geist nicht bessern noch zuriicknehmen, Hoch und
Niedrig blieben auf ewig getrennt. ..

3

Die gnostische Welterklarung, ihr abgriindiger Pessimismus, der
doch auch in der Wahrheit und im Geist der Ehrfurcht wurzelte,
mul} den jungen Spitteler aufs tiefste getroffen haben, aus diesem
Boden erwuchs seine Prometheus-Welt in dhnlicher und zugleich
eigenmichtiger Entfaltung; all sein spiteres Schauen und Dichten
ist eine Variation iiber dasselbe Thema, das er bald grimmig ver-
scharfte, bald in zarterer Hoffnung milderte, wofiir mit seinen
schroffen Gegensitzen der «Olympische Friihling» als groftes
Dokument zu gelten hat. — Schon dem jungen Spitteler, das ist
sein stirkstes Korrektiv der gnostischen Weisheit, war das Bild
der hochsten Gottheit, deren Sphire sich nie mit der Welt der
Dinge beriihrte, nicht genug; nicht Gottes schlechter Diener, er
selber schuf in boser Stunde mit «Physis, dem gewalt’gen, iipp’gen
Weib», eine Bastardwelt, Schmerz und Tod sind seine Schuld, und
ungeschaffen blieb «die Gotteswelt, die reine, die beseelte, wie sie
Gott, der Schépfer, ahnte». Krank und von ewigem Gram verzehrt,
wandelt seitdem Gott, der Schopfer alles Lebens, «auf einsam stil-
ler Wiese iiber allen Welten»; siech und krank ist Logos, sein Sohn,
und in Verzweiflung zerbricht Sophia, seine edle Tochter, im An-
blick der Not und des Sterbens der Erde. Wohl schafft Pandora,
sein liebstes Kind — so dichtet Spitteler den Mythus zu Ende —,
bewegt von des Vaters Gram und um die Schmerzen der Menschen
zu lindern, eine Gabe der Erquickung, und «in Wahrheit nicht im
Himmel noch auf Erden ist ein Kleinod gleich wie dieses» — also
segnet es ihr Vater, ehe sie es zur Erde tragt. Aber ihr Geschenk
wird verkannt, verlacht, verhohnt, sein Bringer (ein Hirtenknabe
fand es funkelnd im Schatten eines Baumes) wird bis aufs Blut
geschlagen. Der Menschheit kann nicht geholfen werden, die Gott-
heit selbst kann es nicht, noch der Engel, noch Pandora, die Freu-
dige... Wir stoBen hier auf die zweite Differenz zur Gnosis —
‘alle gnostischen Lehrer stimmten darin iiberein (3Zhnlich dem
Christentum, das sie doch so schroff befehdete), das wesentliche
Ziel der religiosen Praxis sei die Befreiung und Erlosung des
Glaubigen, der Mensch muf3 ernst genommen werden. Spitteler
aber kann es nicht! Er unternimmt sein Werk, was die Darstellung
des Menschen betrifft, in einem Zwiespalt, wie er ihm denn be-
gegnen soll; recht besehen, ist er schon entschieden; das Gedicht

519



beginnt mit einer entschlossenen Trennung Prometheus’ von allem
Volk! «Auf, 1al} uns anders werden als die Vielen, die da wimmeln
in dem allgemeinen Haufen» — also Prometheus zu seinem Bru-
der Epimetheus. So wird es von ihm gehalten: Vom Menschen
nichts oder nur Geringes, mit seltensten Ausnahmen. Allein, ohne
den Bruder, geht Prometheus seinen Weg. Das Vorspiel zum Ende
seiner Geschichte aber ist der Adtzendste Hohn, den je ein neuerer
Dichter iiber die Menschheit und ihre Fiihrer ausgegossen. Das
ist unter Gnostikern eine bedenkliche Verirrung; der Mensch wird
von ihnen hoch eingeschitzt, mag er auch von Elend, von Siinde
und Tod verfolgt werden. Ohne kriftige Ketzereien geht es bei
Spitteler nie ab, er ist immer «ein schwieriger Charakter». Er riihrt
an die Erhabenheit des hochsten Gottes; er zieht ihn herein in
Schuld und Pein der Welt; er macht den Menschen zu einem
jammerlichen Nichts und 146t ihm nicht einmal den Adel des
Schmerzes, den einzigen Prometheus ausgenommen. IThm schenkt
er Schmerzen in Fiille, ihm und dem Hirtenbiiblein mit der Gabe
der Pandora, von dem es heiB}t: «...und keine Klage ward von
ihm gehort und keine Trane trat vor seinen Blick...» — Ein vom
Leid gebeugter Gott iiber aller Welt und ein engstirniger, fiir alles
Schlechte anfilliger Mensch, nicht wert, aus dem Staube gehoben
zu werden — das ist ein schlimmerer Pessimismus, als ihn irgend-
ein gnostisches System gelehrt hatte! Dennoch darf Spittelers
Werk als eine Art gnostischen Lehrstiicks in dichterischer Form
gelten, wenn auch mit einigen Extremen, und viel entschiedener
lieBe sich die Erlosungslehre der Gnosis aus «Prometheus und
Epimetheus» rekonstruieren als aus der mit ihr verwandten
Theosophie und Anthroposophie unserer Zeit. Diese weitldufige,
vom christlichen Denken seit langem verdeckte Herkunft mag eine
der Ursachen sein, weshalb Spittelers erstes Werk bei seinem Er-
scheinen selbst von bedeutenden Lesern nicht verstanden wurde
(es sei an Gottfried Kellers erstaunendes Befremden erinnert);
geringere Geister hielten fiir personliche Spielerei und Phantastik,
was doch eine bitterernste Auseinandersetzung mit uraltem Sin-
nieren iiber die Unvollkommenheiten dieser Welt, iiber das Bose
und iiber den Weg zum Lichte war.

4

Wie aber gerdt Prometheus, der Unbeugsame, in diesen kosmo-
logischen Sturzbach, in dem der Dichter, nach gewissen Anzeichen
des Ablaufs, am liebsten die ganze Welt hitte verschwinden lassen,
da sie so heillos, so von Grund aus zerriittet und nicht zu ertragen

520



war? (Das Thema des Umbruchs, des notigen Umsturzes wird ja
im «Olympischen Friihling», dessen Heiterkeit nur ein funkelnder
Schein ist, aufs neue abgewandelt.) Prometheus eben ist der Fels,
der rettende Berg, der sich dem grausen Fall gleichsam wider
seinen Willen entgegenstemmt — er, der Menschenverichter, rettet
die Menschheit, und nicht der Engel Gottes, nach einer echt gno-
stischen und sonst im Osten beheimateten Lehre, «dal} der Mensch
mehr ist als die Engel, die ihn schufen» (Leisegang, «Die Gnosis»).
Warum aber mull der Retter Prometheus heilen? Eben darum,
so vernehmen wir es wieder im «Olympischen Friihling»:

«Prometheus heil} ich. Was mir aulBen widerfahrt,

Ob Lust, ob Leid, das acht ich nicht bemerkenswert.

Der Wert, der Stolz, das SelbstbewuBtsein wohnt mir innen.
Ich hab ein Schlof3 aus Luft gebaut mit Turm und Zinnen,
Ein Tausendwundergarten ist darum geldndet

Auf dreizehn Bogen. Zwdlf der Bogen sind vollendet,

Den letzten, schonsten Bogen aber werd ich biegen,

Wenn wir gefangen in des Hades Kerker liegen.. .»

darum, weil neben der Heillosigkeit des Weltwesens, zergriibelt
und oft grell beleuchtet in der Gnosis, die Gestalt des antiken
Titanen ein stirkstes Jugenderlebnis, noch stirker als das gno-
stische, des jungen Spitteler war, in dem er sich gleichsam selbst
begegnete; er ist Geist von seinem Geist, wenn auch widerspruchs-
voller, zerrissener als sein griechisches Vorbild. Denn Prometheus
der Alte ist nicht nur der beharrliche und kluge Widerpart des
Zeus (so wie Spittelers Prometheus dem Engel), er ist auch immer
und iiberall ein Freund des Menschen und nimmt um dessentwillen
die hirteste Qual und Strafe seines gewaltigen Vetters auf sich.
Das klassische Prometheus-Geschehen, vor allem {iiberliefert in
beiden Gedichten Hesiods und in Aeschylos’ «Gefesseltem Pro-
metheus», ist erfiillt von der Bemiihung des Titanen, das Welt-
Geschick der Menschen zu erleichtern und ihr Dasein vor der Bos-
heit und den Plinen des Zeus zu schiitzen, der die Menschheit am
liebsten vernichtet hitte. Nicht immer war ja Zeus der giitige All-
vater der Spitzeit; in der dltern Sage, die Hesiod naiv genug iiber-
liefert, trigt er (um weniges gemildert bei Homer) Ziige der Wild-
heit wie irgendein Teufel der Primitiven. Aeschylos gibt uns dar-
tiber im «Prometheus» klarste Auskunft, aber nicht mit dem Kopf-
nicken Hesiods, im Gegenteil!

«...die Sterblichen, die miihbeladnen,
Nimmt er fiir nichts und sinnt sogar darauf, ganz zu

521



Vernichten ihr Geschlecht und eine neue Saat

Zu sden; und keiner wehrt dem Trachten auBer mir.
Ich aber wagt’ es und bewahrt’ die Menschen, daf3

Sie nicht zerschmettert sanken in des Hades Haus» —

so erzahlt Prometheus, an den Kaukasos geschmiedet, des Okeanos
mitleidigen Tochtern. Der jlingern Lehre der Gnosis von der Ohn-
macht der Gotter, ein vollkommenes Erdengeschlecht zu schaffen,
begegnen wir schon hier (freilich noch anderwérts, so in Alt-
Indien) — immer war es ihnen nicht recht, immer verlieen und
vernichteten sie ihre eigenen Geschopfe oder die sie hiiten und
bewahren sollten, wie launische Kinder ihr Spielzeug verlassen
und zertriimmern, und wie ungetreue Liebhaber es tun ... So trieb
es auch Zeus, und hirter als die gottlichen Vorfahren, von Mal zu
Mal schlimmer (so erziahlt uns Hesiod); und statt sich des letzten
von ihm geschaffenen, von Miih und Pein bedriickten <«eisernen
Geschlechtes» anzunehmen —

«Zeus wird auch dies Geschlecht der redenden Menschen vertilgen,
Wenn sie bei der Geburt schon graue Schlifen besitzen...» —

so prophezeit der Dichter kassandrisch vor zweieinhalb Jahrtausen-
den... In dieses schlimme Spiel mischt sich Prometheus ein, er
allein unter den Gottern nimmt sich der Menschen an, er stiftet
die giinstigsten Opfer fiir sie, und da Zeus, erziirnt iiber Prome-
theus’ List, dem Menschen das Feuer entzieht, holt es dieser fiir
seine Schiitzlinge vom Himmel herab. Selbst der orthodoxe Hesiod
(er sieht in Prometheus nur den listigen Aufriihrer) kann nicht
umhin, ihn zuletzt (Theog. 614) den «Giitigen», «Segnenden»,
«Gedeihenbringenden» zu nennen. Prometheus ist der Menschen-
freund des altern griechischen Pantheons!

3

Dieser Freund Prometheus hitte wie gerufen in den diistern
gnostischen Kosmos gepallt, er hiatte helfen und heilen konnen —
Spittelers Held aber hat in seinem Wesen (mit einer letzten Ein-
schrinkung) keinen Zug mit dem antiken Vorbild gemein, was die
Stellung zur Menschheit und die Meinung von ihr betrifft. Dies
liegt nicht daran, da3 der neue Prometheus selber Mensch und
kein gewaltiger Gottersprofl mehr ist wie der Iapetide (Iapetos ist
Prometheus’ Vater); der Mensch Prometheus, den Spitteler uns
zeichnet, sollte den andern Menschen um so naher stehen und um
so liebender helfen, so wie im Christentum Gottes Sohn Mensch
wurde, um die Menschheit zu erlosen ... Nichts von dieser Men-

022



schenliebe, nichts als Abwendung und Abtrennung, da nun Pro-
metheus selber Mensch geworden ist. Er ist nur der «Fremdling
in der Menschen Landen», er «<legt einen Balken vor den Weg und
sperrt mit Schlof3 und Riegel wohl das Tal», so redet er zum Bru-
der Epimetheus, damals noch sein treuer Mitliufer. «Und ward
daraus ein gegenseit’ges MiBlverhiltnis hin und her... und fanden
keinen Platz und paliten nirgends hin und waren allerorten fremde
unwillkommene Gaste.» — «Und niemand, der nicht Anstofl nahm
an ihrer Art, ein jeglicher von einer andern Seite.» — Das ist eine
sonderbare, eine in der Tat griindliche Verwandlung. Wo bleibt
denn, was treibt der giitige Helfer der griechischen Sage? Was ist
mit Prometheus geschehen, als Spitteler, der junge, ihm begegnete?

Das Ratsel ist zu 16sen! Thm hat einst, es ist klar genug, nur der
titanische Trotzkopf Eindruck gemacht, vielleicht hat er gar auf
der Schulbank nur von diesem gehort; denn es braucht etwas, um
Zeus zu widerstehen. Das gewohnliche, das traditionelle, man
mochte sagen konventionelle Bild Prometheus’ ist auch von dieser
Art. Daf3 alles, was Prometheus wagte und trieb, fiir die leidende,
die von den andern Gottern verlassene Menschheit geschah, kiim-
merte ihn gar nicht. Der junge Mensch hatte keinen Sinn dafiir —
Vorbild war ihm nur der Emporer gegen die Obergewalt des Zeus;
der Prometheus des Jiinglings verkorpert dieses absolute Nein
gegen alles, was iiber ihm steht. Das ist der Schliissel zu der
griindlichen Wandlung der Figur. — Aber mul3 Prometheus des-
wegen auch ein Menschenfeind werden, mul} er beinahe selber die
Ziige des menschenverderbenden Zeus erhalten, wie Hesiod und
Aeschylos ihn zeichnen? Man kann nicht sagen, dall Spitteler so
weit ging — sein Prometheus ist den Menschen nur ferne, fern bis
zur Verachtung; Spitteler 148t ihn seinen Weg abseits gehen und
hat insofern den Respekt vor dem antiken Urbild einigermafen
bewahrt. — Daf3 aber Spitteler selbst, als er den Jugendhelden
Prometheus ins Weltgeschehen stellte, dem Menschenfeinde Zeus
naherstand als der Prometheischen Freundschaft — dafiir liegen
die Beweise auf der Hand! Der erste: die schauerliche Satire auf
die Dummbheit, Niedertracht, ja das Bose mit Jauchzen ergreifende
und wollende Menschheit im zweiten Teil des «Prometheus», der
ein Jahr nach dem ersten aus der Presse kam. Widerlicher, ver-
dchtlicher kann man das Menschenvolk nicht sehen und nicht
mit schirferem Stifte zeichnen. Es ist nicht der Mensch, es ist
Geschmeill, was wir da um uns taumeln sehen, und wir wenden
uns ab — Prometheus’ Bruder Epimetheus zuhochst ist mit seinen
affischen Gewissen dessen die wiirdige Krone: und doch war er
einst Prometheus’ Gefihrte. — Der zweite Beweis von Spittelers

923



grimmiger Anthropologie: das Spdtwerk «Prometheus der Dulders»,
in dem zwar die geifernde Verhohnung der mit der Rotte Behemots
sich verbriidernden Menschheit nicht mehr so grell heraustritt,
wohl aber ist Epimetheus noch geringer, und Prometheus selbst
bei weitem nicht mehr so adelig geschaffen wie im Frithwerk; er
hat protzenhafte Ziige im Gehaben, die ihn entstellen und kleiner
machen — mag er auch wieder — was doch ebenso schon die
Jugenddichtung vollbrachte — in der schliefllichen Versohnung
mit dem gefallenen Bruder freier und liebenswerter sein. — Den
dritten Beweis liefert uns der Gesang «Die Menschen», in der Neu-
fassung des «Olympischen Friihlings» — wer ist da die Hauptfigur?
Es ist der Gotterkonig Zeus, und er plant, ganz wie der arge Zeus
Hesiods und Aeschylos’, als hitte der Dichter die Originale eben
wieder gelesen, die ginzliche Vernichtung des untauglichen Men-
schenvolkes, als sollte nachgeholt werden, was in «Prometheus und
Epimetheus» versaumt wurde. — Ist dieser auf letztes Verderben
sinnende, wie eine bose Wolke briitende Zeus auch nicht Spittelers
ureigenste Maske, die nichts zu verbergen hat — so ist es doch
eine von ihnen, und sie geht schon im noch gldubigeren und tiefer
wurzelnden Jugendwerk zur Geniige um. —

Dennoch siegt, wie durch ein Wunder — und als ein Wunder
wird es erzidhlt —, das alte Prometheus-Wesen! Es ist, im Blick
iiber die ganze Dichtung, als hatte sich der Dichter zunichst bei
jedem Schritt gegen den Weg des wahren Prometheus, des Men-
schenhelfers, gestrdubt und sich nur mit der letzten Kraft das
ungeheure Ja des Schlusses abgerungen, damit endlich, nach soviel
Verschlossenheit und Einsamkeit, gleichsam als Illustration eines
groflen Zwingliwortes, um Gotteswillen etwas Tapferes geschehe,
auf dal3 Prometheus Prometheus bleibe und sei und nicht als
irgendein starrsinniger Hypochonder und Misanthrop mit seinem
Groll iiber das schlechte Weltregiment und die nichtsnutzige
Menschheit zu Grabe gehe. Prometheus, der Mensch, soll schlief3-
lich nicht kleiner sein als Prometheus, der Gott, von dem er stammt
und dessen machtigen Willen er geerbt hat. — Und doch auch zu-
tiefst das weiche, das giitige Herz vor der Not der Schwachen!
Zwar, so scheint es Spitteler-Prometheus, den Alten, den feilen
Anbetern der Gewalt, ist nicht zu helfen, in diesem Sinne ver-
neint er das Handeln des alten Titanen. Wo aber Schwache, wo
Kinder in Gefahr sind, da kann er nicht abseits bleiben, hier zu-
zugreifen ist des Opfers des Edlen wert. — Die Rettung des Kin-
des Messias ist, nebenbei, eine der sinnvoll-groBartigen Umkeh-
rungen der Tradition, denen wir bei Spitteler hiufig begegnen.
Wie nimlich, im Christentum, Gottes Sohn sich hingibt «zur

024



Losung fiir Viele», so rettet Prometheus mit Gefahr seines Lebens
das letzte Kind des Engels, Gottes Statthalter — er, der Mensch,
mul} (wir sehen es wieder) das Gottliche retten! Und so, wie wir
in dieser Dichtung dem antiken Prometheusbild in sonderbarer
Verwandlung, ja Verkehrung begegnen, ist sie iiberhaupt ein fort-
laufender kritischer Kommentar unserer ganzen Ueberlieferung,
eine Dialektik unserer Kultur in hochst aufreizendem Sinne; wie
der junge Dichter alles priifend stiirzte und in neues Licht riickte,
so 1aBt er uns selbst nicht zur Ruhe kommen. — Die Menschen-
gegnerschaft des Prometheus unserer Zeit ist das Ringen um den
Menschen der eignen Entscheidung — dal} er gut und bose wahr-
haft trennen, dal er sein Hohes aus dem Geringen reiflen konne
und dal} er, wie Prometheus selbst, die Stimme der hohen Herrin,
der Seele, vernehme und ihr einzig diene — dies ist des Menschen
einziges Gut, das er finden und lieben mulf}, sonst ist er tot, noch
ehe ihn die Erde hat... Solche Lehre mogen wir auf dem Weg
durch das Gedicht ergreifen und behalten — und doch haben wir
einfach die Geschichte von Prometheus neu gelesen; wenn uns
die alte, griechische, etwas briichig, bruchstiickhaft oder, wie die
diirftigen Reste eines reichen Mythos erscheinen will, 1483t uns
Spitteler mit michtigen Aufrissen, in einer Fiille von Gesichten,
im Klange stolzer, barscher, aber auch edler und lieblichster Worte
ein neues Gleichnis von der Welt, von ihrer Not und vom Menschen
vernehmen und erkennen. — Es gibt einige Hochmiitige in unserer
Zeit, die dies vergessen, oder die es wissend verbergen, daf} wir
noch heute nichts Besseres tun konnen, als dem Jiingling des Jiing-
lings Buch hochsten Gliickes und schweren Leides in die Hénde
zu legen — damit Prometheus, des wackern, gedacht werde.

525



	Wiedersehen mit Prometheus

