
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Wiedersehen mit Prometheus

Autor: Bänninger, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758741

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758741
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WIEDERSEHEN MIT PROMETHEUS

Von Konrad Bänninger

1

«Es war in seiner Jugendzeit — Gesundheit rötete sein Blut und
täglich wuchsen seine Kräfte —.» So eröffnet denkwürdig Carl
Spitteier den ersten Band von «Prometheus und Epimetheus», der
1880 zu Weihnachten erschien, ein Erstlingswerk einziger Art in
seiner Zeit und in vielen Zeiten, trotz schwärzester Schatten freudig

aufsteigend, von Kräften des Glaubens und letzten Zuversichten
bis ins kleinste Bild hinein getränkt. — Siebzig, nein, dreiundsiebzig

Jahre alt ist Spittelers «Prometheus» nun geworden, aber
nichts Altes, keine tote Falte ist an ihm zu entdecken; das Gedicht
glänzt in funkelnder Frische, und wir meinen, es sei so gegenwärtig
als irgendein Werk, das man heute groß nennt, erstaunlich erdacht
und geschaut, gesehen und verkündet mit «goldnem Stift» gleich
dem Schreiber «auf Gottes unsichtbarem Thron», daß wir
nachsinnen diesem gottmenschlichen Leben, in dem es um Höchstes
geht, nämlich um den Widerstreit zwischen der Welt des Geistes
und der Dinge, an die der Mensch gekettet ist wie der Prometheus
der griechischen Sage — außen mit fürchterlichen Eisen und vom
Geier verzehrt, der das Leben frißt, innen aber in die Welt der
Bilder und Gedanken sich rettend, die so alt sind wie das
Geschlecht der Menschheit.

Was zog denn den jungen Spitteier zur Prometheus-Gestalt, was
stellt sie ihm dar? Die große Lehre seiner frühen Prometheus-
Dichtung ist diese (das Spätwerk steht auf andern Blättern) : daß
ein jeder Mensch die Pflicht hat, wahr zu sein, und ginge es darum
in den Tod oder in ewige Qual. Wahrheit aber heißt: daß jeder
er selbst sein muß, und daß nur diese letzte Ehrlichkeit das Gute,
ja, daß sie nur das Gute schaffe, und daß umgekehrt, wer nie zum
eigenen Sinn erwache, wer «nach gemeinem Brauch» sich richte
und «nimmer seiner Seele Flüstern» vernehme, der Gotteswelt
Unheil und Untergang bringe, wie es Prometheus' Bruder und
einstigem Gefährten Epimetheus geschah. — In der Darstellung dieses
Gegensatzes ist auch das Wesen der Berufung als einer Bestim-

515



mung jedes einzelnen in ihren äußersten Konsequenzen gedeutet.
Epimetheus nämlich weiß, warum er dem Engel Gottes, dem
Statthalter des höchsten Gottes auf Erden und ein großer Herr er selbst,
das Leben seines Lebens hingibt, um an dessen Statt ein normiertes
Gewissen zu empfangen: er hofft auf Belohnung und erhält sie
innert Tagen in Fülle — aber seine schöpferische Kraft, das Korn
der Weisheit, ist vertan, und er endet in Irrtum und Schande. —
In der Haltung des Spittelerschen Prometheus ist die Lage des

jungen Menschen, des suchenden Jünglings unvergeßlich eingeprägt:

Er könnte verzagen, er könnte schwanken vor dem Wirrwarr,

dem Gewaltsamen der Welt, und er empfindet nur das eine
klar: daß er sich selbst und dem, was ihm allein und niemand sonst
aufgetragen ist, treu bleiben, und kennt er es nicht, daß er es
ergründen muß mit dem höchsten Einsatz seiner Kräfte. Recht
besehen, stellt Spitteier das Wesen des Glaubens als einer innersten
Entschließung und in der Prometheus-Gestalt die Figur des Gläubigen

dar, der dem Anruf des Geistes gehorcht, nie aber dem
Anruf der Mächte dieser Welt, die im Engel Gottes zwar würdig
und doch als bloße Gewalt, die nichts anderes will, verkörpert
sind. Denn Gewalt bleibt Gewalt, mag sie sich noch so feierlich
drapieren! Wo immer der Engel in «Gottes Reich» (so immerhin
wird sein Umkreis genannt) erscheint und waltet, so will er wohl
das Gute — aber er will und möchte es durch Zwang, und das ist
ein unlösbarer Widerspruch, den er selbst nicht durchschaut (selbst
der Dichter pointiert diese Lage nicht) — noch durchschaut es
sein Gefolgsmann Epimetheus: wohl aber des Engels und Herrn
unbeugsamer Gegenspieler Prometheus. Das Gute kann nur aus
Freiheit geschehen — der Engel muß es zuletzt bitter erfahren —,
aus Freiheit und als des Herzens lichteste Blüte. — Durch Zwang
kann nur Böses, nie aber Gutes geschaffen werden, Gewalt ist die
unbestrittene Sphäre Behemots, des Menschen- und Gottesfeindes,
mit dem sich folgerichtig Epimetheus verbündet.

2

Was aber, wird verblüfft der Kenner der antiken Prometheus-
Sage fragen, hat Spittelers Jugendwerk mit dem Titanen zu tun,
dessen Namen es trägt? Die wesentlichen Züge von Spittelers
Dichtung sind ja diese: Prometheus, der «kühne Fremdling aus
der Menschen Landen», verweigert dem Engel Gottes seine
Unterwerfung, und dies heißt, die Trennung von seiner Seele, «die da
kennet keinen Gott und achtet kein Gesetz und nichts ist ihrem

516



Hochmut heilig...». An des Bruders Stelle gewinnt der kleine
Streber Epimetheus die Königsherrschaft auf Erden, er ist seinerseits

Statthalter des Engels, Verwalter und Schützer des
Gottesreiches, «in der Zeit, da mich Geschäfte rufen über Land... und
wenn dereinst mich Krankheit überfällt», so lehrt's der Engel. Das
ist eine Last, die wohl auch des trotzigen Bruders wert gewesen
wäre! Zwar auf die Führung und das väterliche Auge über die
Menschen verzichtet Prometheus gerne, er verachtet «die Vielen,
die da wimmeln im allgemeinen Haufen...». Aber Größeres lag
dem Menschenkönig ob. Er mußte die Gotteskinder hüten, des

Engels zarte Sprossen, die nach verborgenem Gesetz auf Erden
heranwachsen, ehe sie selbst als Herrscher «des Himmels selige
Gefilde» betreten. «Und hier in dieser Kammer schlafen meine
Kinder, meines Herzens Trost und unseres Reiches Zukunft» —
so und unter Tränen lehrt es der Engel den Menschenkönig, seinen
besten Untertan. Epimetheus aber merkt es nicht! Er versteht
nicht, daß hier gleichsam das Herz der Welt — daß in des Engels
Kindern, sterblich wie ihr erhabener Vater und doch Ebenbilder
seiner Herrlichkeit, das Tor von der Erde zum Himmel und ihre
geheime Verbundenheit ist und der Menschen zartester Stolz, daß
sich die Gotteskinder auf Erden entfalten und von der Erde
genährt werden müssen, bis sie ihr hohes Ziel erreichen. Spittelers
Symbolik der Gotteskindschaft — daß sie auf Erden erworben und
auf Erden behütet wird, behütet werden soll, gehört zum Edelsten
seines Schauens, in dem sich christliches und indisches Wesen wie
Herz und Geist durchdringen. Herrlichkeit und Schicksal der
Gotteskinder sind recht eigentlich die Mitte dieser Erd- und
Himmelswelt, sie sind «des Reiches Zukunft». Wenn sie unter-
gehn, wird der Böse es verschlingen! — Die Dinge kommen, wie
sie kommen müssen. Während Prometheus, die stolzeste und
stärkste Seele, durch des Engels Zorn verbannt, fern der Heimat
Sklavendienste tut, verfällt der brave Alltagskönig Epimetheus der
List und Gewalt Behemots, sie rauben ihm die Gotteskinder; schon
sind Hiero und Mythus erwürgt, einzig den Jüngsten, Messias,
vermag in der höchsten Not Prometheus zu retten, den der Engel
herbeigerufen hat. Der Verächter des blinden Haufens, Gegenspieler
zugleich des blindgewaltigen Herrn dieser Toren, wird aller Helfer
und will keinen Lohn noch Dank dafür. — So ist das Geschehen
dieser Dichtung ein einziges Paradox. Prometheus, vom Engel
verstoßen, bringt ihm sein letztes Kind aus den Armen der Mörder
zurück; der Engel selbst in seinem Glänze konnte es nicht schützen,
ein Mensch mußte es tun — und es wird mit dem Gotteskind die
untreue Menschheit von dem gerettet, den sie und den der Engel

517



Gottes nicht versteht. Denn wer herrschen will, darf kein Herz
haben. Ein sonderbares, ein kühnes Gleichnis von der
Weltfremdheit des Geistes, der doch allein den Menschen schützt und
trägt, und eine ferne Entsprechung zum Leiden Christi.

Aber keine Spur von der Welt des Titanen, der hier den Namen
gibt und der im Wettstreit mit seinem Vetter Zeus — ihre Väter
waren Brüder — in das Werden der Welt, ins Schicksal der Menschheit

eingreift, nichts will sich zeigen als ganz von ferne der Kampf
des Starken mit dem Stärkern und das zeitweilige Unterliegen.
Denn der Gegner des griechischen Prometheus ist der Gott aller
Götter, und Prometheus ist selbst ein Gott. Der Prometheus
unseres Gedichts ist Mensch, zu vielen Leiden bestimmt, sein Zwingherr,

der «Engel Gottes», ist nur ein bestellter Regent, kein
Schöpfer, und selbst vom Tod bedroht; über ihm und über allen
Welten ist «Gott, der Schöpfer alles Lebens, übend den verfluchten
Zirkelgang gemäß dem sonderbaren Wesen seiner rätselhaften
Krankheit. .». Der höchste Gott krank, gebrochen, abgekehrt von
der eignen Erde — was ist das für eine sonderbare Welt? Es ist
nicht die altgriechische, in der sich die ungeheure Kraft der Götter
im Streite mißt, und nicht die christliche, wo die Geschöpfe kindlich

dem Vater vertrauen und dem göttlichen Sohn. Es ist die
pessimistische Welt der Gnosis, die einst die heranwachsende
Kirche des Westens zu überwuchern drohte. Die Gnosis, zu deutsch
Erkenntnis, ist nicht nichts, wenn sie auch von den Kirchenvätern
mit seltener Vehemenz bekämpft wurde. Sie ist nicht nichts, aber
sie will gewissermaßen zuviel, mehr als das allgemeine junge
Christentum zu bieten vermochte — sie grübelt auf neue, gefährlichere

Art über Anfang und Ende der Dinge, ist mehr
Geheimwissenschaft als Religion und insofern Vorläuferin oder Urahne
der modernen Theosophie, die unter verschiedenen Namen bei uns
umgeht, und erregt anderseits das stärkste Interesse der
gegenwärtigen Religionswissenschaft, befeuert durch die bestürzenden
Funde in Oberägypten (Nag-Hammadi), deren Ertrag die Spezialisten

eben mit Staunen überschlagen. Im Zentrum des gnostischen
Denkens steht das Problem des Uebels — wie kann die Gottheit,
deren Verehrung auch der Gnosis Herz und Kern war, dieser Last
entbunden werden? Das jüdisch-christliche Denken hilft sich mit
der Lehre vom Sündenfall, mit ihm begann das Unglück der
Menschheit, wurde das ewige Erbteil verscherzt — die Gnosis aber
legt es nicht den Menschen zur Last und spricht auch die höchste,
die geistige Gottheit von ihr frei! Schuld ist am Unheil der Erde
ein schlechter Schöpfergott, der in der Welt der Materie ein Zerrbild

des göttlichen Schauens erzeugte; und was dem Demiurgen,

518



dem beauftragten Täter, so greulich mißraten war, konnte auch
Gottes hoher Geist nicht bessern noch zurücknehmen, Hoch und
Niedrig blieben auf ewig getrennt.

3

Die gnostische Welterklärung, ihr abgründiger Pessimismus, der
doch auch in der Wahrheit und im Geist der Ehrfurcht wurzelte,
muß den jungen Spitteier aufs tiefste getroffen haben, aus diesem
Boden erwuchs seine Prometheus-Welt in ähnlicher und zugleich
eigenmächtiger Entfaltung; all sein späteres Schauen und Dichten
ist eine Variation über dasselbe Thema, das er bald grimmig
verschärfte, bald in zarterer Hoffnung milderte, wofür mit seinen
schroffen Gegensätzen der «Olympische Frühling» als größtes
Dokument zu gelten hat. — Schon dem jungen Spitteier, das ist
sein stärkstes Korrektiv der gnostischen Weisheit, war das Bild
der höchsten Gottheit, deren Sphäre sich nie mit der Welt der
Dinge berührte, nicht genug; nicht Gottes schlechter Diener, er
selber schuf in böser Stunde mit «Physis, dem gewalt'gen, üpp'gen
Weib», eine Bastardwelt, Schmerz und Tod sind seine Schuld, und
ungeschaffen blieb «die Gotteswelt, die reine, die beseelte, wie sie
Gott, der Schöpfer, ahnte». Krank und von ewigem Gram verzehrt,
wandelt seitdem Gott, der Schöpfer alles Lebens, «auf einsam stiller

Wiese über allen Welten»; siech und krank ist Logos, sein Sohn,
und in Verzweiflung zerbricht Sophia, seine edle Tochter, im
Anblick der Not und des Sterbens der Erde. Wohl schafft Pandora,
sein liebstes Kind — so dichtet Spitteier den Mythus zu Ende —,
bewegt von des Vaters Gram und um die Schmerzen der Menschen
zu lindern, eine Gabe der Erquickung, und «in Wahrheit nicht im
Himmel noch auf Erden ist ein Kleinod gleich wie dieses» — also

segnet es ihr Vater, ehe sie es zur Erde trägt. Aber ihr Geschenk
wird verkannt, verlacht, verhöhnt, sein Bringer (ein Hirtenknabe
fand es funkelnd im Schatten eines Baumes) wird bis aufs Blut
geschlagen. Der Menschheit kann nicht geholfen werden, die Gottheit

selbst kann es nicht, noch der Engel, noch Pandora, die Freudige

Wir stoßen hier auf die zweite Differenz zur Gnosis —
alle gnostischen Lehrer stimmten darin überein (ähnlich dem
Christentum, das sie doch so schroff befehdete), das wesentliche
Ziel der religiösen Praxis sei die Befreiung und Erlösung des

Gläubigen, der Mensch muß ernst genommen werden. Spitteier
aber kann es nicht! Er unternimmt sein Werk, was die Darstellung
des Menschen betrifft, in einem Zwiespalt, wie er ihm denn
begegnen soll; recht besehen, ist er schon entschieden; das Gedicht

519



beginnt mit einer entschlossenen Trennung Prometheus' von allem
Volk! «Auf, laß uns anders werden als die Vielen, die da wimmeln
in dem allgemeinen Haufen» — also Prometheus zu seinem Bruder

Epimetheus. So wird es von ihm gehalten: Vom Menschen
nichts oder nur Geringes, mit seltensten Ausnahmen. Allein, ohne
den Bruder, geht Prometheus seinen Weg. Das Vorspiel zum Ende
seiner Geschichte aber ist der ätzendste Hohn, den je ein neuerer
Dichter über die Menschheit und ihre Führer ausgegossen. Das
ist unter Gnostikern eine bedenkliche Verirrung; der Mensch wird
von ihnen hoch eingeschätzt, mag er auch von Elend, von Sünde
und Tod verfolgt werden. Ohne kräftige Ketzereien geht es bei
Spitteier nie ab, er ist immer «ein schwieriger Charakter». Er rührt
an die Erhabenheit des höchsten Gottes; er zieht ihn herein in
Schuld und Pein der Welt; er macht den Menschen zu einem
jämmerlichen Nichts und läßt ihm nicht einmal den Adel des
Schmerzes, den einzigen Prometheus ausgenommen. Ihm schenkt
er Schmerzen in Fülle, ihm und dem Hirtenbüblein mit der Gabe
der Pandora, von dem es heißt: «... und keine Klage ward von
ihm gehört und keine Träne trat vor seinen Blick...» — Ein vom
Leid gebeugter Gott über aller Welt und ein engstirniger, für alles
Schlechte anfälliger Mensch, nicht wert, aus dem Staube gehoben
zu werden — das ist ein schlimmerer Pessimismus, als ihn irgendein

gnostisches System gelehrt hätte! Dennoch darf Spittelers
Werk als eine Art gnostischen Lehrstücks in dichterischer Form
gelten, wenn auch mit einigen Extremen, und viel entschiedener
ließe sich die Erlösungslehre der Gnosis aus «Prometheus und
Epimetheus» rekonstruieren als aus der mit ihr verwandten
Theosophie und Anthroposophie unserer Zeit. Diese weitläufige,
vom christlichen Denken seit langem verdeckte Herkunft mag eine
der Ursachen sein, weshalb Spittelers erstes Werk bei seinem
Erscheinen selbst von bedeutenden Lesern nicht verstanden wurde
(es sei an Gottfried Kellers erstaunendes Befremden erinnert);
geringere Geister hielten für persönliche Spielerei und Phantastik,
was- doch eine bitterernste Auseinandersetzung mit uraltem
Sinnieren über die Unvollkommenheiten dieser Welt, über das Böse
und über den Weg zum Lichte war.

4

Wie aber gerät Prometheus, der Unbeugsame, in diesen kosmo-
logischen Sturzbach, in dem der Dichter, nach gewissen Anzeichen
des Ablaufs, am liebsten die ganze Welt hätte verschwinden lassen,
da sie so heillos, so von Grund aus zerrüttet und nicht zu ertragen

520



war? (Das Thema des Umbruchs, des nötigen Umsturzes wird ja
im «Olympischen Frühling», dessen Heiterkeit nur ein funkelnder
Schein ist, aufs neue abgewandelt.) Prometheus eben ist der Fels,
der rettende Berg, der sich dem grausen Fall gleichsam wider
seinen Willen entgegenstemmt — er, der Menschenverächter, rettet
die Menschheit, und nicht der Engel Gottes, nach einer echt gno-
stischen und sonst im Osten beheimateten Lehre, «daß der Mensch
mehr ist als die Engel, die ihn schufen» (Leisegang, «Die Gnosis»).
Warum aber muß der Retter Prometheus heißen? Eben darum,
so vernehmen wir es wieder im «Olympischen Frühling»:

«Prometheus heiß ich. Was mir außen widerfährt,
Ob Lust, ob Leid, das acht ich nicht bemerkenswert.
Der Wert, der Stolz, das Selbstbewußtsein wohnt mir innen.
Ich hab ein Schloß aus Luft gebaut mit Turm und Zinnen,
Ein Tausendwundergarten ist darum geländet
Auf dreizehn Bogen. Zwölf der Bogen sind vollendet,
Den letzten, schönsten Bogen aber werd ich biegen,
Wenn wir gefangen in des Hades Kerker liegen...»

darum, weil neben der Heillosigkeit des Weltwesens, zergrübelt
und oft grell beleuchtet in der Gnosis, die Gestalt des antiken
Titanen ein stärkstes Jugenderlebnis, noch stärker als das gno-
stische, des jungen Spitteier war, in dem er sich gleichsam selbst
begegnete; er ist Geist von seinem Geist, wenn auch widerspruchsvoller,

zerrissener als sein griechisches Vorbild. Denn Prometheus
der Alte ist nicht nur der beharrliche und kluge Widerpart des
Zeus (so wie Spittelers Prometheus dem Engel), er ist auch immer
und überall ein Freund des Menschen und nimmt um dessentwillen
die härteste Qual und Strafe seines gewaltigen Vetters auf sich.
Das klassische Prometheus-Geschehen, vor allem überliefert in
beiden Gedichten Hesiods und in Aeschylos' «Gefesseltem
Prometheus», ist erfüllt von der Bemühung des Titanen, das Welt-
Geschick der Menschen zu erleichtern und ihr Dasein vor der Bosheit

und den Plänen des Zeus zu schützen, der die Menschheit am
liebsten vernichtet hätte. Nicht immer war ja Zeus der gütige
Allvater der Spätzeit; in der ältern Sage, die Hesiod naiv genug
überliefert, trägt er (um weniges gemildert bei Homer) Züge der Wildheit

wie irgendein Teufel der Primitiven. Aeschylos gibt uns
darüber im «Prometheus» klarste Auskunft, aber nicht mit dem
Kopfnicken Hesiods, im Gegenteil!

«... die Sterblichen, die mühbeladnen,
Nimmt er für nichts und sinnt sogar darauf, ganz zu

521



Vernichten ihr Geschlecht und eine neue Saat
Zu säen; und keiner wehrt dem Trachten außer mir.
Ich aber wagt' es und bewahrt' die Menschen, daß
Sie nicht zerschmettert sanken in des Hades Haus» —

so erzählt Prometheus, an den Kaukasos geschmiedet, des Okeanos
mitleidigen Töchtern. Der jüngern Lehre der Gnosis von der
Ohnmacht der Götter, ein vollkommenes Erdengeschlecht zu schaffen,
begegnen wir schon hier (freilich noch anderwärts, so in Alt-
Indien) — immer war es ihnen nicht recht, immer verließen und
vernichteten sie ihre eigenen Geschöpfe oder die sie hüten und
bewahren sollten, wie launische Kinder ihr Spielzeug verlassen
und zertrümmern, und wie ungetreue Liebhaber es tun So trieb
es auch Zeus, und härter als die göttlichen Vorfahren, von Mal zu
Mal schlimmer (so erzählt uns Hesiod); und statt sich des letzten
von ihm geschaffenen, von Müh und Pein bedrückten «eisernen
Geschlechtes» anzunehmen —

«Zeus wird auch dies Geschlecht der redenden Menschen vertilgen,
Wenn sie bei der Geburt schon graue Schläfen besitzen...» —

so prophezeit der Dichter kassandrisch vor zweieinhalb Jahrtausenden

In dieses schlimme Spiel mischt sich Prometheus ein, er
allein unter den Göttern nimmt sich der Menschen an, er stiftet
die günstigsten Opfer für sie, und da Zeus, erzürnt über Prometheus'

List, dem Menschen das Feuer entzieht, holt es dieser für
seine Schützlinge vom Himmel herab. Selbst der orthodoxe Hesiod
(er sieht in Prometheus nur den listigen Aufrührer) kann nicht
umhin, ihn zuletzt (Theog. 614) den «Gütigen», «Segnenden»,
«Gedeihenbringenden» zu nennen. Prometheus ist der Menschenfreund

des ältern griechischen Pantheons!

5

Dieser Freund Prometheus hätte wie gerufen in den düstern
gnostischen Kosmos gepaßt, er hätte helfen und heilen können —
Spittelers Held aber hat in seinem Wesen (mit einer letzten
Einschränkung) keinen Zug mit dem antiken Vorbild gemein, was die
Stellung zur Menschheit und die Meinung von ihr betrifft. Dies
liegt nicht daran, daß der neue Prometheus selber Mensch und
kein gewaltiger Göttersproß mehr ist wie der Iapetide (Iapetos ist
Prometheus' Vater); der Mensch Prometheus, den Spitteier uns
zeichnet, sollte den andern Menschen um so näher stehen und um
so liebender helfen, so wie im Christentum Gottes Sohn Mensch
wurde, um die Menschheit zu erlösen... Nichts von dieser Men-

522



schenliebe, nichts als Abwendung und Abtrennung, da nun
Prometheus selber Mensch geworden ist. Er ist nur der «Fremdling
in der Menschen Landen», er «legt einen Balken vor den Weg und
sperrt mit Schloß und Riegel wohl das Tal», so redet er zum Bruder

Epimetheus, damals noch sein treuer Mitläufer. «Und ward
daraus ein gegenseit'ges Mißverhältnis hin und her und fanden
keinen Platz und paßten nirgends hin und waren allerorten fremde
unwillkommene Gäste.» — «Und niemand, der nicht Anstoß nahm
an ihrer Art, ein jeglicher von einer andern Seite.» — Das ist eine
sonderbare, eine in der Tat gründliche Verwandlung. Wo bleibt
denn, was treibt der gütige Helfer der griechischen Sage? Was ist
mit Prometheus geschehen, als Spitteier, der junge, ihm begegnete?

Das Rätsel ist zu lösen! Ihm hat einst, es ist klar genug, nur der
titanische Trotzkopf Eindruck gemacht, vielleicht hat er gar auf
der Schulbank nur von diesem gehört; denn es braucht etwas, um
Zeus zu widerstehen. Das gewöhnliche, das traditionelle, man
möchte sagen konventionelle Bild Prometheus' ist auch von dieser
Art. Daß alles, was Prometheus wagte und trieb, für die leidende,
die von den andern Göttern verlassene Menschheit geschah,
kümmerte ihn gar nicht. Der junge Mensch hatte keinen Sinn dafür —
Vorbild war ihm nur der Empörer gegen die Obergewalt des Zeus;
der Prometheus des Jünglings verkörpert dieses absolute Nein
gegen alles, was über ihm steht. Das ist der Schlüssel zu der
gründlichen Wandlung der Figur. — Aber muß Prometheus
deswegen auch ein Menschenfeind werden, muß er beinahe selber die
Züge des menschenverderbenden Zeus erhalten, wie Hesiod und
Aeschylos ihn zeichnen? Man kann nicht sagen, daß Spitteier so
weit ging — sein Prometheus ist den Menschen nur ferne, fern bis
zur Verachtung; Spitteier läßt ihn seinen Weg abseits gehen und
hat insofern den Respekt vor dem antiken Urbild einigermaßen
bewahrt. — Daß aber Spitteier selbst, als er den Jugendhelden
Prometheus ins Weltgeschehen stellte, dem Menschenfeinde Zeus
näherstand als der Prometheischen Freundschaft — dafür liegen
die Beweise auf der Hand! Der erste: die schauerliche Satire auf
die Dummheit, Niedertracht, ja das Böse mit Jauchzen ergreifende
und wollende Menschheit im zweiten Teil des «Prometheus», der
ein Jahr nach dem ersten aus der Presse kam. Widerlicher,
verächtlicher kann man das Menschenvolk nicht sehen und nicht
mit schärferem Stifte zeichnen. Es ist nicht der Mensch, es ist
Geschmeiß, was wir da um uns taumeln sehen, und wir wenden
uns ab — Prometheus' Bruder Epimetheus zuhöchst ist mit seinen
äffischen Gewissen dessen die würdige Krone: und doch war er
einst Prometheus' Gefährte. — Der zweite Beweis von Spittelers

523



grimmiger Anthropologie: das Spätwerk «Prometheus der Dulder»,
in dem zwar die geifernde Verhöhnung der mit der Rotte Behemots
sich verbrüdernden Menschheit nicht mehr so grell heraustritt,
wohl aber ist Epimetheus noch geringer, und Prometheus selbst
bei weitem nicht mehr so adelig geschaffen wie im Frühwerk; er
hat protzenhafte Züge im Gehaben, die ihn entstellen und kleiner
machen — mag er auch wieder — was doch ebenso schön die
Jugenddichtung vollbrachte — in der schließlichen Versöhnung
mit dem gefallenen Bruder freier und liebenswerter sein. — Den
dritten Beweis liefert uns der Gesang «Die Menschen», in der
Neufassung des «Olympischen Frühlings» — wer ist da die Hauptfigur?
Es ist der Götterkönig Zeus, und er plant, ganz wie der arge Zeus
Hesiods und Aeschylos', als hätte der Dichter die Originale eben
wieder gelesen, die gänzliche Vernichtung des untauglichen
Menschenvolkes, als sollte nachgeholt werden, was in «Prometheus und
Epimetheus» versäumt wurde. — Ist dieser auf letztes Verderben
sinnende, wie eine böse Wolke brütende Zeus auch nicht Spittelers
ureigenste Maske, die nichts zu verbergen hat — so ist es doch
eine von ihnen, und sie geht schon im noch gläubigeren und tiefer
wurzelnden Jugendwerk zur Genüge um. —

Dennoch siegt, wie durch ein Wunder — und als ein Wunder
wird es erzählt —, das alte Prometheus-Wesen! Es ist, im Blick
über die ganze Dichtung, als hätte sich der Dichter zunächst bei
jedem Schritt gegen den Weg des wahren Prometheus, des
Menschenhelfers, gesträubt und sich nur mit der letzten Kraft das

ungeheure Ja des Schlusses abgerungen, damit endlich, nach soviel
Verschlossenheit und Einsamkeit, gleichsam als Illustration eines
großen ZwingliWortes, um Gotteswillen etwas Tapferes geschehe,
auf daß Prometheus Prometheus bleibe und sei und nicht als
irgendein starrsinniger Hypochonder und Misanthrop mit seinem
Groll über das schlechte Weltregiment und die nichtsnutzige
Menschheit zu Grabe gehe. Prometheus, der Mensch, soll schließlich

nicht kleiner sein als Prometheus, der Gott, von dem er stammt
und dessen mächtigen Willen er geerbt hat. — Und doch auch
zutiefst das weiche, das gütige Herz vor der Not der Schwachen!
Zwar, so scheint es Spitteier-Prometheus, den Alten, den feilen
Anbetern der Gewalt, ist nicht zu helfen, in diesem Sinne
verneint er das Handeln des alten Titanen. Wo aber Schwache, wo
Kinder in Gefahr sind, da kann er nicht abseits bleiben, hier
zuzugreifen ist des Opfers des Edlen wert. — Die Rettung des Kindes

Messias ist, nebenbei, eine der sinnvoll-großartigen Umkehrungen

der Tradition, denen wir bei Spitteier häufig begegnen.
Wie nämlich, im Christentum, Gottes Sohn sich hingibt «zur

524



Lösung für Viele», so rettet Prometheus mit Gefahr seines Lebens
das letzte Kind des Engels, Gottes Statthalter — er, der Mensch,
muß (wir sehen es wieder) das Göttliche retten! Und so, wie wir
in dieser Dichtung dem antiken Prometheusbild in sonderbarer
Verwandlung, ja Verkehrung begegnen, ist sie überhaupt ein
fortlaufender kritischer Kommentar unserer ganzen Ueberlieferung,
eine Dialektik unserer Kultur in höchst aufreizendem Sinne; wie
der junge Dichter alles prüfend stürzte und in neues Licht rückte,
so läßt er uns selbst nicht zur Ruhe kommen. — Die
Menschengegnerschaft des Prometheus unserer Zeit ist das Ringen um den
Menschen der eignen Entscheidung — daß er gut und böse wahrhaft

trennen, daß er sein Hohes aus dem Geringen reißen könne
und daß er, wie Prometheus selbst, die Stimme der hohen Herrin,
der Seele, vernehme und ihr einzig diene — dies ist des Menschen
einziges Gut, das er finden und lieben muß, sonst ist er tot, noch
ehe ihn die Erde hat... Solche Lehre mögen wir auf dem Weg
durch das Gedicht ergreifen und behalten — und doch haben wir
einfach die Geschichte von Prometheus neu gelesen; wenn uns
die alte, griechische, etwas brüchig, bruchstückhaft oder, wie die
dürftigen Reste eines reichen Mythos erscheinen will, läßt uns
Spitteier mit mächtigen Aufrissen, in einer Fülle von Gesichten,
im Klange stolzer, barscher, aber auch edler und lieblichster Worte
ein neues Gleichnis von der Welt, von ihrer Not und vom Menschen
vernehmen und erkennen. — Es gibt einige Hochmütige in unserer
Zeit, die dies vergessen, oder die es wissend verbergen, daß wir
noch heute nichts Besseres tun können, als dem Jüngling des Jünglings

Buch höchsten Glückes und schweren Leides in die Hände
zu legen — damit Prometheus, des wackern, gedacht werde.

525


	Wiedersehen mit Prometheus

