
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Nihilismus der Romantik

Autor: Kohlschmidt, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758738

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NIHILISMUS DER ROMANTIK

Von Werner Kohlschmidt

Das Thema wird manchen überraschen, manchem geradezu als
Paradoxie erscheinen. Denn im allgemeinen verbinden wir mit dem
Begriff der Romantik sehr positive Wirklichkeiten: Fülle des
Gefühls, Reichtum der Träume, Tiefsinn des Gedankens, eine starke
Fähigkeit zum spekulativen und emphatischen Aufschwung im
Religiösen, ein ungemein differenziertes Organ für alles Geschichtliche.

Diese Gesichtspunkte sind es denn auch, die die Wissenschaft
ganz überwiegend am Phänomen der Romantik verfolgt und
dargestellt hat. Die Stimme des ersten, der mit unbestechlichem Blick,
vielleicht aber auch aus der Haßliebe des Nicht-mehr-Romantikers
die nihilistische Seite an der Romantik wahrnahm: die Stimme
Sören Kierkegaards wurde bis vor wenigen Jahrzehnten nahezu
überhört. Ihre Wirkung blieb esoterisch im Bereich der Theologie
und Philosophie. Nietzsches Romantikkritik war zwar scharf genug
und fand eine breite Resonanz, vor allem in der kulturkritischen
Literatur, aber sie ging in anderer Richtung; denn sie wurde selber
von einem Nihilisten vorgetragen, der sich denn doch nicht wohl
in der Kritik seiner eigenen Grundlagen selber mitaufheben
konnte. Es ist wohl erst die Wirkung der Kulturkrise unserer Tage,
die auch eine so überraschende neue Welle der Wirkung Kierkegaards

mit sich gebracht hat, die den Blick erschlossen hat für die
negative Seite der Romantik. Aber dieser Prozeß ging wiederum
noch kaum im Bereich der eigentlichen Literaturwissenschaft vor
sich oder wurde doch von ihr für ihre Fragestellungen nicht genug
ausgenützt, zumal die Romantikrenaissance nach der Jahrhundertwende

(unter dem Eindruck von Neuromantik, geistesgeschichtlicher

Strömung und Jugendbewegung) den Blick der Forschung
von neuem auf die positiven Seiten des romantischen
Weltanschauens und Dichtens gelenkt hatte. So findet sich sogar noch in
einer erst wenige Jahre zurückliegenden Gemeinschaftsveröffent-
lichung über die Romantik (Romantik, ein Zyklus, Tübinger
Vorlesungen, Tübingen-Stuttgart 1948) bezeichnenderweise nur bei
dem philosophischen Mitarbeiter ein deutlicher Hinweis auf das

Problem des Nihilismus in der Romantik.

466



Heute sind wir in einer Lage, in der das Urteil über die nihilistischen

Tendenzen der Romantik sich stärker hervorwagt, und zwar
auf Grund der Erkenntnis, daß sie einen erheblichen Anteil hat an
der inneren Vorgeschichte der deutschen Katastrophe, die ja auch
eine europäische Katastrophe wurde. Dichterisch und essayistisch
hat Thomas Mann seit dem «Zauberberg» dieses Motiv
kulturkritisch wohl radikaler verfolgt als irgend jemand anderes. Er war
dazu legitimiert durch seinen eigenen Werdegang und die ihm von
daher aufgezwungene kritische Auseinandersetzung mit Nietzsche
und Wagner. Im «Doktor Faustus» hat er das Leiden an seiner eigenen

geistigen Herkunft wie auch an dem nihilistischen Ausschlag
der deutschen Geschichte wohl am radikalsten als entscheidende
Mitwirkung der romantischen Tradition in Deutschland dargestellt
(vielleicht zu radikal, aber dies kann hier nicht erörtert werden).
Nicht zufällig hat fast zu der gleichen Zeit, wie der «Doktor
Faustus» erschien, einer der Biographen Thomas Manns, Ferdinand
Lion, ein ganzes Buch dieser fragwürdigen Seite der Wirkungsgeschichte

der deutschen Romantik gewidmet («Romantik als
deutsches Schicksal», 1947). Man darf den Wandel des Urteils, der sich
bei Mann und bei Lion unter dem Eindruck politischer Erfahrungen
kundtut, vielleicht auf die einfache Formel bringen, daß nun die
Romantik weitgehend als ein Danaergeschenk und nicht mehr wie
früher nur als eine selbstverständliche Bereicherung der deutschen
Geistesgeschichte erkannt wird. Naturgemäß geht dies über die
Vorbehalte weit hinaus, die seit jeher vom Fundament der klassischen

Aesthetik und Ethik im Romantikurteil der Wissenschaft
aufklangen: so etwa schon bei Rudolf Haym, dem großartigen
enzyklopädischen Darsteller der Romantik im vorigen Jahrhundert, oder
vom Klassizismus Georges aus, in Friedrich Gundolfs Darstellungen
von Romantikern. Bei diesen handelte es sich um ein vergleichsweises

Abwerten vor allem in ästhetischer Hinsicht, nicht eigentlich
um den ambivalenten Kern, um die zerstörerische Aktivität im
romantischen Phänomen.

Beides: die Betonung der abendländischen Funktion der Klassik
(und damit die Selbstidentifikation mit dieser) und die Einsicht in
die grundsätzliche negative Ausschlags- und zerstörerische
Wirkungsmöglichkeit der Romantik hat in bekenntnishafter Form
Fritz Strich in dem Vorwort zu der vierten Auflage seines in unserer
Wissenschaft so wirkungsmächtigen Buches «Klassik und Romantik»

zugleich herauszustellen gesucht. Indem er den prekären
inneren Anteil der Romantik an den Katastrophen der jüngsten
Geschichte hervorhebt, legt er wie Thomas Mann ein entscheidenderes
Gewicht auf die destruktive Seite ihres Wesens und ihrer Wirkung.

467



Wenn er sich freilich — unter ausdrücklicher Aufhebung der
früheren Gleichwertigkeit seines Begriffspaares Klassik : Romantik —
dabei vor allem auf den Vorrang des griechischen Erbes für die
abendländische Geschichte beruft, scheint er mir die christliche
Komponente zu unterwerten, die ja in einem kulturkritischen
Spannungsverhältnis auch zum Griechentum steht und gerade dadurch
das, was wir heute Abendland nennen, in steter lebendiger
Auseinandersetzung mit der Antike gebildet hat. Mir scheint, es geht bei
dem Nihilismusproblem in der Romantik auch gerade um die
Blickschärfe, die der radikale Kulturkritiker Kierkegaard allein aus
seiner Theologie gewann. Gleichwohl dürfte gerade von Strichs
Begriffspaaren aus ein Weg auch zu unserem Thema führen: «Klassik
und Romantik oder Vollendung und Unendlichkeit» lautet ja der
vollständige Titel. Wo aber «Unendlichkeit» im unbedingten Sinne
vorhanden ist, da ist in der Dialektik der Wirklichkeit auch Null
und Nichts ganz nahe. Das lehrt zum Beispiel die Geschichte der
Mystik auf das eindrücklichste; jener Geistesströmung nicht
abendländischer Herkunft (aber abendländischer Adoption), in der sich
die Begriffsbildung des Nihilismus vollzieht.

I. Der spekulative Nihilismus der Frühromantik

So liegt denn nichts näher, als daß bei einer so sehr in gedanklicher

Dialektik und emotionaler Gegensätzlichkeit sich bewegenden

Erscheinung dem All das Nichts als Korrelat, als andere
Erscheinungsseite derselben Wirklichkeit, an die Seite tritt. So ist
es schon in der mittelalterlichen Mystik gewesen, so zeigt es sich
später in der wechselnden Interpretation Spinozas bald als Pan-
theisten, bald als Materialisten. So verhält es sich auch in der
eigentümlichen Zwischensphäre des 18. Jahrhunderts, die sich in der
Berührung von Pietismus, Alchimie und extremer Freigeisterei
herausgebildet hat und aus der wechselweise und unberechenbar
mystisch fromme oder extrem atheistische Erscheinungen das Zeitalter
beunruhigten. Innerhalb solcher durch die Dialektik der Extreme
zum Ausschlag nach dem All oder nach dem Nichts gleich fähigen
Bewegungen, ambivalent in ihrem Kerne, muß man aber auch die
Romantik sehen. Die Belege hierfür finden sich vor allem in den
Spekulationen der Fragmente des Novalis und Friedrich Schlegels

(minder provozierend in denen Wilhelm Schlegels und
Schleiermachers), das heißt in der hohen Zeit der Frühromantik.
Historisch gesehen, handelt es sich bei diesen Fragmenten um ein
wunderliches Gemisch von originellem schöpferischem Witz und

468



einer Kombination von Anregungen neuplatonischer, spinozisti-
scher, Hamannseher und Jacobischer, schließlich Fichtescher und
Schellingscher Herkunft. Die Neuheit oder Originalität der Inhalte
ist gerade innerhalb dieses Bereichs absolut abhängig und untrennbar

von der dialektischen Denkform und ihrem Ausdruck, der
Wortspielfreude, die in diesen mehr oder weniger unverbindlichen,
aber kecken und überaus selbstbewußten Spekulationen geradezu
ihre Triumphe feiert. Fr. Schlegels Theorie der Ironie und des Witzes

liefert die programmatische Grundlage für diese geistige
Revolution in Aphorismen, die möglichst nichts unangetastet läßt und
möglichst viele überlieferte Werte auf den Kopf stellt. Es dürfte
einleuchtend sein, wie geeignet diese Atmosphäre und Form, deren
Gegenstand das Revolutionäre um des Revolutionären willen ist
und deren Denkmethode ein dialektisches Spielen mit den Gegensätzen

im steten antithetischen und identifizierenden Austausch
der höchsten und niedersten Werte, dem Umschlag religiöser
Spekulationen in nihilistische förderlich ist. Dies liegt einfach schon in
der Freude am Extrem, für die Schaffen und Vernichten in einem
Augenblick als Antithesen und im nächsten als Identitäten
erscheinen. Nicht umsonst hat diese frühromantische Spekulation die
alte mystische Complexio oppositorum wiederum auf ihre Fahnen
geschrieben. Daher aber begegnet auch in diesem Bereich trotz des
Auftauchens des Begriffes Nihilismus (bei Novalis) keineswegs eine
dem modernen Begriff verwandte Form nihilistischer Angst oder
Verzweiflung, da im Grunde die begriffliche Auffangbarkeit der
Negationen und Annihilationen jederzeit klarsteht. Wie das höchste
Wissen für Friedrich Schlegel dem höchsten Nichtwissen oder
vielmehr dem Wissen des Nichtwissens gleichsteht, so ist Ironie
zugleich radikaler Werteabbau und eminent schöpferisches Verhalten
in einem. Der Begriff des Atheismus verliert seine radikal negierende

Note, wenn er in Verbindung mit der Bemerkung auftaucht,
daß es Theisten im höchsten Sinne noch gar nicht gegeben habe.
Immer dreht es sich also letztlich um die schöpferischen Möglichkeiten,

die nur eine Reduktion des Vorhandenen auf das pure nihil
entbinden. Das heißt: wie in der Ironie die freie Bewegung des
Geistes schlechthin (auf Grund eines radikalen Entwertungsprozesses)

sich bezeugt, so ist auch im Weltanschaulichen das nihil um
des pan willen im Spiele. Hier ist subjektiv noch nichts von
Verzweiflung spürbar, sondern auch wo die Hohlform einer radikal
negierenden Begrifflichkeit uns anblendet, die trunkene Ent-
deckungs- und Abenteuerfreude, die später der Romantik verlorengeht,

in dem gleichen Maße, wie Schwermut und Genuß der
Sentimentalität überhandnehmen. Aber wenn auch die Weltangst im

469



spekulativen Nihilismus der Frühromantik nicht ins Bewußtsein
tritt, so schafft man in diesem Bereich doch die unmittelbare innere
Voraussetzung dafür. Im dialektischen Spiel mit dem Chaos, dem
Nichts, in der Radikalität des In-Frage-Stellens durch die Ironie,
die man noch genießt, schwinden die Werte, und vor allem verliert
sich der metaphysische Raum. Das Bewußtsein der Geborgenheit
des Menschen in einem Sinn beginnt sich zu zersetzen.

Das Produkt dieses spekulativen Nihilismus ist auch Fr. Schlegels
«Lucinde», die man kaum als Roman nehmen kann, sondern
vielmehr als ein Konglomerat von Aphorismen ansehen muß. Die
Juliusgestalt dieser Bekenntnisse ist der Typus eines geistigen
Wollüstlings, der sich in die Sensationen der eigenen Sinnlichkeit
verliert. Die Folge ist eine Entleerung der Welt, die sich schon im
ersten Satz ankündigt: «Die Menschen und was sie wollen und tun,
erschienen mir, wenn ich mich daran erinnerte, wie aschgraue
Figuren ohne Bewegung: aber in der heiligen Einsamkeit um mich
her war alles Licht und Farbe.» Die Entleerung der Welt durch
die ästhetische Innerlichkeit liegt auf der Hand. Ein wirkliches
Gegengewicht ist nicht vorhanden. Denn die Einsamkeit ist keins.
Es liegt auch nicht in dem später beschworenen freien Eros, denn
ein Julius kann nicht in einem Du aufgehen ohne das Bewußtsein,
was trage ich für eine Erweiterung davon? Die entleerte Wirklichkeit

wird nicht wie bei Novalis durch eine echte Innerlichkeit
aufgewogen. Der eigentlich nihilistische Zug in Julius ist der der
Bewußtheit auch im höchsten Genuß: «Dennoch lauschte ich mit
kühler Besonnenheit auf jeden leisen Zug der Freude, damit mir
auch nicht einer entschlüpfe und eine Lücke in der Harmonie bleibe.
Ich genoß nicht bloß, sondern ich fühlte und genoß auch den
Genuß.» Das ist reiner Ausdruck nihilistischer Subjektivität, für
die Menschen und Welt keinen andern Sinn mehr haben als den,
dem Ich Sensationen zu liefern. Das Ich selbst aber ist so arm, daß
es Freude und Harmonie registrieren muß unter steter Kontrolle
des Bewußtseins. In ihm selbst liegt die Leere, aber keine Gegenwart

mehr.
In diesem Zusammenhang muß man sich klarmachen, daß bei

Novalis und Schlegel die Subjektivität überhaupt mit allen
Attributen Gottes ausgestattet wird. Wörtlich findet sich die Bezeichnung

des Menschen als allwissend, allmächtig, Messias, Offenbarung
im Fleische, ja sogar als Weltschöpfer. Es liegt auf der Hand, daß
der Gottesbegriff selber dadurch ausgehöhlt und entwertet wird.
(Zum Teil war dies auch das Danaergeschenk Fichtes an die
Romantik.) Man darf Novalis' Abendmahlshymne als sprechendes
Zeugnis solcher Aushöhlung des Göttlichen bezeichnen. Ihr Zen-

470



trum ist das Sinnliche. Sie ist ein ins Theologische aufgehöhtes
Bacchanal. Wenn aber Gott schwindet und das menschliche Ich
zum Erben seiner Eigenschaften wird, so ist die Frage, was
geschieht, sobald Zweifel oder Ueberdruß an der nur immer sich
selbst ausstrahlenden und wieder empfangenden narzißhaften
Subjektivität sich anmelden. Die Gottheit ist entleert. Auf spekulativem
Wege ist sie so nicht wiederzugewinnen. Die Rückkehr zu ihr auf
dem Erweckungswege ironisiert Friedrich Schlegel selber an Jacobi
als einen «salto mortale in den Abgrund der göttlichen Barmherzigkeit»,

als «moralische débauche». Wird sich dann der Erbe Gottes,
der Mensch, im fortdauernden Selbstgenuß selber fragwürdig, so
ergibt sich von hier aus ein gerader Weg zum Nihilismus, das heißt
zum Gefühl der Sinnlosigkeit der Welt. Friedrich Schlegel hat mit
seiner späteren Konversion für sich beglaubigt, daß er an diesem
Ende angekommen war. Novalis brauchte seines frühen Todes

wegen die Erfahrung nihilistischen Folgerungszwangs an sich nicht
mehr zu machen. Bei Schleiermacher waren die Spekulationen der
Athenaeumszeit ohnehin nicht echte Existenzanfechtungen, sondern
hauptsächlich Bildungsexperimente. Damit ist der spekulative
Nihilismus der Frühromantik in keiner ihrer führenden
Persönlichkeiten voll zum Austrag gekommen. Aber er liegt trotzdem in
ihr als eine unmittelbare Ausschlagsmöglichkeit. Die eigentliche
Dichtung bestätigt das nicht nur hinterher, sondern bereits gleichzeitig

und sogar vorher. Das ist schon beim jungen Tieck und
Wackenroder aufzuspüren. Was bei Friedrich Schlegel noch «Idylle
vom Müßiggang» ist, wird bei ihnen zum Nihilismus der Zeitangst,
der aus dem Ueberdruß am selbstgenießenden Müßiggang erwächst.
Das wird zu zeigen sein.

II. Der Nihilismus der Zeitangst hei Wackenroder und Tieck

Nihilismus als Lebensstimmung hat es apriori mit der Zeit zu
tun. Treffend hat von philosophischer Seite Walter Bröcker in
einem Vortrag, den er «Im Strudel des Nihilismus» genannt hat,
diese Zeitbeziehung folgendermaßen formuliert: «Die beste
Definition aber, die mir heute zu geben möglich scheint, ist die, daß
der Nihilismus der Zustand des Menschen ist: daß für ihn im
Grunde alles langweilig ist.» «Zustand der Langeweile» ist für
Bröcker gleichbedeutend mit dem, was Heidegger «Grundstimmung»

nennt. Langeweile ist Zeitleere. Zeitleere aber ist begleitet
von Angst.

In einem bisher immer Wackenroder zugeschriebenen Stück aus
den «Phantasien über die Kunst», dem «Fragment aus einem Briefe

471



Joseph Berglingers», findet sich folgendes: Berglinger, die aus den
«Herzensergießungen» bekannte Gestalt des am Uebermaß des
Gefühls zugrunde gehenden musikalischen Genies, wird auf einem
Sonntagsspaziergang in die allgemeine Freude an dem schönen
Sommertag hineingerissen. Aber der Abend bricht an: «Das Schauspiel

der Welt war für diesen Tag zu Ende, meine Schauspieler
nach Hause gegangen... Denn Gott hatte die lichte, mit Sonne
geschmückte Hälfte seines großen Mantels von der Erde hinweggezogen

und nun schliefen alle seine Geschöpfe... Alles hatte
nun Waffenstillstand, um morgen von neuem wieder loszubrechen:
und so immerfort bis in die fernsten Nebel der Zeiten, wo wir kein
Ende absehen. Ach! Dieser unaufhörlich eintönige Wechsel der
Tausende von Tagen und Nächten — daß das ganze Leben des
Menschen und das ganze Leben des gesamten Weltkörpers nichts
ist als so ein unaufhörliches seltsames Brettspiel solcher weißen
und schwarzen Felder, wobei am Ende keiner gewinnt als der leidige
Tod — das könnte einem in manchen Stunden den Kopf verrücken.»
Dies ist genau das, was ich den Nihilismus der Zeitangst nannte
und was Bröcker mit der auf die Zeit bezogenen Definition des
Nihilismus als Langeweile bezeichnet. Er ist die notwendige Folge
der unweigerlichen Selbstabnutzung der romantischen Subjektivität.

Das Ich, mit der Vergänglichkeit des einzigen Haltes, des
ästhetischen Genusses, immer wieder in der Erfahrung konfrontiert,

wird zwangsweise in eine nihilistische Zeitbeziehung versetzt.
In eine totale Zeitangst, in der das öde Einerlei eines unendlichen
Wechsels von erfüllten und enttäuschten Augenblicken den Sinn
des Daseins in Frage stellt. Das zeigt sich auch noch an anderer
Stelle bei Wackenroder in erschütternder Weise, nämlich in dem
wunderbaren morgenländischen Märchen von einem nackten
Heiligen. Hier ist die totale Zeitangst Grundstimmung einer
dichterischen Gestalt geworden. Dieser sonderbare Heilige ist ihr
Opfer. Es wird von ihm gesagt, daß er «Tag und Nacht keine Ruhe
hatte, ihn dünkte immer, er höre unaufhörlich in seinen Ohren das
Rad der Zeit seinen sausenden Umschwung nehmen».

Dieses Rad der Zeit ist «fürchterlich», es ist von der «gewaltigen
Angst» die Rede, die den Armen nie losläßt. «Wie ein Wasserfall
von tausend und aber tausend brüllenden Strömen, die vom Himmel
herunterstürzten, sich ewig, ewig ohne augenblicklichen Stillstand,
ohne die Ruhe einer Sekunde, ergossen, so tönte es in seinen Ohren,
und alle seine Sinne waren mächtig nur darauf hingewandt, seine
arbeitende Angst war immer mehr und mehr in den Strudel der
wilden Verwirrung ergriffen und hineingerissen ...» In dieser Lage
kann der Heilige es nicht ertragen, daß andere ruhig hin und wie-

472



der gehen und miteinander sprechen können. «Er zitterte vor
Heftigkeit und zeigte ihnen den unaufhaltsamen Umschwung des
ewigen Rades, das einförmige, taktmäßige Fortsausen der Zeit; er
knirschte mit den Zähnen, daß sie von dem Getriebe, in dem auch
sie verwickelt und fortgezogen wurden, nichts fühlten und
bemerkten ...» Wer so etwas erfinden kann, muß es erfahren haben.
Auch stimmt es ja genau zu der Zeitangst Joseph Berglingers.
Diese Zeitangst aber ist nichts als die existentielle Verdichtung der
nihilistischen Langeweile, Ausdruck des Schwundes jedes
metaphysischen Trostes, der Ausgeliefertheit des Ichs an eine
dämonische Ewigkeit, deren Kennzeichen die Einförmigkeit des Ablaufs
ist. Der Nihilismus dieser Zeitangst liegt darin, daß die Subjektivität

nicht mehr der Zeit habhaft ist, sondern daß die Zeit ihrer
habhaft ist. Dieses romantische Ich ist eine Beute der Zeit. Seine
Zeitlichkeit ist zugleich seine Vernichtung. In diesen Beispielen so
radikaler Zeitangst gibt es nun allerdings eine Erlösung: die
Erlösung durch die Kunst. Aber das ist in Wirklichkeit keine
Durchbrechung des Zirkels. Denn der kairos des künstlerischen Genusses
und Schaffens ist in Wackenroders Berglinger-Motiv allzu deutlich

selber der Zeitlichkeit unterworfen. Der ästhetische Augenblick

vermag höchstens den Zeitrhythmus zu gliedern, aber in
seiner Abnutzbarkeit, das heißt Vergänglichkeit, und seinem Kontrast

zur Lebenswirklichkeit das ewige Einerlei nur zu bestimmen
als eine Abfolge von Selbstgenuß und um so tieferer Enttäuschung,
die das Ich immer wieder der Erfahrung der Sinnlosigkeit aussetzt.

Das Offenbarwerden nihilistischer Konsequenzen bei Wacken-
roder (wenn wir es hier mit einem unverfälschten Wackenroder-
Stück zu tun haben) ist ohne Zweifel der Wirkung Tiecks
zuzuschreiben. Von den beiden Freunden war er der Partner, der durch
seine an Hofmannsthal erinnernde Frühreife schon alle
Voraussetzungen für einen vorzeitigen Selbst- und Weltüberdruß in sich
trug. Als Primaner schon mitten im Literatengetriebe des damaligen

Berlin durch allzu frühe Aufträge veranlaßt, alle erdenklichen

Sensationen vorzeitig aus sich herauszuholen, war Tieck
schon ein vollkommener Routinier des Gefühls in einem Alter, in
dem andere erst zu erwachen beginnen. Aller Register schauriger
und sentimentaler Motive kundig, wurde er von Ekel und Grauen
vor dem Leben und von Verzweiflung an der eigenen Lage im
Leben gepackt, und sein Anschluß an die Romantik war nicht
arglos, sondern der eines tödlich Versehrten, der Heilung in
einer Wundertinktur sucht (ein Begriff seines Wortschatzes).
Das Ergebnis dieser nihilistischen Verzweiflung, die an einem so
jungen Menschen um so ergreifender berührt, waren das erste aus-

473



weglose Schieksalsdrama der deutschen Literatur und der
Briefroman «William Lovell». Tieck begann dies Werk als 19jähriger
und schloß es vier Jahre später ab. Das heißt vor der Zeit der
produktiven Gemeinsamkeit mit Wackenroder und vor Schlegels
«Lucinde». Aber hier ist auf ganz unspekulativer Grundlage
die Geschichte eines Spiegelmenschen bis zur bittersten
Konsequenz den spekulativen Frühromantikern schon vorweggenommen.

William Lovell ist die Figur des Bewußtseinsmenschen, der
in der Reflexion auf sich selbst und die Welt alles auflöst. Sein
äußeres Schicksal, wie er vom Knaben zum Weltmann, als solcher
zum Verführer und Spieler und schließlich zum gewöhnlichen
Verbrecher wird, ist nur der Spiegel für sein Inneres. Nehmen wir
aber Lovells Ausgangspunkt, so sehen wir, daß er als reiner romantischer

Schwärmer sein Leben beginnt. Als einer, der nach der
eigenen Formel von «süßer Schwermut» beherrscht wird. Und nun
findet sich schon hier das, was als nihilistische Seite der Juliusgestalt

in der «Lucinde» wahrzunehmen ist: Der im Genuß süßer
Schwermut Befangene ist gar nicht echt befangen. Wie ein kühler
Rechner fragt er: «Aber soll in dieser Sehnsucht nicht selbst ein
Gewinn für uns liegen?», und schon im Anfang heißt es: «Ich
behorchte in mir leise die wehmütige Melodie meiner wechselnden
Gefühle.» Das ist das Ich, das sich zum Weltmittelpunkt geworden
ist, indessen im Innersten selber leer ist. Daß dieser Jüngling später
in Paris alle Schulen der Sinnlichkeit durchläuft, dabei immer
kälter und verzweifelter wird und zum absoluten Zyniker, braucht
wohl kaum zu überraschen. «Ob ich mit Worten oder Karten,
Definitionen oder Würfeln oder Versen spiele, gilt das nicht alles
gleich?» Einen unzweideutigeren Ausdruck nihilistischer
Grundstimmung kann es kaum geben. Denn dies ist die Sinnlosigkeit des
Lebens und der eigenen Stellung darin. Daß Tieck in seinem Lovell
auch das Denken und die Kunst in die allgemeine Sinnlosigkeit
einbezieht, gibt besonders zu denken.

Und bereits hier finden wir auch die Entwicklung des Zeit-
bewußtseins zum folgerichtig nihilistischen. Zuerst vertuscht Lovell
sich die Leere der Zeit dadurch, daß er die ganze Zeitwirklichkeit
in den Traumbereich versetzt und damit verflüchtigt. Dann
begegnen wir dem verzweifelten Versuch, eine Position zur Zeit im
Gedanken der Veränderung zu finden: «Veränderung ist die einzige
Art, wie wir die Zeit bemerken.» Darin liegen schon Zeitleere und
Lallgeweile. Und Lovell endet auch in dem dumpfen Bewußtsein,

gerade dann durch die Zeit gerichtet zu sein, wenn er sie
krampfhaft auskosten, ja auspressen möchte im Genuß. Man sieht,
wie hier eine tödliche Gefährdung der Romantik sich schon in

474



ihrem Frühstadium und ganz unreflektiert entlarvt. Es fällt von
hier ein eigentümliches Licht auf die Rolle der Liebe wie die der
Kunst in der Romantik. Sowohl die Berufung der Liebe in der
«Lucinde» wie die der Kunst in den «Herzensergießungen und
Phantasien» können dann als krampfhaftes Umgehen der letzten
nihilistischen Konsequenzen erscheinen, die der junge Tieck
indessen schon gezogen hatte (weil er auch als Person das Aesthe-
tische zu früh erfahren und abgenutzt hatte, um es noch zur Gott
ersetzenden Idee zu stilisieren. Wir erkennen nun die Herkunft
des Nihilismus der Zeitangst im «morgenländischen Märchen» und
im Berglinger-Brief. Sie ist vom Geiste des «Lovell» und ohne
Zweifel der ursprünglich argloseren Kunstbegeisterung Wacken-
roders durch Tieck zugesetzt. Indessen bedeutet sie nichts als den
offenen Ausdruck unbewußterer Aengste, die überhaupt der
Erhebung der Kunst zum Heiligtum in der Romantik zugrunde liegen.
Vermutlich ist auch Schellings Kunstphilosophie hiervon nicht
auszunehmen. In der Dichtung ist es sichtbarer, weil hier die
Erfahrung der Abnutzbarkeit auch des Aesthetischen immer wieder
durchbricht und damit dem vollkommenen Nihilismus die Türe
öffnet. Ließe sich das doch sogar an Tiecks «Sternbald» zeigen,
dem Malerroman, der als letztes Zeugnis den verzweifelten
Versuch Tiecks anzeigt, sich an Wackenroders Kunstbegeisterung einen
neuen innern Halt gegen die Entleerung der Welt zu verschaffen.
Aber auch im «Sternbald» findet sich der Schüler Dürers und
Lucas v. Leydens schließlich in Italien in der Lage, auch den
einzigen Lebensinhalt, die Kunst, als Sinn in Frage stellen zu müssen.

III. Nihilistische Zersetzung des Menschen in der

jüngeren Romantik

Daß Tieck nur etwas in der romantischen Grundstimmung
Beschlossenes besonders deutlich verrät, kann man an der
Gestaltenwelt der romantischen Prosadichtung erkennen. Niemals vorher

und auch nachher vielleicht nur innerhalb unserer eigenen
Epoche ist eine so verräterische Fülle von nihilistischen
Existenzmöglichkeiten in der deutschen Dichtung erfunden und gestaltet
worden wie in der Romantik. Auch Jean Paul formt gleichzeitig
mit Tieck-Wackenroders «Phantasien» im «Titan» die Gestalt des

Roquairol, des zugleich glühenden und eiskalten Schauspielers
des Daseins, dessen Mitte die Zeitleere, die Langeweile ist, und
der folgerichtig auch mit seinem und seiner Nächsten Leben

475



ein frevlerisches Spiel treibt, das zum Untergange führt. Nach
dem «Lovell» die geschlossenste Erfindung nihilistischer Existenz.
Von der Lucinde und vom Lovell führt eine Linie zu Brentanos

«Godwi», wo die Vatergestalt geradezu eine Wiederholung

der Lovell-Existenz ist, die des Sohnes und des Dichters

Maria (Brentano selber) Synthesen aus dem Julius der
«Lucinde», Lovell, Berglinger und Sternbald. Der Nihilismus
der Zeitangst zieht sich auf diesem Wege zum Bewußtsein einer
dumpfen Ausgeliefertheit an ein unentrinnbares und erbarmungsloses

Schicksal zusammen, das die Erfahrung der Unzulänglichkeit
des ästhetischen Haltes der Kunst, die immer häufiger die ihr
Verfallenen zerstört, gleichsam zu erklären hat. Der reinste Ausdruck
dieser Entwicklung wird dann die Dichtung E. T. A. Hoffmanns.
Seine Figuren des Kapellmeisters Kreisler oder des Bruder
Medardus in den «Elixieren des Teufels» setzen über die
nihilistische Angefochtenheit Berglingers und Sternbalds durch die
Kunst eine dumpfe Ausgeliefertheit an ein Schicksal, in der auch
die menschliche Freiheit ihren Sinn verliert. Diese Genies sind
nicht mehr von Apoll geschlagen, sondern von einer dämonischen
Macht, die ihre Zeitlichkeit vorherbestimmt, die Romanfigur
manchmal wie ein Netz umspinnt. Der letzte große Vertreter dieses
Typs ist wohl noch Mörikes «Maler Nolten». Und eine Zeitlang
wird auch das Drama geradezu beherrscht vom Gedanken der
Vernichtung jedes menschlichen Sinnes in der Welt. Ich meine die
berüchtigte Gattung der romantischen Schicksalstragödie. Sie ist
ein konsequentes Ergebnis der totalen Entleerung der Welt.

Ein symbolischer Ausdruck der geheimen Weltangst, die hinter
der romantischen Apotheose der Kunst als Sicherung vor den
letzten nihilistischen Konsequenzen steckt, sind auch die Motive
des Doppelgängers und der Automate. Sie gehören wie das des
sich selbst verzehrenden Genies zu den Formen, die die
nihilistische Angefochtenheit der Romantik hervorgetrieben hat. Auch
hier darf man sich als auf den wohl bekanntesten Bereich auf das

Werk E. T. A. Hoffmanns beziehen. Man denke an die Rolle des

«Brüderleins», des Grafen Viktorin in den «Elixieren des Teufels».
Er ist der Doppelgänger des Medardus, der ihm immer wieder —
und bezeichnenderweise gerade in Augenblicken der Entscheidung

— begegnet und ihm seine Entscheidung abnimmt, indem er
sie ihm vormacht. Auch dies ist Ausdruck der Sinnlosigkeit des

menschlichen Daseins, Symbol seiner Verfallenheit. Der Mensch,
der sich selber im Doppelgänger immer wieder begegnet, findet
sich auf eine besonders zynische Weise von einem dämonischen
Schicksal in der Welt entmachtet und entrechtet. Er weiß sich

476



überflüssig. Er weiß sich von sich selber verfolgt. So ist das
Doppelgängermotiv eines der komprimiertesten Symbole nihilistischer
Weltangst. Das Bild des abgelösten Schattens, wie es aus Chamissos
«Peter Schlemihl» bekannt ist, ist nur eine Variante dieses
Komplexes. Und nicht anders verhält es sich mit dem der Automate,
für das die Romantik ein so verdächtiges Interesse entwickelt. Das
Ich, das sich selbst vollkommen sinn- und heimatlos in der Welt
vorkommen muß, wenn es sich selber schon darin vorfindet, zeigt
seinen tiefsten Zweifel an sich selbst vielleicht in dem verräterischen

Genuß, den es daran findet, sich selbst in einer
mechanischen Nachkonstruktion zu begegnen. Zwar empfindet es diese
noch als dämonisch oder als Dämonenwerk, aber in das geheime
Grauen mischt sich das verzweifelte Rechnen mit der Möglichkeit,

ersetzbar zu sein. Dies ist nur eine andere Form des Zweifels
am Sinn des Menschen und der Welt, als sie sich im Doppelgängermotiv

offenbart. Auch sie macht den Menschen in der letzten
Konsequenz heimat-, sinn- und rechtlos im Dasein. Ein weiterer Schritt
auf diesem Wege ist übrigens die Ueberführung des menschlichen
Ichs selber in das mechanische. Und es ist bezeichnend, daß dieser
Prozeß nicht etwa der Dichtung des aufkommenden materialistischen

Zeitalters zuzuschreiben ist, sondern mitten in diesen
Zusammenhängen der Romantik selber seinen Ort hat. Schon im
Peter-Schlemihl-Motiv begegnet er, wo der Schatten wie ein
Kleidungsstück «anzupassen» oder «aufzurollen» ist. Und eine
großartige Versinnbildlichung hat dies Motiv noch einmal in der
Spätromantik gefunden, in Wilhelm Hauffs Märchennovelle «Das kalte
Herz». Denkt man daran, welcher Mittelpunktsbegriff der
Subjektivität das «Herz» etwa in der Sprache des Novalis ist, so
erschrickt man beim Gedanken der bloßen Möglichkeit der
mechanischen Austauschbarkeit des Innersten im Menschen gegen ein
lebloses Kristall, mag es sich immerhin auch nur um ein sinnbildliches

Märchen handeln. Der Vorstoß nur in diese Möglichkeit ist
ein Akt der seit E. T. A. Hoffmann ganz offenbaren nihilistischen
Zersetzung der Subjektivität.

Kein Wunder, daß besonders in der Lyrik die Schwermut eine
solche Rolle spielt. Die Schwermut ist nicht nur als Vertiefung
und Verinnerlichung anzusprechen. In ihr verdichtet sich häufig
vielmehr auf erschütterndste Weise die Ausweglosigkeit nihilistischer

Anfechtung. Wie weit sie reicht, braucht man nicht nur an
bewußt atheistischen Beispielen wie Lenau sich zu vergegenwärtigen.

Man kann sie auch da bis zum offen Nihilistischen getrieben
sehen, wo Glauben und Liebeswille noch als Gegengewicht zur
Verfügung stehen. Ein Beispiel:

477



«Tief in düstre Trauer hingesunken / Saß ich brütend über mir
allein. / Zehrend an des Lebens letztem Funken; / Niemand ahnte
meines Herzens Pein. / Was sich still und langsam nur noch in
mir regte, / Ohne Hoffnung sterbend sich nur noch bewegte: /
Schwarz und schwärzer sich / In den Busen schlich / Der
Vernichtung Grausen, Hölle! Die Gewalt, / Die du grinsend zeigst
an jeder Erdgestalt.» Das Ich, das in dieses hoffnungslose Bewußtsein

des Nichts geworfen ist, sucht sich dann im vergeblichen
Anlauf in der Vergegenwärtigung der Geliebten und der Lust
des Lebens zu fangen. Die Möglichkeit, daß auch diese hinfällig
sind, preßt ihm weitere erschütternde Verse aus: «Bodenlos der
Abgrund, keiner Lebenslust / Schwächster Funken übrig in der
öden Brust.» Und dann: «Wozu bin ich denn gemacht? — Daß
ich vergeh, / Und im Leben schaudernd nur den Abgrund seh?»
Das Gedicht findet schließlich doch über Gott und die Geliebte
zur Welt zurück, aber eben auf dem Wege des von Friedrich
Schlegel ironisierten salto mortale. Was es aber in seiner ersten
Hälfte an nihilistscher Hoffnungslosigkeit und Existenzangst
erfährt, das kann auch im Wortschatz kaum von einem modernen
Nihilisten übertroffen werden. («Ohne Hoffnung», «Der Vernichtung

Grausen», «kalt und tot mein Sinn, bodenlos der Abgrund»,
«wozu bin ich denn gemacht? daß ich vergeh und im Leben schaudernd

nur den Abgrund seh».) Sogar die Anfechtung, das Leben
fortzuwerfen, fehlt nicht. Nun aber darf verraten werden, daß das
Gedicht von niemand anderem als Philipp Otto Runge ist. Es zeigt
sich gerade daran, worauf hier am Anfang verwiesen wurde: wie
nahe Null und Unendlich, Nihilismus und Frömmigkeit
beieinanderliegen und daß eines aus dem andern wie ein Funke
herausschlagen kann. Uebrigens zeigt sich hier wie bei Novalis auch der
Zusammenhang zwischen dem Vernichtungsgefühl des Pietismus
und dem Vernichtungsbewußtsein der romantischen Schwermut,
die unter dem Zeichen tieferer Weltangst steht.

IV. Weltanschaulicher Nihilismus
in den «Nachtwachen von Bonaventura»

So braucht es schließlich auch nicht zu verwundern, daß das,

was wir als Anlage, Gefahr oder gelegentlichen Verzweiflungsausbruch

in so vielen Werken und Motiven der Früh- wie der
Spätromantik wahrnahmen, sich auch einmal ganz offen in einem
nihilistischen Gesamtkunstwerk niedergeschlagen hat. Es sind dies
die «Nachtwachen Von Bonaventura» (einem bis heute nicht er-

478



hellten Pseudonym). Auf den langen Streit um den Verfasser soll
hier nicht eingegangen werden. Aber sei es nun Schelling selber,
der die Verfasserschaft nie in Abrede gestellt hat, oder Gottlob
Wetzel, der sonst zweitrangige Literat, der sie nie in Anspruch
genommen hat, so lange er lebte: dieses Prosanachtstück ist eines
der größten dichterischen Werke der Romantik. Und schon dieses
Ranges wegen dürfte es interessant genug sein, festzustellen, daß
es ein nihilistisches Gesamtkunstwerk ist, neben dem «Lovell» das
reinste dieser Art. Ganz anders als der «Lovell» übrigens, mit dem
die Reihe der romantischen roués des Gefühls beginnt. Die innere
Form ist hier vielmehr die der Ironie. Das schon schließt die
«Nachtwachen» an die spekulativen Frühromantiker an. Denn die
Ironie ist total im Sinne der Athenaeumsfragmente und läßt nichts
unangetastet, auch die Romantik selber nicht, die sie ebenso wie
andere Werte erbarmungslos parodiert. Höchst spannend aber ist
nun, in welcher Offenheit hier das Fazit gezogen wird. Die Grundform

der «Nachtwachen», die zeitlich etwa in der Mitte zwischen
der Jenenser Romantik und dem ersten literarischen Auftreten
E. T. A. Hoffmanns liegen, ist die des Tagebuchs. In einer Reihe
von sechzehn «Nachtwachen», die Johannes Kreuzgang
aufgezeichnet hat. Findelkind — daher sein Name —, Schauspieler,
Bänkelsänger, schließlich Nachtwächter, entfaltet der Schreibende

nach rückwärts seine Lebensgeschichte in steter Mischung
mit Träumen, Reflexionen und gegenwärtigen Erlebnissen seines
Amtes. Wir haben in dieser Figur die großartigste und
konsequenteste Verkörperung des Narrenmotivs in der Romantik
vor uns, der an Rang in der deutschen Ueberlieferung nur
Grimmelshausens «Simplicissimus» gleichkommen dürfte. Der
tiefsinnige Narr Shakespearescher oder auch Cervantesscher
Herkunft war für die Romantik überhaupt die Figur der
Umwertung aller Werte in der Ironie. Fast immer, bei Tieck, bei
Arnim, bei Brentano bis hin zu Büchners Valerio in «Leonce
und Lena» verkörpert der Narr dichterisch die ironische
Verlegung der eigentlichen menschlichen Wirklichkeit in den
Bereich des außerbürgerlichen Daseins, in den Bereich des schöpferischen

Spiels der (anscheinenden) Unvernunft mit der Vernunft.
Das Narrenbild ist damit zugleich eine sinnbildliche Variante des
romantischen Künstlerbildes, zu dem ja das Motiv des Wahnsinnes

und der Verrückung untrennbar gehört. Gerade aber in
dieser reinen Form der Vertauschung der Werte — denn der
Narr ist nur für den Philister unvernünftig, für den Romantiker
aber Verkörperung von Tiefsinn und Genie — ist der Narr auch
Symptom des romantischen Nihilismus, dem hier nachgefragt wird.

479



Seine Existenz ist, anders als bei Grimmelshausen, sozusagen
AntiExistenz. Sie bildet sich aus den Gegensätzen zum Bürgerlichen,
zum Kleinlichen, Begrenzten, Normalen, Ordentlichen. Ihre Position

kann höchstens in der Freiheit des phantastischen Daseins
liegen, das aber zugleich Unverbindlichkeit nach allen Seiten hin
ist. Daher kann der Narr nur Gegensätze vertreten, indem er sich
über alles lustig macht mit dem Willen, es ad absurdum zu führen.
Aber er kann nicht auf Inhalte verweisen. Denn das würde seinen
Charakter durchbrechen, da er ja mit diesen Inhalten etwas ernst
nehmen müßte. (Der Künstler, als Narr gesehen, nimmt seine Kunst
nur allzu ernst und geht daran zugrunde.) Genau so verhält es
sich nun mit der Selbstbiographie des Nachtwächternarren. Hier
ist die Parodierung der Welt weiter und folgerichtiger vorgetrieben
als irgendwo anders in der Romantik. Ueberlegt man sich, was alles
parodiert wird: romantische Form, nämlich die absichtliche
Verwirrung, die die Romantik von Jean Paul hat und die die zeitliche
Reihenfolge der Handlung durcheinanderwirft — romantische
Motive wie die des Nachtwandlers, des Teufels, des Automaten;
romantische Sentimentalität, poetisches Pathos überhaupt, bürgerliche

Literatur, Ehe, Rechtsverhältnisse, Staat und Kirche: dann
bleibt eigentlich wenig mehr übrig. Es bleibt übrig der offensichtliche

Respekt gegenüber der Eindeutigkeit des Freigeistes und des

Kriegsmannes, im Künstlerischen die Hochschätzung der Musik.
Im übrigen finden wir in der achten Nachtwache ganz allgemein
einen ironischen Absagebrief an das Leben (gefolgt von dem Prolog

des Hanswurstes zu der Tragödie: der Mensch) und in der
zwölften Nachtwache eine nicht minder ironische Apologie des
Lebens. Wir finden uns also in einem Bereich radikaler Entwertung,
einer bitteren Satire auf das Leben und in ihm auf die «Tragödie:
der Mensch». Daß in Wahn und Traum sich die eigentliche Wirklichkeit

verberge, ist barock, wie denn die Beziehung der Nachtwachen
zum Barock überhaupt auf der Hand liegt: zu Grimmelshausen
wie zu Jacob Böhme. Aber wo im Barock mindestens noch ein
mystisches Gottesverhältnis das Vakuum füllt, sehen wir hier
offensichtlichen Atheismus und unter dem Scherbenberg kaum mehr
als das unangetastete Bild des Freigeistes. Kein Wunder, daß Varn-
hagen in seinem Tagebuch notierte: «Ich lese den Roman von
Schelling, ,Nachtwachen von Bonaventura', und habe ganz den
Eindruck davon, als läse ich ein Buch des jungen Deutschland.» In
der Tat, dieser Eindruck ist nicht so unrichtig, wenn man auf den
für eine Weltanschauung verbleibenden Rest hinsieht. Und doch
ist das Buch 1804 (1805) erschienen, in der hohen Zeit der Romantik,

aus ihrer Mitte heraus und in der dichterischen Form eines

480



ihrer geschlossensten Zeugnisse. Und in dieser seiner geschichtlichen

Bedeutung läuft dies Werk wörtlich in das «Nichts» aus.
Die phantastische letzte Nachtwache zeigt den Nachtwächter im
nächtlichen Dom, bemüht, seinen nie gesehenen Vater wenigstens
noch im Zerfall im Sarge zu erblicken. Bevor er den Deckel hebt,
hält er einen Monolog über die Vergänglichkeit, der in die Worte
ausläuft: «Ich will ergrimmt in das Nichts schauen und Bruderschaft

mit ihm machen ...» Dies könnte noch titanischer Trotz sein,
in dem sich gerade die Freiheit bezeugte. Aber dann geht es weiter:
«Ich war jetzt stark und wild genug, den Deckel zu heben, ob ich
gleich fühlte, daß dieser Grimm und Zorn, wie alles übrige, auch
mit zum Nichts gehöre.» Und als der Deckel sich auftut und den
alten Alchimisten unverwest zeigt, aber mit zum Gebet gefalteten
Händen, bricht der Sohn in eine mehr als atheistische, in eine
vollkommen nihilistische Zornrede aus: «O wie sie alle nach Licht
wimmern und nach einem großen Herzen über den Wolken...
Wimmert nicht länger... diese Myriaden von Welten sausen in
allen ihren Himmeln nur durch die gigantische Naturkraft und
diese schreckliche Gebärerin, die alles und sich selbst mitgeboren
hat, hat kein Herz in der eigenen Brust, sondern formt nur kleine
zum Zeitvertreib, die sie umher verteilt.»

Ist die herzlose «schreckliche Gebärerin», die «zum Zeitvertreib»
kleine Herzen wahllos «umher verteilt» aber eigentlich etwas
anderes, als was Nietzsches nihilistisches Gedicht auszusagen hat?:
«Weltrad das rollende / Streift Ziel auf Ziel: / Not — nennt's der
Grollende, / Der Narr nennt's Spiel! / Welt-Spiel das herrische, /
Mischt Sein und Schein: — / Das Ewig-Närrische / Mischt uns
hinein! ...» Und da der Nachtwächter Bonaventuras mit Nietzsche
den Gedanken teilt, daß Gott tot sei und ein Schicksal ohne Herz
und Sinn die Bedingung der Wirklichkeit, zieht er auch für sich
eine ähnliche Konsequenz, wie sie nach ihm die Nihilisten Nietzsche
und Ernst Jünger, unsern Tagen näher, gezogen haben: «Ich will
nicht lieber und recht kalt und starr bleiben, um womöglich dazu
lachen zu können, wenn die Riesenhand auch mich zerdrückt.»
Und so wird man die «Nachtwachen» als den unverhohlensten
Ausdruck der nihilistischen Seite der hohen Romantik nehmen müssen.
Der Nihilismus ist hier nicht eigentlich spekulativ. Er ist auch nicht
existentiell in der Lebensform des Helden oder der Sinnbildlichkeit

des Motivs beschlossen. Er ist hier sozusagen programmatisch
da. Und das in einem Werk, dessen Abstammung aus der Jenaer
Romantik unbestritten ist, wen man auch als Verfasser ansehen
möge. Dies müßte als Abschluß dessen, was hier über das Thema
Nihilismus der Romantik zur Ueberlegung gestellt wurde, zu den-

31 481



ken geben. Wächst hier doch bewußter Nihilismus aus der Mitte
romantischen Lebensgefühls und in reiner romantischer Form.
Wenn dies alles aber möglich war, so hätte der von Haß und
verborgener Liebe zugleich bestimmte Scharfblick Kierkegaards und
Nietzsches frühzeitig diese Seite der Romantik richtig erkannt, die
uns Heutigen durch prekäre geschichtliche Erfahrungen sich mehr
erschlossen hat als durch die Romantikdeutung der
Literaturwissenschaft. Dieser bleibt, wie hier vielleicht deutlich gemacht
werden konnte, auf diesem Felde noch vieles zu leisten. Sie wird
sich dabei nicht mit etwas Antiquarischem zu befassen haben. Die
Anfechtung unserer Zeit da zu erkennen, wo sie ihren fragwürdigen

Siegeslauf in der deutschen Geistesgeschichte antritt, ist
keine nur historische Angelegenheit: tua res agitur.1

1 Vortrag, gehalten vor der Freistudentenschaft der Universität Bern
am 5. November 1953.

482


	Nihilismus der Romantik

