Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Nihilismus der Romantik

Autor: Kohlschmidt, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758738

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758738
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NIHILISMUS DER ROMANTIK

Von Werner Kohlschmidt

Das Thema wird manchen iiberraschen, manchem geradezu als
Paradoxie erscheinen. Denn im allgemeinen verbinden wir mit dem
Begriff der Romantik sehr positive Wirklichkeiten: Fiille des Ge-
fithls, Reichtum der Tridume, Tiefsinn des Gedankens, eine starke
Fahigkeit zum spekulativen und emphatischen Aufschwung im
Religiosen, ein ungemein differenziertes Organ fiir alles Geschicht-
liche. Diese Gesichtspunkte sind es denn auch, die die Wissenschaft
ganz liberwiegend am Phinomen der Romantik verfolgt und dar-
gestellt hat. Die Stimme des ersten, der mit unbestechlichem Blick,
vielleicht aber auch aus der HaBliebe des Nicht-mehr-Romantikers
die nihilistische Seite an der Romantik wahrnahm: die Stimme
Soren Kierkegaards wurde bis vor wenigen Jahrzehnten nahezu
tiberhort. Thre Wirkung blieb esoterisch im Bereich der Theologie
und Philosophie. Nietzsches Romantikkritik war zwar scharf genug
und fand eine breite Resonanz, vor allem in der kulturkritischen
Literatur, aber sie ging in anderer Richtung; denn sie wurde selber
von einem Nihilisten vorgetragen, der sich denn doch nicht wohl
in der Kritik seiner eigenen Grundlagen selber mitaufheben
konnte. Es ist wohl erst die Wirkung der Kulturkrise unserer Tage,
die auch eine so iiberraschende neue Welle der Wirkung Kierke-
gaards mit sich gebracht hat, die den Blick erschlossen hat fiir die
negative Seite der Romantik. Aber dieser Prozefll ging wiederum
noch kaum im Bereich der eigentlichen Literaturwissenschaft vor
sich oder wurde doch von ihr fiir ihre Fragestellungen nicht genug
ausgeniitzt, zumal die Romantikrenaissance nach der Jahrhundert-
wende (unter dem Eindruck von Neuromantik, geistesgeschicht-
licher Stromung und Jugendbewegung) den Blick der Forschung
von neuem auf die positiven Seiten des romantischen Welt-
anschauens und Dichtens gelenkt hatte. So findet sich sogar noch in
einer erst wenige Jahre zuriickliegenden Gemeinschaftsveroffent-
lichung iiber die Romantik (Romantik, ein Zyklus, Tiibinger
Vorlesungen, Tiibingen-Stuttgart 1948) bezeichnenderweise nur bei
dem philosophischen Mitarbeiter ein deutlicher Hinweis auf das
Problem des Nihilismus in der Romantik.

466



Heute sind wir in einer Lage, in der das Urteil iiber die nihilisti-
schen Tendenzen der Romantik sich starker hervorwagt, und zwar
auf Grund der Erkenntnis, daf sie einen erheblichen Anteil hat an
der inneren Vorgeschichte der deutschen Katastrophe, die ja auch
eine europdische Katastrophe wurde. Dichterisch und essayistisch
hat Thomas Mann seit dem «Zauberbergy dieses Motiv kultur-
kritisch wohl radikaler verfolgt als irgend jemand anderes. Er war
dazu legitimiert durch seinen eigenen Werdegang und die ihm von
daher aufgezwungene kritische Auseinandersetzung mit Nietzsche
und Wagner. Im «Doktor Faustusy hat er das Leiden an seiner eige-
nen geistigen Herkunft wie auch an dem nihilistischen Ausschlag
der deutschen Geschichte wohl am radikalsten als entscheidende
Mitwirkung der romantischen Tradition in Deutschland dargestellt
(vielleicht zu radikal, aber dies kann hier nicht erértert werden).
Nicht zufallig hat fast zu der gleichen Zeit, wie der «Doktor Fau-
stus» erschien, einer der Biographen Thomas Manns, Ferdinand
Lion, ein ganzes Buch dieser fragwiirdigen Seite der Wirkungsge-
schichte der deutschen Romantik gewidmet («Romantik als deut-
sches Schicksal», 1947). Man darf den Wandel des Urteils, der sich
bei Mann und bei Lion unter dem Eindruck politischer Erfahrungen
kundtut, vielleicht auf die einfache Formel bringen, dall nun die
Romantik weitgehend als ein Danaergeschenk und nicht mehr wie
frither nur als eine selbstverstiandliche Bereicherung der deutschen
Geistesgeschichte erkannt wird. Naturgemall geht dies liber die
Vorbehalte weit hinaus, die seit jeher vom Fundament der klassi-
schen Aesthetik und Ethik im Romantikurteil der Wissenschaft auf-
klangen: so etwa schon bei Rudolf Haym, dem groBartigen enzyklo-
péadischen Darsteller der Romantik im vorigen Jahrhundert, oder
vom Klassizismus Georges aus, in Friedrich Gundolfs Darstellungen
von Romantikern. Bei diesen handelte es sich um ein vergleichs-
weises Abwerten vor allem in dsthetischer Hinsicht, nicht eigentlich
um den ambivalenten Kern, um die zerstorerische Aktivitdt im ro-
mantischen Phinomen.

Beides: die Betonung der abendlindischen Funktion der Klassik
(und damit die Selbstidentifikation mit dieser) und die Einsicht in
die grundsitzliche negative Ausschlags- und zerstérerische Wir-
kungsmoglichkeit der Romantik hat in bekenntnishafter Form
Fritz Strich in dem Vorwort zu der vierten Auflage seines in unserer
Wissenschaft so wirkungsméachtigen Buches «Klassik und Roman-
tiks zugleich herauszustellen gesucht. Indem er den prekiren in-
neren Anteil der Romantik an den Katastrophen der jlingsten Ge-
schichte hervorhebt, legt er wie Thomas Mann ein entscheidenderes
Gewicht auf die destruktive Seite ihres Wesens und ihrer Wirkung.

467



Wenn er sich freilich — unter ausdriicklicher Aufhebung der frii-
heren Gleichwertigkeit seines Begriffspaares Klassik : Romantik —
dabei vor allem auf den Vorrang des griechischen Erbes fiir die
abendlandische Geschichte beruft, scheint er mir die christliche
Komponente zu unterwerten, die ja in einem kulturkritischen Span-
nungsverhiltnis auch zum Griechentum steht und gerade dadurch
das, was wir heute Abendland nennen, in steter lebendiger Ausein-
andersetzung mit der Antike gebildet hat. Mir scheint, es geht bei
dem Nihilismusproblem in der Romantik auch gerade um die Blick-
schirfe, die der radikale Kulturkritiker Kierkegaard allein aus
seiner Theologie gewann. Gleichwohl diirfte gerade von Strichs Be-
griffspaaren aus ein Weg auch zu unserem Thema fiithren: «Klassik
und Romantik oder Vollendung und Unendlichkeity lautet ja der
vollstandige Titel. Wo aber «Unendlichkeity im unbedingten Sinne
vorhanden ist, da ist in der Dialektik der Wirklichkeit auch Null
und Nichts ganz nahe. Das lehrt zum Beispiel die Geschichte der
Mystik auf das eindriicklichste; jener Geistesstromung nicht abend-
landischer Herkunft (aber abendlandischer Adoption), in der sich
die Begriffsbildung des Nihilismus vollzieht.

I. Der spekulative Nihilismus der Friihromantik

So liegt denn nichts niher, als daf3 bei einer so sehr in gedank-
licher Dialektik und emotionaler Gegensatzlichkeit sich bewegen-
den Erscheinung dem All das Nichts als Korrelat, als andere Er-
scheinungsseite derselben Wirklichkeit, an die Seite tritt. So ist
es schon in der mittelalterlichen Mystik gewesen, so zeigt es sich
spater in der wechselnden Interpretation Spinozas bald als Pan-
theisten, bald als Materialisten. So verhilt es sich auch in der eigen-
tiimlichen Zwischensphire des 18. Jahrhunderts, die sich in der Be-
rithrung von Pietismus, Alchimie und extremer Freigeisterei her-
ausgebildet hat und aus der wechselweise und unberechenbar my-
stisch fromme oder extrem atheistische Erscheinungen das Zeitalter
beunruhigten. Innerhalb solcher durch die Dialektik der Extreme
zum Ausschlag nach dem All oder nach dem Nichts gleich fahigen
Bewegungen, ambivalent in ihrem Kerne, mufl man aber auch die
Romantik sehen. Die Belege hierfiir finden sich vor allem in den
Spekulationen der Fragmente des Novalis und Friedrich Schle-
gels (minder provozierend in denen Wilhelm Schlegels und
Schleiermachers), das heillt in der hohen Zeit der Friithromantik.
Historisch gesehen, handelt es sich bei diesen Fragmenten um ein
wunderliches Gemisch von originellem schopferischem Witz und

468



einer Kombination von Anregungen neuplatonischer, spinozisti-
scher, Hamannscher und Jacobischer, schlief3lich Fichtescher und
Schellingscher Herkunft. Die Neuheit oder Originalitdt der Inhalte
ist gerade innerhalb dieses Bereichs absolut abhéngig und untrenn-
bar von der dialektischen Denkform und ihrem Ausdruck, der
Wortspielfreude, die in diesen mehr oder weniger unverbindlichen,
aber kecken und iiberaus selbstbewulBten Spekulationen geradezu
ihre Triumphe feiert. Fr. Schlegels Theorie der Ironie und des Wit-
zes liefert die programmatische Grundlage fiir diese geistige Revo-
lution in Aphorismen, die moglichst nichts unangetastet 1463t und
moglichst viele iiberlieferte Werte auf den Kopf stellt. Es diirfte
einleuchtend sein, wie geeignet diese Atmosphire und Form, deren
Gegenstand das Revolutionidre . um des Revolutiondren willen ist
und deren Denkmethode ein dialektisches Spielen mit den Gegen-
satzen im steten antithetischen und identifizierenden Austausch
der hochsten und niedersten Werte, dem Umschlag religioser Spe-
kulationen in nihilistische forderlich ist. Dies liegt einfach schon in
der Freude am Extrem, fiir die Schaffen und Vernichten in einem
Augenblick als Antithesen und im n#chsten als Identititen er-
scheinen. Nicht umsonst hat diese frithromantische Spekulation die
alte mystische Complexio oppositorum wiederum auf ihre Fahnen
geschrieben. Daher aber begegnet auch in diesem Bereich trotz des
Auftauchens des Begriffes Nihilismus (bei Novalis) keineswegs eine
dem modernen Begriff verwandte Form nihilistischer Angst oder
Verzweiflung, da im Grunde die begriffliche Auffangbarkeit der
Negationen und Annihilationen jederzeit klarsteht. Wie das hochste
Wissen fiir Friedrich Schlegel dem hochsten Nichtwissen oder viel-
mehr dem Wissen des Nichtwissens gleichsteht, so ist Ironie zu-
gleich radikaler Werteabbau und eminent schépferisches Verhalten
in einem. Der Begriff des Atheismus verliert seine radikal negie-
rende Note, wenn er in Verbindung mit der Bemerkung auftaucht,
daB3 es Theisten im hochsten Sinne noch gar nicht gegeben habe.
Immer dreht es sich also letztlich um die schopferischen Moglich-
keiten, die nur eine Reduktion des Vorhandenen auf das pure nihil
entbinden. Das heif3t: wie in der Ironie die freie Bewegung des
Geistes schlechthin (auf Grund eines radikalen Entwertungspro-
zesses) sich bezeugt, so ist auch im Weltanschaulichen das nihil um
des pan willen im Spiele. Hier ist subjektiv noch nichts von Ver-
zweiflung spiirbar, sondern auch wo die Hohlform einer radikal
negierenden Begrifflichkeit uns anblendet, die trunkene Ent-
deckungs- und Abenteuerfreude, die spiter der Romantik verloren-
geht, in dem gleichen MaBe, wie Schwermut und Genuf} der Senti-
mentalitdt iiberhandnehmen. Aber wenn auch die Weltangst im

469



spekulativen Nihilismus der Frithromantik nicht ins BewufBtsein
tritt, so schafft man in diesem Bereich doch die unmittelbare innere
Voraussetzung dafiir. Im dialektischen Spiel mit dem Chaos, dem
Nichts, in der Radikalitit des In-Frage-Stellens durch die Ironie,
die man noch genief3t, schwinden die Werte, und vor allem verliert
sich der metaphysische Raum. Das BewulBtsein der Geborgenheit
des Menschen in einem Sinn beginnt sich zu zersetzen.

Das Produkt dieses spekulativen Nihilismus ist auch Fr. Schlegels
«Liucinde», die man kaum als Roman nehmen kann, sondern viel-
mehr als ein Konglomerat von Aphorismen ansehen muf}. Die
Juliusgestalt dieser Bekenntnisse ist der Typus eines geistigen
Wolliistlings, der sich in die Sensationen der eigenen Sinnlichkeit
verliert. Die Folge ist eine Entleerung der Welt, die sich schon im
ersten Satz ankiindigt: «Die Menschen und was sie wollen und tun,
erschienen mir, wenn ich mich daran erinnerte, wie aschgraue
Figuren ohne Bewegung: aber in der heiligen Einsamkeit um mich
her war alles Licht und Farbe.» Die Entleerung der Welt durch
die #sthetische Innerlichkeit liegt auf der Hand. Ein wirkliches
Gegengewicht ist nicht vorhanden. Denn die Einsamkeit ist keins.
Es liegt auch nicht in dem spiter beschworenen freien Eros, denn
ein Julius kann nicht in einem Du aufgehen ohne das BewuBtsein,
was trage ich fiir eine Erweiterung davon? Die entleerte Wirklich-
keit wird nicht wie bei Novalis durch eine echte Innerlichkeit auf-
gewogen. Der eigentlich nihilistische Zug in Julius ist der der
BewulBtheit auch im hochsten Genuf}: «<Dennoch lauschte ich mit
kiihler Besonnenheit auf jeden leisen Zug der Freude, damit mir
auch nicht einer entschliipfe und eine Liicke in der Harmonie bleibe.
Ich genof3 nicht bloB, sondern ich fiihlte und genofl auch den
GenuB.» Das ist reiner Ausdruck nihilistischer Subjektivitét, fiir
die Menschen und Welt keinen andern Sinn mehr haben als den,
dem Ich Sensationen zu liefern. Das Ich selbst aber ist so arm, daf3
es Freude und Harmonie registrieren mull unter steter Kontrolle
des BewuBtseins. In ihm selbst liegt die Leere, aber keine Gegen-
wart mehr.

In diesem Zusammenhang muf3 man sich klarmachen, dal3 bei
Novalis und Schlegel die Subjektivitit {iberhaupt mit allen Attri-
buten Gottes ausgestattet wird. Wortlich findet sich die Bezeich-
nung des Menschen als allwissend, allméchtig, Messias, Offenbarung
im Fleische, ja sogar als Weltschépfer. Es liegt auf der Hand, daf
der Gottesbegriff selber dadurch ausgehohlt und entwertet wird.
(Zum Teil war dies auch das Danaergeschenk Fichtes an die
Romantik.) Man darf Novalis’ Abendmahlshymne als sprechendes
Zeugnis solcher Aushohlung des Géttlichen bezeichnen. Thr Zen-

470



trum ist das Sinnliche. Sie ist ein ins Theologische aufgehdhtes
Bacchanal. Wenn aber Gott schwindet und das menschliche Ich
zum Erben seiner Eigenschaften wird, so ist die Frage, was ge-
schieht, sobald Zweifel oder Ueberdrull an der nur immer sich
selbst ausstrahlenden und wieder empfangenden narziBhaften Sub-
jektivitdt sich anmelden. Die Gottheit ist entleert. Auf spekulativem
Wege ist sie so nicht wiederzugewinnen. Die Riickkehr zu ihr auf
dem Erweckungswege ironisiert Friedrich Schlegel selber an Jacobi
als einen «salto mortale in den Abgrund der gottlichen Barmherzig-
keit», als «<moralische débauche». Wird sich dann der Erbe Gottes,
der Mensch, im fortdauernden Selbstgenul3 selber fragwiirdig, so
ergibt sich von hier aus ein gerader Weg zum Nihilismus, das heil3t
zum Gefiihl der Sinnlosigkeit der Welt. Friedrich Schlegel hat mit
seiner spateren Konversion fiir sich beglaubigt, dafl er an diesem
Ende angekommen war. Novalis brauchte seines frithen Todes
wegen die Erfahrung nihilistischen Folgerungszwangs an sich nicht
mehr zu machen. Bei Schleiermacher waren die Spekulationen der
Athenaeumszeit ohnehin nicht echte Existenzanfechtungen, sondern
hauptsiachlich Bildungsexperimente. Damit ist der spekulative
Nihilismus der Frithromantik in keiner ihrer fithrenden Person-
lichkeiten voll zum Austrag gekommen. Aber er liegt trotzdem in
ihr als eine unmittelbare Ausschlagsmoglichkeit. Die eigentliche
Dichtung bestitigt das nicht nur hinterher, sondern bereits gleich-
zeitig und sogar vorher. Das ist schon beim jungen Tieck und
Wackenroder aufzuspiiren. Was bei Friedrich Schlegel noch «Idylle
vom MiiBBiggang» ist, wird bei ihnen zum Nihilismus der Zeitangst,
der aus dem Ueberdrull am selbstgenieBenden Miilliggang erwachst.
Das wird zu zeigen sein.

II. Der Nihilismus der Zeitangst bei Wackenroder und Tieck

Nihilismus als Lebensstimmung hat es apriori mit der Zeit zu
tun. Treffend hat von philosophischer Seite Walter Brocker in
einem Vortrag, den er «Im Strudel des Nihilismus» genannt hat,
diese Zeitbeziehung folgendermaflen formuliert: «Die beste Defi-
nition aber, die mir heute zu geben mdéglich scheint, ist die, da3
der Nihilismus der Zustand des Menschen ist: daB} fiir ihn im
Grunde alles langweilig ist.» «Zustand der Langeweile» ist fiir
Brocker gleichbedeutend mit dem, was Heidegger «Grundstim-
mung» nennt. Langeweile ist Zeitleere. Zeitleere aber ist begleitet
von Angst.

In einem bisher immer Wackenroder zugeschriebenen Stiick aus
den «Phantasien iiber die Kunst», dem «Fragment aus einem Briefe

471



Joseph Berglingers», findet sich folgendes: Berglinger, die aus den
«HerzensergieBungen» bekannte Gestalt des am Uebermalf} des Ge-
fithls zugrunde gehenden musikalischen Genies, wird auf einem
Sonntagsspaziergang in die allgemeine Freude an dem schonen
Sommertag hineingerissen. Aber der Abend bricht an: «Das Schau-
spiel der Welt war fiir diesen Tag zu Ende, meine Schauspieler
nach Hause gegangen... Denn Gott hatte die lichte, mit Sonne
geschmiickte Hilfte seines groBlen Mantels von der Erde hinweg-
gezogen ... und nun schliefen alle seine Geschopfe... Alles hatte
nun Waffenstillstand, um morgen von neuem wieder loszubrechen:
und so immerfort bis in die fernsten Nebel der Zeiten, wo wir kein
Ende absehen. Ach! Dieser unaufhorlich eintonige Wechsel der
Tausende von Tagen und Nichten — dalBl das ganze Leben des
Menschen und das ganze Leben des gesamten Weltkorpers nichts
ist als so ein unaufhorliches seltsames Brettspiel solcher weillen
und schwarzen Felder, wobei am Ende keiner gewinnt als der leidige
Tod — das konnte einem in manchen Stunden den Kopf verriicken.»
Dies ist genau das, was ich den Nihilismus der Zeitangst nannte
und was Brocker mit der auf die Zeit bezogenen Definition des
Nihilismus als Langeweile bezeichnet. Er ist die notwendige Folge
der unweigerlichen Selbstabnutzung der romantischen Subjek-
tivitat. Das Ich, mit der Verginglichkeit des einzigen Haltes, des
asthetischen Genusses, immer wieder in der Erfahrung konfron-
tiert, wird zwangsweise in eine nihilistische Zeitbeziehung versetzt.
In eine totale Zeitangst, in der das ode Einerlei eines unendlichen
Wechsels von erfiillten und enttiduschten Augenblicken den Sinn
des Daseins in Frage stellt. Das zeigt sich auch noch an anderer
Stelle bei Wackenroder in erschiitternder Weise, namlich in dem
wunderbaren morgenlandischen Mirchen von einem nackten Hei-
ligen. Hier ist die totale Zeitangst Grundstimmung einer dich-
terischen Gestalt geworden. Dieser sonderbare Heilige ist ihr
Opfer. Es wird von ihm gesagt, dal3 er <Tag und Nacht keine Ruhe
hatte, ihn diinkte immer, er hore unaufhorlich in seinen Ohren das
Rad der Zeit seinen sausenden Umschwung nehmen».

Dieses Rad der Zeit ist «fiirchterlich», es ist von der «gewaltigen
Angst» die Rede, die den Armen nie losldaBt. «Wie ein Wasserfall
von tausend und aber tausend briillenden Stromen, die vom Himmel
herunterstiirzten, sich ewig, ewig ohne augenblicklichen Stillstand,
ohne die Ruhe einer Sekunde, ergossen, so tonte es in seinen Ohren,
und alle seine Sinne waren machtig nur darauf hingewandt, seine
arbeitende Angst war immer mehr und mehr in den Strudel der
wilden Verwirrung ergriffen und hineingerissen . . .» In dieser Lage
kann der Heilige es nicht ertragen, da3 andere ruhig hin und wie-

472



der gehen und miteinander sprechen konnen. «Er zitterte vor
Heftigkeit und zeigte ihnen den unaufhaltsamen Umschwung des
ewigen Rades, das einformige, taktmaBige Fortsausen der Zeit; er
knirschte mit den Zahnen, daf} sie von dem Getriebe, in dem auch
sie verwickelt und fortgezogen wurden, nichts fiihlten und be-
merkten...» Wer so etwas erfinden kann, mull es erfahren haben.
Auch stimmt es ja genau zu der Zeitangst Joseph Berglingers.
Diese Zeitangst aber ist nichts als die existentielle Verdichtung der
nihilistischen Langeweile, Ausdruck des Schwundes jedes meta-
physischen Trostes, der Ausgeliefertheit des Ichs an eine diamo-
nische Ewigkeit, deren Kennzeichen die Einformigkeit des Ablaufs
ist. Der Nihilismus dieser Zeitangst liegt darin, dal} die Subjek-
tivitat nicht mehr der Zeit habhaft ist, sondern dal} die Zeit ihrer
habhaft ist. Dieses romantische Ich ist eine Beute der Zeit. Seine
Zeitlichkeit ist zugleich seine Vernichtung. In diesen Beispielen so
radikaler Zeitangst gibt es nun allerdings eine Erlosung: die Er-
losung durch die Kunst. Aber das ist in Wirklichkeit keine Durch-
brechung des Zirkels. Denn der kairos des kiinstlerischen Genusses
und Schaffens ist in Wackenroders Berglinger-Motiv allzu deut-
lich selber der Zeitlichkeit unterworfen. Der &sthetische Augen-
blick vermag hochstens den Zeitrhythmus zu gliedern, aber in
seiner Abnutzbarkeit, das heillt Verginglichkeit, und seinem Kon-
trast zur Lebenswirklichkeit das ewige Einerlei nur zu bestimmen
als eine Abfolge von Selbstgenull und um so tieferer Enttduschung,
die das Ich immer wieder der Erfahrung der Sinnlosigkeit aussetzt.

Das Offenbarwerden nihilistischer Konsequenzen bei Wacken-
roder (wenn wir es hier mit einem unverfialschten Wackenroder-
Stlick zu tun haben) ist ohne Zweifel der Wirkung Tiecks zuzu-
schreiben. Von den beiden Freunden war er der Partner, der durch
seine an Hofmannsthal erinnernde Friihreife schon alle Voraus-
setzungen fiir einen vorzeitigen Selbst- und Weltiiberdruf} in sich
trug. Als Primaner schon mitten im Literatengetriebe des dama-
ligen Berlin durch allzu frithe Auftriage veranlaBt, alle erdenk-
lichen Sensationen vorzeitig aus sich herauszuholen, war Tieck
schon ein vollkommener Routinier des Gefiihls in einem Alter, in
dem andere erst zu erwachen beginnen. Aller Register schauriger
und sentimentaler Motive kundig, wurde er von Ekel und Grauen
vor dem Leben und von Verzweiflung an der eigenen Lage im
Leben gepackt, und sein Anschlufl an die Romantik war nicht
arglos, sondern der eines todlich Versehrten, der Heilung in
einer Wundertinktur sucht (ein Begriff seines Wortschatzes).
Das Ergebnis dieser nihilistischen Verzweiflung, die an einem so
jungen Menschen um so ergreifender beriihrt, waren das erste aus-



weglose Schicksalsdrama der deutschen Literatur und der Brief-
roman «William Lovell». Tieck begann dies Werk als 19jihriger
und schlofl es vier Jahre spidter ab. Das heif3t vor der Zeit der
produktiven Gemeinsamkeit mit Wackenroder und vor Schlegels
«Lucinde». Aber hier ist auf ganz unspekulativer Grundlage
die Geschichte eines Spiegelmenschen bis zur bittersten Kon-
sequenz den spekulativen Friihromantikern schon vorweggenom-
men. William Lovell ist die Figur des Bewultseinsmenschen, der
in der Reflexion auf sich selbst und die Welt alles auflost. Sein
dulleres Schicksal, wie er vom Knaben zum Weltmann, als solcher
zum Verfiihrer und Spieler und schliefflich zum gewohnlichen Ver-
brecher wird, ist nur der Spiegel fiir sein Inneres. Nehmen wir
aber Lovells Ausgangspunkt, so sehen wir, daf} er als reiner roman-
tischer Schwirmer sein Leben beginnt. Als einer, der nach der
eigenen Formel von «siiler Schwermut» beherrscht wird. Und nun
findet sich schon hier das, was als nihilistische Seite der Julius-
gestalt in der «Lucinde» wahrzunehmen ist: Der im Genulf} siiler
Schwermut Befangene ist gar nicht echt befangen. Wie ein kiihler
Rechner fragt er: «Aber soll in dieser Sehnsucht nicht selbst ein
Gewinn fiir uns liegen?», und schon im Anfang heiflt es: «Ich be-
horchte in mir leise die wehmiitige Melodie meiner wechselnden
Gefiihle.» Das ist das Ich, das sich zum Weltmittelpunkt geworden
ist, indessen im Innersten selber leer ist. Daf dieser Jiingling spater
in Paris alle Schulen der Sinnlichkeit durchlduft, dabei immer
kilter und verzweifelter wird und zum absoluten Zyniker, braucht
wohl kaum zu iiberraschen. «Ob ich mit Worten oder Karten, Defi-
nitionen oder Wiirfeln oder Versen spiele, gilt das nicht alles
gleich?» Einen unzweideutigeren Ausdruck nihilistischer Grund-
stimmung kann es kaum geben. Denn dies ist die Sinnlosigkeit des
Lebens und der eigenen Stellung darin. Daf3 Tieck in seinem Lovell
auch das Denken und die Kunst in die allgemeine Sinnlosigkeit
einbezieht, gibt besonders zu denken.

Und bereits hier finden wir auch die Entwicklung des Zeit-
bewuBtseins zum folgerichtig nihilistischen. Zuerst vertuscht Lovell
sich die Leere der Zeit dadurch, daf} er die ganze Zeitwirklichkeit
in den Traumbereich versetzt und damit verfliichtigt. Dann be-
gegnen wir dem verzweifelten Versuch, eine Position zur Zeit im
Gedanken der Verianderung zu finden: «Veranderung ist die einzige
Art, wie wir die Zeit bemerken.» Darin liegen schon Zeitleere und
Langeweile. Und Lovell endet auch in dem dumpfen Bewuft-
sein, gerade dann durch die Zeit gerichtet zu sein, wenn er sie
krampfhaft auskosten, ja auspressen mochte im Genul3. Man sieht,
wie hier eine ttdliche Gefihrdung der Romantik sich schon in

474



ihrem Friihstadium und ganz unreflektiert entlarvt. Es fillt von
hier ein eigentiimliches Licht auf die Rolle der Liebe wie die der
Kunst in der Romantik. Sowohl die Berufung der Liebe in der
«Lucinde» wie die der Kunst in den <«HerzensergieBungen und
Phantasien» konnen dann als krampfhaftes Umgehen der letzten
nihilistischen Konsequenzen erscheinen, die der junge Tieck in-
dessen schon gezogen hatte (weil er auch als Person das Aesthe-
tische zu friith erfahren und abgenutzt hatte, um es noch zur Gott
ersetzenden Idee zu stilisieren. Wir erkennen nun die Herkunft
des Nihilismus der Zeitangst im «morgenlandischen Mirchen» und
im Berglinger-Brief. Sie ist vom Geiste des «Lovell> und ohne
Zweifel der urspriinglich argloseren Kunstbegeisterung Wacken-
roders durch Tieck zugesetzt. Indessen bedeutet sie nichts als den
offenen Ausdruck unbewuBterer Aengste, die iiberhaupt der Er-
hebung der Kunst zum Heiligtum in der Romantik zugrunde liegen.
Vermutlich ist auch Schellings Kunstphilosophie hiervon nicht
auszunehmen. In der Dichtung ist es sichtbarer, weil hier die Er-
fahrung der Abnutzbarkeit auch des Aesthetischen immer wieder
durchbricht und damit dem wvollkommenen Nihilismus die Tiire
offnet. LieBe sich das doch sogar an Tiecks «Sternbald» zeigen,
dem Malerroman, der als letztes Zeugnis den verzweifelten Ver-
such Tiecks anzeigt, sich an Wackenroders Kunstbegeisterung einen
neuen innern Halt gegen die Entleerung der Welt zu verschaffen.
Aber auch im «Sternbald» findet sich der Schiiler Diirers und
Lucas v. Leydens schliefllich in Italien in der Lage, auch den ein-
zigen Lebensinhalt, die Kunst, als Sinn in Frage stellen zu miissen.

III. Nihilistische Zersetzung des Menschen in der
‘ jiingeren Romantik

Dall Tieck nur etwas in der romantischen Grundstimmung
Beschlossenes besonders deutlich verrit, kann man an der Gestal-
tenwelt der romantischen Prosadichtung erkennen. Niemals vor-
her und auch nachher vielleicht nur innerhalb unserer eigenen
Epoche ist eine so verriterische Fiille von nihilistischen Existenz-
moglichkeiten in der deutschen Dichtung erfunden und gestaltet
worden wie in der Romantik. Auch Jean Paul formt gleichzeitig
mit Tieck-Wackenroders «Phantasien» im «Titan» die Gestalt des
Roquairol, des zugleich glilhenden und eiskalten Schauspielers
des Daseins, dessen Mitte die Zeitleere, die Langeweile ist, und
der folgerichtig auch mit seinem und seiner Nichsten Leben

475



ein frevlerisches Spiel treibt, das zum Untergange fiihrt. Nach
dem <«Lovell» die geschlossenste Erfindung nihilistischer Existenz.
Von der Lucinde und vom Lovell fiihrt eine Linie zu Bren-
tanos «Godwi», wo die Vatergestalt geradezu eine Wieder-
holung der Lovell-Existenz ist, die des Sohnes und des Dich-
ters Maria (Brentano selber) Synthesen aus dem Julius der
«Lucinde», Lovell, Berglinger und Sternbald. Der Nihilismus
der Zeitangst zieht sich auf diesem Wege zum Bewulltsein einer
dumpfen Ausgeliefertheit an ein unentrinnbares und erbarmungs-
loses Schicksal zusammen, das die Erfahrung der Unzulinglichkeit
des dsthetischen Haltes der Kunst, die immer haufiger die ihr Ver-
fallenen zerstort, gleichsam zu erkldren hat. Der reinste Ausdruck
dieser Entwicklung wird dann die Dichtung E.T. A. Hoffmanns.
Seine Figuren des Kapellmeisters Kreisler oder des Bruder
Medardus in den «Elixieren des Teufels» setzen iiber die nihili-
stische Angefochtenheit Berglingers und Sternbalds durch die
Kunst eine dumpfe Ausgeliefertheit an ein Schicksal, in der auch
die menschliche Freiheit ihren Sinn verliert. Diese Genies sind
nicht mehr von Apoll geschlagen, sondern von einer damonischen
Macht, die ihre Zeitlichkeit vorherbestimmt, die Romanfigur
manchmal wie ein Netz umspinnt. Der letzte grofle Vertreter dieses
Typs ist wohl noch Morikes «Maler Nolten». Und eine Zeitlang
wird auch das Drama geradezu beherrscht vom Gedanken der
Vernichtung jedes menschlichen Sinnes in der Welt. Ich meine die
beriichtigte Gattung der romantischen Schicksalstragodie. Sie ist
ein konsequentes Ergebnis der totalen Entleerung der Welt.

Ein symbolischer Ausdruck der geheimen Weltangst, die hinter
der romantischen Apotheose der Kunst als Sicherung vor den
letzten nihilistischen Konsequenzen steckt, sind auch die Motive
des Doppelgingers und der Automate. Sie gehoren wie das des
sich selbst verzehrenden Genies zu den Formen, die die nihili-
stische Angefochtenheit der Romantik hervorgetrieben hat. Auch
hier darf man sich als auf den wohl bekanntesten Bereich auf das
Werk E.T. A.Hoffmanns beziehen. Man denke an die Rolle des
«Briiderleins», des Grafen Viktorin in den «Elixieren des Teufels».
Er ist der Doppelginger des Medardus, der ihm immer wieder —
und bezeichnenderweise gerade in Augenblicken der Entschei-
dung — begegnet und ihm seine Entscheidung abnimmt, indem er
sie ihm vormacht. Auch dies ist Ausdruck der Sinnlosigkeit des
menschlichen Daseins, Symbol seiner Verfallenheit. Der Mensch,
der sich selber im Doppelginger immer wieder begegnet, findet
sich auf eine besonders zynische Weise von einem didmonischen
Schicksal in der Welt entmachtet und entrechtet. Er weif3 sich

476



iiberfliissig. Er weif sich von sich selber verfolgt. So ist das Doppel-
gangermotiv eines der komprimiertesten Symbole nihilistischer
Weltangst. Das Bild des abgelosten Schattens, wie es aus Chamissos
«Peter Schlemihl» bekannt ist, ist nur eine Variante dieses Kom-
plexes. Und nicht anders verhilt es sich mit dem der Automate,
flir das die Romantik ein so verdichtiges Interesse entwickelt. Das
Ich, das sich selbst vollkommen sinn- und heimatlos in der Welt
vorkommen mul}, wenn es sich selber schon darin vorfindet, zeigt
seinen tiefsten Zweifel an sich selbst vielleicht in dem verrite-
rischen Genuf}, den es daran findet, sich selbst in einer mecha-
nischen Nachkonstruktion zu begegnen. Zwar empfindet es diese
noch als ddamonisch oder als Damonenwerk, aber in das geheime
Grauen mischt sich das verzweifelte Rechnen mit der Moglich-
keit, ersetzbar zu sein. Dies ist nur eine andere Form des Zweifels
am Sinn des Menschen und der Welt, als sie sich im Doppelgianger-
motiv offenbart. Auch sie macht den Menschen in der letzten Kon-
sequenz heimat-, sinn- und rechtlos im Dasein. Ein weiterer Schritt
auf diesem Wege ist iibrigens die Ueberfiithrung des menschlichen
Ichs selber in das mechanische. Und es ist bezeichnend, daf3 dieser
Prozef} nicht etwa der Dichtung des aufkommenden materialisti-
schen Zeitalters zuzuschreiben ist, sondern mitten in diesen Zu-
sammenhingen der Romantik selber seinen Ort hat. Schon im
Peter-Schlemihl-Motiv begegnet er, wo der Schatten wie ein Klei-
dungsstiick «anzupassen» oder <«aufzurollen» ist. Und eine grol3-
artige Versinnbildlichung hat dies Motiv noch einmal in der Spéat-
romantik gefunden, in Wilhelm Hauffs Mirchennovelle «Das kalte
Herz». Denkt man daran, welcher Mittelpunktsbegriff der Sub-
jektivitat das «Herz» etwa in der Sprache des Novalis ist, so er-
schrickt man beim Gedanken der bloBen Moglichkeit der mecha-
nischen Austauschbarkeit des Innersten im Menschen gegen ein
lebloses Kristall, mag es sich immerhin auch nur um ein sinnbild-
liches Mirchen handeln. Der Vorstof3 nur in diese Moglichkeit ist
ein Akt der seit E.T. A. Hoffmann ganz offenbaren nihilistischen
Zersetzung der Subjektivitat.

Kein Wunder, dall besonders in der Lyrik die Schwermut eine
solche Rolle spielt. Die Schwermut ist nicht nur als Vertiefung
und Verinnerlichung anzusprechen. In ihr verdichtet sich haufig
vielmehr auf erschiitterndste Weise die Ausweglosigkeit nihilisti-
scher Anfechtung. Wie weit sie reicht, braucht man nicht nur an
bewulBlt atheistischen Beispielen wie Lenau sich zu vergegenwér-
tigen. Man kann sie auch da bis zum offen Nihilistischen getrieben
sehen, wo Glauben und Liebeswille noch als Gegengewicht zur
Verfiigung stehen. Ein Beispiel:

4717



«Tief in diistre Trauer hingesunken / SaB ich briitend iiber mir
allein. / Zehrend an des Lebens letztem Funken; / Niemand ahnte
meines Herzens Pein. / Was sich still und langsam nur noch in
mir regte, / Ohne Hoffnung sterbend sich nur noch bewegte: /
Schwarz und schwirzer sich / In den Busen schlich / Der Ver-
nichtung Grausen, Holle! Die Gewalt, / Die du grinsend zeigst
an jeder Erdgestalt.» Das Ich, das in dieses hoffnungslose Bewul3t-
sein des Nichts geworfen ist, sucht sich dann im vergeblichen
Anlauf in der Vergegenwartigung der Geliebten und der Lust
des Lebens zu fangen. Die Moglichkeit, dal3 auch diese hinfillig
sind, preBt ihm weitere erschiitternde Verse aus: «Bodenlos der
Abgrund, keiner Lebenslust / Schwichster Funken iibrig in der
oden Brust.» Und dann: «Wozu bin ich denn gemacht? — Daf3
ich vergeh, / Und im Leben schaudernd nur den Abgrund seh?»
Das Gedicht findet schlieflich doch iiber Gott und die Geliebte
zur Welt zuriick, aber eben auf dem Wege des von Friedrich
Schlegel ironisierten salto mortale. Was es aber in seiner ersten
Halfte an nihilistscher Hoffnungslosigkeit und Existenzangst er-
fahrt, das kann auch im Wortschatz kaum von einem modernen
Nihilisten iibertroffen werden. («Ohne Hoffnung», «Der Vernich-
tung Grausen», «kalt und tot mein Sinn, bodenlos der Abgrund»,
«wozu bin ich denn gemacht? daf3 ich vergeh und im Leben schau-
dernd nur den Abgrund seh».) Sogar die Anfechtung, das Leben
fortzuwerfen, fehlt nicht. Nun aber darf verraten werden, dafl das
Gedicht von niemand anderem als Philipp Otto Runge ist. Es zeigt
sich gerade daran, worauf hier am Anfang verwiesen wurde: wie
nahe Null und Unendlich, Nihilismus und Frommigkeit beiein-
anderliegen und dal} eines aus dem andern wie ein Funke heraus-
schlagen kann. Uebrigens zeigt sich hier wie bei Novalis auch der
Zusammenhang zwischen dem Vernichtungsgefiihl des Pietismus
und dem VernichtungsbewuBtsein der romantischen Schwermut,
die unter dem Zeichen tieferer Weltangst steht.

IV. Weltanschaulicher Nihilismus
in den «Nachtwachen von Bonaventura»

So braucht es schlie8lich auch nicht zu verwundern, da3 das,
was wir als Anlage, Gefahr oder gelegentlichen Verzweiflungs-
ausbruch in so vielen Werken und Motiven der Friih- wie der
Spatromantik wahrnahmen, sich auch einmal ganz offen in einem
nihilistischen Gesamtkunstwerk niedergeschlagen hat. Es sind dies
die «Nachtwachen von Bonaventura» (einem bis heute nicht er-

478



hellten Pseudonym). Auf den langen Streit um den Verfasser soll
hier nicht eingegangen werden. Aber sei es nun Schelling selber,
der die Verfasserschaft nie in Abrede gestellt hat, oder Gottlob
Wetzel, der sonst zweitrangige Literat, der sie nie in Anspruch
genommen hat, so lange er lebte: dieses Prosanachtstiick ist eines
der groBten dichterischen Werke der Romantik. Und schon dieses
Ranges wegen diirfte es interessant genug sein, festzustellen, daf
es ein nihilistisches Gesamtkunstwerk ist, neben dem «Lovell» das
reinste dieser Art. Ganz anders als der «Lovell» iibrigens, mit dem
die Reihe der romantischen roués des Gefiihls beginnt. Die innere
Form ist hier vielmehr die der Ironie. Das schon schliefit die
«Nachtwachen» an die spekulativen Friithromantiker an. Denn die
Ironie ist total im Sinne der Athenaeumsfragmente und 148t nichts
unangetastet, auch die Romantik selber nicht, die sie ebenso wie
andere Werte erbarmungslos parodiert. Hochst spannend aber ist
nun, in welcher Offenheit hier das Fazit gezogen wird. Die Grund-
form der «Nachtwachen», die zeitlich etwa in der Mitte zwischen
der Jenenser Romantik und dem ersten literarischen Auftreten
E.T. A. Hoffmanns liegen, ist die des Tagebuchs. In einer Reihe
von sechzehn «Nachtwachen», die Johannes Kreuzgang aufge-
zeichnet hat. Findelkind — daher sein Name —, Schauspieler,
Binkelsinger, schlieBlich Nachtwichter, entfaltet der Schrei-
bende nach riickwirts seine Lebensgeschichte in steter Mischung
mit Triumen, Reflexionen und gegenwirtigen Erlebnissen seines
Amtes. Wir haben in dieser Figur die groBartigste und kon-
sequenteste Verkorperung des Narrenmotivs in der Romantik
vor uns, der an Rang in der deutschen Ueberlieferung nur
Grimmelshausens «Simplicissimus» gleichkommen diirfte. Der
tiefsinnige Narr Shakespearescher oder auch Cervantesscher
Herkunft war fiir die Romantik iiberhaupt die Figur der Um-
wertung aller Werte in der Ironie. Fast immer, bei Tieck, bei
Arnim, bei Brentano bis hin zu Biichners Valerio in «Leonce
und Lena» verkorpert der Narr dichterisch die ironische Ver-
legung der eigentlichen menschlichen Wirklichkeit in den Be-
reich des auBerbiirgerlichen Daseins, in den Bereich des schipfe-
rischen Spiels der (anscheinenden) Unvernunft mit der Vernunft.
Das Narrenbild ist damit zugleich eine sinnbildliche Variante des
romantischen Kiinstlerbildes, zu dem ja das Motiv des Wahn-
sinnes und der Verriickung untrennbar gehort. Gerade aber in
dieser reinen Form der Vertauschung der Werte — denn der
Narr ist nur fiir den Philister unverniinftig, fiir den Romantiker
aber Verkorperung von Tiefsinn und Genie — ist der Narr auch
Symptom des romantischen Nihilismus, dem hier nachgefragt wird.

479



Seine Existenz ist, anders als bei Grimmelshausen, sozusagen Anti-
Existenz. Sie bildet sich aus den Gegensitzen zum Biirgerlichen,
zum Kleinlichen, Begrenzten, Normalen, Ordentlichen. Thre Posi-
tion kann héchstens in der Freiheit des phantastischen Daseins
liegen, das aber zugleich Unverbindlichkeit nach allen Seiten hin
ist. Daher kann der Narr nur Gegensitze vertreten, indem er sich
tiber alles lustig macht mit dem Willen, es ad absurdum zu fiihren.
Aber er kann nicht auf Inhalte verweisen. Denn das wiirde seinen
Charakter durchbrechen, da er ja mit diesen Inhalten etwas ernst
nehmen miilite. (Der Kiinstler, als Narr gesehen, nimmt seine Kunst
nur allzu ernst und geht daran zugrunde.) Genau so verhalt es
sich nun mit der Selbstbiographie des Nachtwichternarren. Hier
ist die Parodierung der Welt weiter und folgerichtiger vorgetrieben
als irgendwo anders in der Romantik. Ueberlegt man sich, was alles
parodiert wird: romantische Form, nimlich die absichtliche Ver-
wirrung, die die Romantik von Jean Paul hat und die die zeitliche
Reihenfolge der Handlung durcheinanderwirft — romantische
Motive wie die des Nachtwandlers, des Teufels, des Automaten;
romantische Sentimentalitét, poetisches Pathos iiberhaupt, biirger-
liche Literatur, Ehe, Rechtsverhiltnisse, Staat und Kirche: dann
bleibt eigentlich wenig mehr iibrig. Es bleibt iibrig der offensicht-
liche Respekt gegeniiber der Eindeutigkeit des Freigeistes und des
Kriegsmannes, im Kiinstlerischen die Hochschitzung der Musik.
Im {iibrigen finden wir in der achten Nachtwache ganz allgemein
einen ironischen Absagebrief an das Leben (gefolgt von dem Pro-
log des Hanswurstes zu der Tragodie: der Mensch) und in der
zwolften Nachtwache eine nicht minder ironische Apologie des
Lebens. Wir finden uns also in einem Bereich radikaler Entwertung,
einer bitteren Satire auf das Leben und in ihm auf die «Tragodie:
der Mensch». Dal} in Wahn und Traum sich die eigentliche Wirklich-
keit verberge, ist barock, wie denn die Beziehung der Nachtwachen
zum Barock iiberhaupt auf der Hand liegt: zu Grimmelshausen
wie zu Jacob Bohme. Aber wo im Barock mindestens noch ein
mystisches Gottesverhiltnis das Vakuum fiillt, sehen wir hier offen-
sichtlichen Atheismus und unter dem Scherbenberg kaum mehr
als das unangetastete Bild des Freigeistes. Kein Wunder, daf Varn-
hagen in seinem Tagebuch notierte: «Ich lese den Roman von
Schelling, ,Nachtwachen von Bonaventura‘, und habe ganz den Ein-
druck davon, als ldse ich ein Buch des jungen Deutschland.» In
der Tat, dieser Eindruck ist nicht so unrichtig, wenn man auf den
fiir eine Weltanschauung verbleibenden Rest hinsieht. Und doch
ist das Buch 1804 (1805) erschienen, in der hohen Zeit der Roman-
tik, aus ihrer Mitte heraus und in der dichterischen Form eines

480



ihrer geschlossensten Zeugnisse. Und in dieser seiner geschicht-
lichen Bedeutung lduft dies Werk wortlich in das «Nichts» aus.
Die phantastische letzte Nachtwache zeigt den Nachtwichter im
ndchtlichen Dom, bemiiht, seinen nie gesehenen Vater wenigstens
noch im Zerfall im Sarge zu erblicken. Bevor er den Deckel hebt,
hilt er einen Monolog iiber die Verginglichkeit, der in die Worte
auslduft: «Ich will ergrimmt in das Nichts schauen und Bruder-
schaft mit ihm machen .. .» Dies konnte noch titanischer Trotz sein,
in dem sich gerade die Freiheit bezeugte. Aber dann geht es weiter:
«Ich war jetzt stark und wild genug, den Deckel zu heben, ob ich
gleich fiihlte, dall dieser Grimm und Zorn, wie alles tibrige, auch
mit zum Nichts gehore.» Und als der Deckel sich auftut und den
alten Alchimisten unverwest zeigt, aber mit zum Gebet gefalteten
Hinden, bricht der Sohn in eine mehr als atheistische, in eine voll-
kommen nihilistische Zornrede aus: «O wie sie alle nach Licht
wimmern und nach einem groflen Herzen iiber den Wolken...
Wimmert nicht lianger... diese Myriaden von Welten sausen in
allen ihren Himmeln nur durch die gigantische Naturkraft und
diese schreckliche Gebirerin, die alles und sich selbst mitgeboren
hat, hat kein Herz in der eigenen Brust, sondern formt nur kleine
zum Zeitvertreib, die sie umher verteilt.»

Ist die herzlose «schreckliche Gebarerin», die «<zum Zeitvertreib»
kleine Herzen wahllos «umher verteilt» aber eigentlich etwas an-
deres, als was Nietzsches nihilistisches Gedicht auszusagen hat?:
«Weltrad das rollende / Streift Ziel auf Ziel: / Not — nennt’s der
Grollende, / Der Narr nennt’s Spiel! / Welt-Spiel das herrische, /
Mischt Sein und Schein: — / Das Ewig-Narrische / Mischt uns
hinein!...» Und da der Nachtwichter Bonaventuras mit Nietzsche
den Gedanken teilt, daB} Gott tot sei und ein Schicksal ohne Herz
und Sinn. die Bedingung der Wirklichkeit, zieht er auch fiir sich
eine dhnliche Konsequenz, wie sie nach ihm die Nihilisten Nietzsche
und Ernst Jiinger, unsern Tagen niher, gezogen haben: «Ich will
nicht lieben und recht kalt und starr bleiben, um womoglich dazu
lachen zu konnen, wenn die Riesenhand auch mich zerdriickt.»
Und so wird man die «<Nachtwachen» als den unverhohlensten Aus-
druck der nihilistischen Seite der hohen Romantik nehmen miissen.
Der Nihilismus ist hier nicht eigentlich spekulativ. Er ist auch nicht
existentiell in der Lebensform des Helden oder der Sinnbildlich-
keit des Motivs beschlossen. Er ist hier sozusagen programmatisch
da. Und das in einem Werk, dessen Abstammung aus der Jenaer
Romantik unbestritten ist, wen man auch als Verfasser ansehen
moge. Dies miillte als Abschlu3 dessen, was hier iiber das Thema
Nihilismus der Romantik zur Ueberlegung gestellt wurde, zu den-

31 _ 481



ken geben. Wachst hier doch bewuBter Nihilismus aus der Mitte
romantischen Lebensgefiihls und in reiner romantischer Form.
Wenn dies alles aber moglich war, so hitte der von Hal} und ver-
borgener Liebe zugleich bestimmte Scharfblick Kierkegaards und
Nietzsches friihzeitig diese Seite der Romantik richtig erkannt, die
uns Heutigen durch prekire geschichtliche Erfahrungen sich mehr
erschlossen hat als durch die Romantikdeutung der Literatur-
wissenschaft. Dieser bleibt, wie hier vielleicht deutlich gemacht
werden konnte, auf diesem Felde noch vieles zu leisten. Sie wird
sich dabei nicht mit etwas Antiquarischem zu befassen haben. Die
Anfechtung unserer Zeit da zu erkennen, wo sie ihren fragwiir-
digen Siegeslauf in der deutschen Geistesgeschichte antritt, ist
keine nur historische Angelegenheit: tua res agitur.!

1 Vortrag, gehalten vor der Freistudentenschaft der Universitdt Bern
am 5. November 1953.

482



	Nihilismus der Romantik

