
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Herders Weltbürgertum : zu Herders 150. Todestag am 18. Dezember

Autor: Uhde-Bernays, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758737

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HERDERS WELTBÜRGERTUM

Zu Herders 150. Todestag am 18. Dezember

Von Hermann Uhde-Bernays

Daß im Jubiläumsjahre Goethes auch seine Freunde mit ihm
oder neben ihm von den Scheinwerfern der repräsentativen
Verehrung getroffen werden würden, hatte niemand erwartet. An der
Seite des größten deutschen Dichters durften bei diesem Anlaß
keine anderen, gleich ihm in den Areopag der «Weltliteratur»
aufgenommenen Personen erscheinen, damit der Glanz der Unsterblichkeit

und des Nachruhms nicht etwa eine Einbuße erfahre wie
hundert Jahre vorher, als Schiller triumphierte, weil dem Bürger-
tume des Zeitalters der deutschen Revolution Max und Thekla
besser gefielen als Faust und Gretchen oder Tasso und die
Prinzessin Leonore. Wohl ist der Kreis, der sich einst um Goethe
geschlossen und durch zunehmende Verbindung mit Angehörigen
vieler Nationalitäten fast ins Unermeßliche erweitert hatte,
gebührend beachtet worden, aber nicht immer zum Vorteil der um
den leuchtenden Mittelpunkt in ihm Versammelten. Mit geziemender

Aufmerksamkeit sind die Frauen, die des jugendlichen wie des
alternden Meisters Herz und Sinne ergriffen, zum Aufrufe
gekommen. Auch der Herzog Karl August, sein Hof, die zahlreichen
gelehrten und ungelehrten Trabanten an den Ufern der Ilm, der
Spree und in allen Ländern der Erde, wo der Name Goethes
erklang, schritten in einem langen Zuge huldigend an seinem Denkmal

vorüber, flüchtig gestreift von den Blicken der Teilnehmer an
den festlichen Schauspielen des 28. August 1949.

An diesem Umstand ist nichts zu bemäkeln. Nachdem die Reden
verhallten und die Glocken ausgeläutet haben, die zu Ehren unseres
Johann Wolfgang vor vier Jahren eine vernehmliche Sprache
geredet, muß es gestattet sein, sich wieder mehr mit den «getreuen
Weggenossen», den trefflichen, würdigen Begleitern Goethes zu
beschäftigen und sich unter ihnen namentlich einem Mann aus
allgemeinen und besonderen, in der Gegenwart zu erneuter Anerkennung

auffordernden Gründen, dankbar zu nähern, der trotz mancher

bedenklicher Klippen seines Charakters niemals Goethes

451



Freundschaft einbüßte: Herder. Wenn die Begriffe eines
Weltbürgertums und einer Weltliteratur immerfort in Beziehung auf
Goethe betont werden, sollte man nicht vergessen, daß es Herder
war, der sie wenn auch nicht allein aufgestellt, aber mit lauter
Stimme verkündet, durch seine Schriften bekannt gemacht und zu
einer überzeugenden Geltung gebracht hat. Und er ist recht eigentlich

der erste große deutsche Weltbürger gewesen, der als ein
Wortführer seiner Nation, deren Stärke und deren Schwäche er
nach der geistigen wie nach der politischen Seite schon frühzeitig
erkannte, nicht einen äußerlichen Kosmopolitismus als Vorbild
empfahl, sondern gegenseitige Achtung und unbedingte
Gleichberechtigung aller Völker mit warmherziger, wahrhaft humaner
Gesinnung anforderte.

Herder ist stets — mit Recht oder Unrecht, darf füglich
unentschieden bleiben — in den Literaturgeschichten eingehend behandelt,

selten jedoch anders als mit einer kühlen Zurückhaltung
betrachtet worden. Dabei wurde zwar keineswegs übersehen, daß
er weniger durch die Anschaulichkeit als durch die pädagogische
Wirkung seiner Bücher, ähnlich wie Winckelmann, einen mächtigen

Einfluß auf seine Zeit und den sich ihr anschließenden
historischen Verlauf ausübte, aber doch zumeist unterschätzt, wie stark,
oder vielmehr wie nachhaltig dieser Einfluß sich sogleich bewährte.
Manche unerfreuliche Begebenheiten seines Lebens, zwingende
Bedenken gegenüber der literarischen Tätigkeit, mit der er sich
nach seinen entsagungsvollen Worten «nicht einen einzigen Platz
auf seinem eigenen Felde nach der Regel ausgebaut hatte», gaben
Anlaß, ihn und sein Werk einer strengeren Kritik zu unterwerfen.
Nach der zweibändigen Biographie von Rudolf Haym und der
kleinen Schilderung von Eugen Kühnemann, die schon vor einem
halben Jahrhundert vorlagen, ist keine ausführliche Darstellung
verfaßt worden, die Herders Persönlichkeit und ihre Bedeutung
mit einer gerechten und objektiven Prüfung entwicklungsgeschichtlich

und geistesgeschichtlich nach den gerade heute zu ernster
Vertiefung in ihre Bestimmung mahnenden Gesetzen seiner
christlichhumanistischen Weltanschauung hätte wiedererwecken können.
Wohl haben Hettner, Scherer und Dilthey die Bahn geebnet, auf
der mit bedächtigen Schritten sicher zu wandeln möglich wäre, und
ein jüngerer Denker und Dichter, Rudolf Borchardt, hat nicht
gezögert, sich feierlich zu ihm zu bekennen. Vielleicht sind erst
jetzt alle Voraussetzungen gegeben, um ihn in dem vollen Umfange
seiner Bemühungen um Völkerfrieden und Völkerversöhnung
höher als früher einzuschätzen. Ein verschollener, erst kürzlich
aufgefundener Aufsatz Karl Hillebrands aus dem Jahre 1872, der

452



die meisterliche Befähigung dieses Schriftstellers für die im Essay
auf objektivem Wissen aufgebaute subjektive Behandlung eines
Themas abermals bestätigt, enthält dagegen bereits mit einer klaren
Wahrnehmung öfters Hinweise auf wesentliche Vorzüge Herders,
die man sonst hervorzuheben nicht für nötig hielt. Hillebrands
offenkundiger Wunsch, Herder sogar zu einem Ahnherrn seiner
eigenen weltbürgerlichen Interessen zu erheben, und die Beweise,
die er aus den Schriften und Briefen des «Apostels der Humanität»
herbeiholt, um seine Meinung zu bekräftigen, führen in eine Richtung,

die, ein wenig abseits gelegen, wenn wir nur ihr folgen und
nur ihr treu bleiben, ohne Rücksicht zu nehmen auf alle andern
Elemente, aus welchen sich Herders Eigenschaften und ihre Grenzen

zusammensetzen, eine überraschende Ergänzung zu dem Bilde
vermittelt, das wir bisher von Herder zu sehen gewohnt waren.
Hillebrand gibt uns einen nicht mißzuverstehenden Wink, in Herders

Werken die Kapitel aufzusuchen, wo er mit einer visionären
Sehkraft ausgestattet in die Zukunft blickt und Fragen erörtert,
die einstens in der Morgenröte der Französischen Revolution einen
freudigen Widerhall hervorriefen, nachher kaum mehr gestellt
wurden und heute nach den schlimmen Erfahrungen, die unsere
Generation gemacht hat, abermals eine endgültige Entscheidung
begehren. Kosmopolitismus und Antisemitismus: diese beiden Fragen,

die unaufhörlich in der Presse, in politischen Verhandlungen
und privaten Unterredungen Gegenstände auch einer in kultureller
Hinsicht heftigen Aussprache geworden sind und für geraume Zeit
bleiben werden, wurden schon von Herder mit der nämlichen
problematischen Ueberlegung, die jetzt ebenfalls vorherrscht,
aufgeworfen, durchdacht und einer praktischen Lösung entgegengeführt.
Der Idealismus, die Ruhe und die Mäßigung, die seine Ausführungen

tragen, sein feuriger Eifer im Kampfe für eine gute Sache,
die männliche Haltung seines Appells an das Ehrgefühl und den
Anstand seiner Mitmenschen zeichnen Herders fortschrittliche
Geistesbildung bewunderungswürdig aus. Von Karl Hillebrand
geleitet, wenden wir uns ihm und seinen Aussprüchen zu.

Nach drei Seiten gerichtete, in einem engen Zusammenhange
befindliche, mehr durch Veranlagung und innerliches Gefühl als
durch Erziehung und philosophische Belehrung, mehr mit
glücklichem Instinkt als mit scharfem Verstände von ihm erlangte Kenntnisse

hatten, von historischen, ethischen, idealistischen
Gesichtpunkten ausgehend, dem jungen Theologen Herder das Gerüst seiner
geistigen Lebensarbeit geschaffen, von dem er, wechselnden
Stimmungen öfters zu unterliegen genötigt und doch kaum jemals in
seinen grundsätzlichen Ansichten erschüttert, voller Hoffnung auf

453



die Welt zu seinen Füßen herabschaute. Schon in Riga war der
Inhalt einer Festschrift «Haben wir noch jetzt das Publikum und
Vaterland der Alten?» ein vermutlich auch von Erinnerungen an den
Siebenjährigen Krieg angeregter Aufruf zur uneigennützigen, aber
niemals blinden Aufopferung für das Vaterland gewesen. Soeben
zwanzig Jahre alt geworden, wollte er öffentlich, an einer Stelle
in den baltischen Provinzen des russischen Reiches, wo die
deutschen Sitten noch das Uebergewicht besaßen, ein Bekenntnis
ablegen, das er kurz nachher, in den «Fragmenten über die neuere
deutsche Literatur» und in den «Kritischen Wäldern» wiederholte.
Haym hat Herders damaligen Zustand treffend gekennzeichnet:
«Es war ein idealer, zunächst nur auf geistige Güter gerichteter
Patriotismus, und es ist charakteristisch, wie sich infolgedessen im
Munde des Deutschen sogar das Wort Patriotismus seines
ursprünglichen Inhalts entledigt und zu der Bedeutung einer
begeisterten Hingabe an das geistig Wertvolle überhaupt verflüchtigt.»
In den Fragmenten stellt Herder den «Patriotismus des Christen
für seine Religion» dem «Patriotismus des Juden für sein Volk»
gegenüber. Er fordert, gerade aus Patriotismus, aus dem «Gefühl
für meine Muttersprache» eine deutsche Literaturgeschichte, eine
deutsche Homerübersetzung und deutsche Charaktere auf dem
Komödientheater, Wünsche, die durch Lessings «Minna von
Barnhelm» und Johann Heinrich Voß erfüllt wurden.

Wie sehr er den Ueberzeugungen seiner Jugend treu geblieben
war, zeigte Herder nach dreißig Jahren, als er, diesmal unter dem
Eindruck des Ausbruchs der Französischen Revolution, seine Sammlung

der «Briefe zur Beförderung der Humanität» veröffentlichte
und die aus Riga stammende Festschrift, weit eingehender und
unter Einschließung der Hebräer vervollständigt, in einer
veränderten Form zum Ausgangspunkt einer langen Reihe von
Betrachtungen nahm. In der fünften Sammlung, welche auf die alte
Abhandlung zurückgreift, tritt Herder im moralischen Sinne als
Patriot auf, und auf Grund seiner Aeußerungen über den Begriff
des Vaterlandes ist er nach «Art und Grad» seiner Vaterlandsliebe
bemessen und gerühmt oder getadelt worden. Zwei nach seiner
Gewohnheit nochmals in kurze, die jeweilige These aufs genaueste
präzisierende Stücke eingeteilte Abschnitte, «Verderbliche Grundsätze

der Völker- und Kriegsgeschichte» und «Zinn ewigen Frieden»

enthalten den Kern seiner pazifistischen Ermahnungen. Indem
er sich der fingierten Erzählung einer Begebenheit unter den von
ihm mit Vorliebe als gutes Beispiel herangezogenen «Wilden»
bedient und eine «Friedensfrau» aus dem Stamme der Irokesen
sprechen läßt, die «Friedensgesinnungen» einzuflößen berufen ist,

454



gibt er seinen Lehren in sieben «Gesinnungen» Ausdruck. Er
beginnt: «Kann es einen abscheulicheren Anblick für ein höheres
Wesen geben als zwei einander gegenüberstehende Menschenheere,

die unbeleidigt einander morden? Alle edeln Menschen sollten

diese Gesinnung mit warmem Menschengefühl ausbreiten,
damit das fürchterliche Wort Krieg den Menschen verhaßt werde.»
Die zweite Gesinnung trägt die bezeichnende Ueberschrift
«Verminderte Achtung gegen den Heldenruhm». Die vierte «Getäuschter

Patriotismus» und die fünfte «Gefühl der Billigkeit gegen
andere Nationen» geben nach den vorhergegangenen abweisenden
Grundgedanken Vorschläge zur Besserung an und zeigen Herders
schönste Eigenschaften ' als Prediger wahrer Humanität in einem
hellen Glanz. Goldene, unwiderlegbare Worte der Menschenliebe
und der Frömmigkeit, gleich Bibelsprüchen knapp zusammengefaßt,

werden von einem universalen Geiste, dessen prophetischem
Blick sich der Zusammenhang von Natur und Geschichte enthüllt
hatte, und dem der Mensch als ein «Ton im Chorgesang der
Schöpfung, ein lebend Rad im Werke der Natur» erschien,
ausgesprochen: «Jede Nation muß es fühlen lernen, daß sie nicht im
Auge anderer, nicht im Munde der Nachwelt, sondern nur in sich,
in sich selbst groß, schön, edel, reich, wohlgeordnet, tätig und
glücklich werde Es muß allmählich ein gemeinsames Gefühl
erwachen, daß jede Nation sich an Stelle der andern fühlt...
wächst dieses Gefühl, so wird unversehens eine Allianz aller
Nationen gegen jede einzelne anmaßende Macht.» Das Vaterland,
sagt er, habe uns die gesetzmäßige Freiheit und Sicherheit zu
geben, und, während er zwischen Vaterlandsliebe, die er durch die
Uebereinstimmung der Sprache begründet, und Vaterlandsstolz,
den er in seine Schranken zurückweist, unterscheidet, begehrt er,
daß «seine Deutschen sich selbst einrichten sollen, um Deutsche
zu sein auf ihrem eigenen Grund und Boden». Aehnlich haben
nach ihm Wilhelm von Humboldt und sogar Ernst Moritz Arndt
gesprochen. «Vaterländer gegen Vaterländer im Blutkampf ist der
ärgste Barbarismus der menschlichen Sprache», in diesem Satze
gipfelt Herders Hoffnungsglaube, der selten eine so klare und reine,
aus sichtbarer Mitwirkung edelsten Empfindens entstandene Redeweise

gefunden hat. Aber auch er endet mit dem nachdenklichen
Satze: «Wenn, wie ich fest glaube, ein ewiger Friede förmlich erst
am Jüngsten Tage geschlossen wird, ist dennoch kein Grundsatz,
kein Tropfen Oel vergebens, der dazu auch nur in der weitesten
Ferne vorbereitet.»

Herder ist, wie oben erwähnt, öfters angegriffen worden, weil
er, was nach ihm sein bester Biograph Haym nach der Gründung

455



des neuen deutschen Reiches im Sinne Herders als das erhabene
Ziel der deutschen Politik bezeichnete, den Eroberungsgeist aus
der Welt verbannte und einen Wettstreit nicht der körperlichen,
sondern der geistigen Kräfte der Völker Europas untereinander
befürwortete. Er wurde sogar eines «unpatriotischen Kosmopolitismus»

bezichtigt, ein Vorwurf, auf dessen Belanglosigkeit einzugehen

sich nicht lohnt. Hier hat Hillebrand, mehrere Jahre vor
dem Erscheinen des ersten Bandes der Arbeit von Haym, eingesetzt

und am Ende seines Essays mit Recht die liberalen, humanen,
religiösen, weltbürgerlichen Ideen Herders gebilligt, wobei er in
seinem Eifer so weit geht, ihn den «größten, vielleicht den einzigen
wirklich patriotischen deutschen Schriftsteller des 18. Jahrhunderts»

zu nennen. «Diese universale Stellung», schreibt Hillebrand,
«diese Ausdehnung des geistigen Horizonts bestimmt die wahre
Größe Herders. Er verstand den Begriff der Nationalität wie kein
anderer in seiner Zeit und unterwarf sie der Humanität, dem Altertum

verehrungsvoll zugewandt, und da er der erste war, der ihre
wahren Eigenschaften erkannte, entdeckte er durch unmittelbare
Wahrnehmung den Osten; liberal in seinen politischen Neigungen,
erklärte er den gesetzlichen Zustand und die unabänderliche Dauer
der geschichtlichen Entwicklung. Goethe hatte recht, als er von
seinem Freunde sagte, er betrachte die Sache der Humanität als
seine eigene, und daher nehme er teil an den Taten der Götter.»

Wenn Herders Schriften einmal auf ihre soziologischen oder ihre
volkswirtschaftlichen Unterlagen und die aus ihnen sich praktisch
abzuleitenden Ergebnisse hin bearbeitet werden, was bisher noch
nicht geschehen ist, wird sichtbar sein, wie er, in diesem Falle ein
Vorgänger nicht nur deutscher Staatsmänner wie des Freiherrn
vom Stein und vielgewandter Publizisten wie Karl von Rotteck,
dank seiner universalen Bildung auch Gebiete beherrschte, die ihm
ferner lagen. Hillebrand geht noch weiter und deutet an, wie
namentlich Hippolyte Taine in Frankreich und Charles Darwin
in England fundamentale Sätze Herders übernommen und
systematisch angewandt haben. Hat Herder in der Tat den «eigentlichen
Sinn der Geschichte entdeckt», so war es kein phantastischer
Gedanke, keine Wanderung in ein Land Utopien, sondern in
kulturphilosophischer, nicht etwa ästhetischer Beziehung — hier offenbart

sich der Gegensatz zwischen ihm und Schiller —, ein
folgerichtiges, die moralische, leider niemals siegreiche Seite der
weltgeschichtlichen Entwicklung über die politische, nur von
Machtbedürfnissen bestimmte, stets erfolgreiche Gegenseite der
weltgeschichtlichen Entwicklung stellendes Argument, daß er, um ein
mit einer Sentenz Goethes seltsam übereinstimmendes Wort Ernst

456



Moritz Arndts zu gebrauchen, die große Welt über die kleine Welt
des Vaterlandes setzen und dieses Prinzip zum Heil und Segen
aller Völker als das natürliche und von Gott gebotene überall
anerkannt wissen wollte. Obgleich sich das Wort «Weltbürger» in
den Humanitätsbriefen nicht vorfindet, sind sie vom Anfang bis zum
Ende als Zeugnisse einer Gesinnung niedergeschrieben worden
oder mindestens durch das Vorhandensein einer solchen zu
erklären, welche ihren Verfasser als echten Weltbürger dokumentiert.

Die sittliche Höhe der Ideen Herders wurde nicht sogleich in
Deutschland ihrem fernen Zielen entgegengerichteten Verlangen
gemäß erkannt. Erst nach dem Ende der Befreiungskriege, in
den langen Jahren des Friedens erwachte über dem Bewußtsein
der politischen Ohnmacht zugleich mit der zunehmenden Erwartung

auf eine baldige Besserung der inneren Verhältnisse in
Deutschland durch die von den Fürsten gegebenen oder versprochenen

Verfassungen wieder der Ehrgeiz, mit dem Auslande geistig
zu wetteifern, von dem die Deutschen als das Volk der Dichter
und Denker angesehen wurden. Herders weltbürgerlicher Idealismus

gewann neue Anhänger wie den Vater Karl Hillebrands, der an
der Universität Heidelberg Hegels Nachfolger war, und außerdem
in anderen Ländern vereinzelte Jünger wie den Franzosen Edgar
Quinet. In seinem ausgezeichneten Buche über «Goethe und die
Weltliteratur» hat Fritz Strich erwähnt, wie Quinet als Ueber-
setzer Herders in der seiner Arbeit vorangestellten Einleitung über
sich berichtet, es habe sich in ihm eine sittliche Wandlung
vollzogen durch die Idee, daß der Mensch bestimmt sei, einem höchsten
Ideal nicht um persönlichen Glückes, nicht um irgendwelcher
Zwecke und Interessen willen zu dienen. Im sechsten Bande von
«Kunst und Altertum» zeigte Goethe diese französische Ueber-
setzung mit wenigen Sätzen an — Herders «Werk, das unglaublich
auf die Bildung der Nation eingewirkt hat und nun so gut wie
vergessen ist» — und kam später nochmals auf sie zurück: «Herders
Ideen sind bei uns dergestalt in die Kenntnisse der ganzen Nation
übergegangen, daß nur wenige, die sie lesen, dadurch belehrt werden,

weil sie durch hundertfache Ableitungen von demjenigen, was
damals von großer Bedeutung war, in anderem Zusammenhange
schon völlig unterrichtet wurden.» Wir dürfen diese Aussage
Goethes über die «Ideen zur Geschichte der Menschheit» des jungen

Herder unbedenklich auch für den späten Herder der «Briefe
zur Beförderung der Humanität» übernehmen. Denn beide Schriften

stehen ihrem Inhalt nach auf der gleichen Stufe der
weltanschaulichen Erkenntnis.

Herders Weltbürgertum übertrifft durch die Wendung vom Ein-

457



zelnen zum Allgemeinen und die Tiefe jener weltanschaulichen
Erkenntnis, in der sich die Größe seiner Persönlichkeit beispielgebend

erweist, alle in der damaligen Zeit durch ähnliche Ueber-
legungen in pädagogischer oder politischer Hinsicht einflußreichen
Bücher etwa Thomas Abbts oder Justus Mosers. Er befindet sich
im Widerspruch zu Wieland, der in den «Dialogen des Diogenes
von Sinope» den «Weltbürger» in die deutsche Literatur einführte
und im Jahre 1788 das Bestehen eines geheimen «Kosmopoliten-
Ordens» nach dem Muster der Freimaurerlogen öffentlich mit
sonderbaren, wohl nicht ohne ironische Absicht eingesetzten Statuten
und nicht ohne einige kluge Paragraphen bekannt machte, auch
vorher im «Goldenen Spiegel» den Kaiser Joseph mit seinem Helden

Tithon als Reformator rühmend personifiziert hatte. Abseits
also von den Ueberlieferungen des Rationalismus folgte er seinem
pantheistischen Glauben, der ihn aus dem religiösen in das
politische Gebiet, aus dem Innerlichen zu dem Aeußerlichen hinüberführte.

Herders Weltbürgertum, sagt Gervinus, liegt auf einer
Linie mit seiner Empfänglichkeit für aller Welt Werke und
Menschen. Wenn aber der Verfasser der «Geschichte der deutschen
Dichtung» Lessing als Weltbürger abstempelt, und von Herder im
Anschluß an Lessing meint, er habe den Kosmopolitismus
systematisch begründet, scheint er dem nämlichen Fehler zu verfallen,

der einstens kleinlich zwischen Einbildungskraft und Phantasie,

dort von außen nach innen, hier von innen nach außen
wirkend, unterscheiden wollte. Gervinus nimmt eine sich entgegenstehende

Terminologie der Begriffe Weltbürgertum und
Kosmopolitismus an, immerhin mit einer gewissen Berechtigung, wenn
wir «Weltbürgertum» als einen Bestandteil der nationalen Gesinnung,

«Kosmopolitismus» als den Ausdruck einer übernationalen
Vereinbarung ansehen und den ersten Begriff mehr auf das

ethische, den zweiten mehr auf das politische Gebiet anwenden.
Das Problem im ganzen wurde von Kant, der bei dem Beginn der
Französischen Revolution noch nicht der erbitterte Gegner Herders

war wie um die Jahrhundertwende, in den Schriften «Zum
ewigen Frieden» und «Idee zu einer allgemeinen Geschichte in
weltbürgerlicher Absicht» vornehmlich nach dem politischen
Gesichtspunkte aufgegriffen, und von der schwärmerischen Ueber-
schwenglichkeit, der außer Herder sogar Goethe nachgab, auf die
praktische Absicht eines «freien Bundes freier Völker» beschränkt.
Kant spricht ohne Wortklauberei von einem Weltbürgerturne der
Zukunft, das Gervinus als typischen Kosmopolitismus betrachten
würde. Einerlei — wir wollen Herder und Kant als Vorkämpfer
einer glücklicheren Entwicklung der Zustände auf Erden achten

458



und ehren; Kant stand fest mit den Füßen auf gesichertem Boden,
während Herder in das Wolkenreich des Traums emporschwebte,
wo seine Hoffnungen sich leichter zu verwirklichen schienen.

Wir verstehen, warum sich Hillebrand, der sich unter den Toren
von Rastatt an der deutschen Revolution beteiligt hatte und über
den Rhein nach Frankreich entflohen war, dieser mutige
Vorkämpfer der deutschen Einigung in der Fremde, auf Grund seiner
Erfahrungen und einer übereinstimmenden humanen
Weltanschauung Herder verwandt fühlte und als ein Polyhistor mit
allergrößtem Wissen, den man an Jacob Burckhardts Seite stellte, und
als ein Demokrat von vorbildlichem Charakter dem bewunderungswürdigen

Manne in seinem Essay ein Denkmal errichtete. Als
Hillebrand für eine amerikanische Zeitschrift in englischer Sprache
schrieb, die er in Rede und Schrift ebenso beherrschte wie seine
Muttersprache und die französische und italienische Sprache, war
ein Weltbürgertum, wie er es nachdrücklich vor Nietzsche zur
Pflicht eines jeden guten Europäers macht, besonders in Deutschland

unter den neu geschaffenen politischen Verhältnissen allmählich

durch eine von der nationalen Erhebung in eine nationalistische

Ueberhebung hineingesteigerte Bewegung zwar in den
Hintergrund gedrängt worden, aber keineswegs mißachtet und
unterdrückt. Von dem Bestehen eines unduldsamen Antisemitismus

konnte vollends kaum gesprochen werden. So hat sich
Hillebrand in seinen Ausführungen damit begnügt, diese heikle Frage
nur kurz bei Gelegenheit der Schrift Herders über den «Geist der
hebräischen Poesie» zu berühren, ohne dabei die für ihn
gleichgültige Angelegenheit verschiedener Religionen und der ihnen
gegenüber zu bewahrenden Stellung irgendwie zu erläutern. Als
dann die Wellen einer beginnenden antisemitischen Propaganda
hörbar aufrauschten, kurz bevor der Berliner Professorenstreit
zwischen Treitschke und Mommsen ausbrach, hielt er sich nicht
länger mehr zurück. Er gedachte vermutlich der Jahre, die er als
Sekretär Heinrich Heines an dessen Krankenlager verbracht hatte,
bei folgenden Sätzen, die im zweiten Band der Sammlung «Völker,
Zeiten und Menschen» stehen: «Eine schöne Aufgabe für den
Geschichtsschreiber wäre, über den Einfluß der Juden auf unsere
Entwicklung zu schreiben. Deutschland dankt ihnen Unendliches
und kann sein Geschick loben, dies Element als Gegengewicht
gegen exklusives Germanentum in seinem öffentlichen und
geistigen Leben zu hegen.» Seitdem sind beinahe achtzig Jahre
vergangen, schaudernd haben wir erlebt, welches Unglück durch den
Wahnsinn der antisemitischen Verbände und ihrer Anführer in
Deutschland entstanden ist. Wenn heute ein Nachfolger Hillebrands

459



über Herder schreibt, wird er die Ehrlichkeit und Rechtschaffenheit

der Toleranz, mehr, der einem wahren Christentume
geziemenden Anerkennung der Gleichberechtigung aller Religionen
und ihrer Angehörigen innerhalb des Staates und seiner Gesetze,
wie sie Herder, der protestantische Generalsuperintendent des
Weimarer Hofes, als Grundprinzip der Menschlichkeit belehrend
annahm, in einer längeren, mit Zitaten reichlich belegten Darstellung
zu schildern haben.

Aus Herders Werken kommt zu diesem Zweck das Kapitel
«Ueber die politische Bekehrung der Juden zur Ehre» im zweiten
Teil der «Adrastea» in Betracht. Als Herder gleich nach dem «Eintritt

in das neue Jahrhundert», das Schiller mit begeisterten Versen

begrüßte, in diesem Nachtrag zu seinen «Ideen zur Geschichte
der Menschlichkeit» Abschied nahm von der Vergangenheit, deren
Bilanz mit einem wehmütigen und verbitterten Urteil gezogen
wurde, und «auf einem steigenden Strome fahrend» der Zukunft
vorahnend ihre Wege weisen wollte, war er ein dem Tode naher
Mann. Die Zeitschrift wurde namentlich von Schiller mißfällig
aufgenommen. Aber Herder, der damals dem deutschen Volke auch
die unvergleichliche Uebersetzung des «Cid» schenkte, war sich
in allen entscheidenden Dingen seiner Welterkenntnis treu
geblieben. Besonders seine Ansichten über die Aufgaben der Dichtung

und des Dichters hatten sich nicht geändert, wenn auch hie
und da schulmeisterlich verengt. Ihm waren immer die Ent-
stehungs- und Entwicklungsbedingungen der Poesie, voran der
Volkspoesie, vor einem geschichtlichen Hintergrunde, unmittelbare
Zeichen der Wirksamkeit eines lebendigen Geistes im Dasein der
Völker gewesen. Ihm nachsinnend, auch träumend nachzuspüren
war für ihn in seiner Jugend ein geheiligtes Bedürfnis, dem er
freudig folgte, um sich seiner Pflege als Sammler und Uebersetzer
beglückt und beglückend zu widmen. Homer und die Bibel wurden

mit natürlicher Empfindung aufgenommen und erklärt.
Anderthalb Jahrzehnte nach dem Erscheinen der «Kritischen Wälder»,
in deren «zweiter Erinnerung» er den Lesern «seinen Homer»
liebevoller als Lessing im «Laokoon» vorstellte, fast ein halbes
Jahrzehnt nach Lessings «Nathan der Weise», trat er mit dem
Buche über den «Geist der hebräischen Poesie» als Spezialist vor
die Oeffentlichkeit, einem außerordentlich schönen, vielleicht dem
schönsten Buche, das Herder geschaffen hat, einer kostbaren
Vereinigung von Gelehrsamkeit und psychologisch-poetischer Deutung,
über das Hettner anmerkt, daß es «frei von allen theologischen und
zünftigen Voraussetzungen erst die Augen für die unvergleichliche
Poesie der Bibel geöffnet habe». Die hebräische Poesie war ihm

460



«die älteste, einfachste, herzlichste Poesie der Erde, voll des innigsten

Naturgefühls und doch ganz und gar nur das dichterische
Anschauen Gottes und seiner Werke». Ein abgesondertes Kapitel
«Von den Gründen ihres subjektiven Ursprungs» hebt die nationalen

Bedingungen dieser Poesie hervor und betrachtet sie als
dichterisshes Vermögen eines abgeschlossenen, geschlechterstolzen
Stammes. Die im ersten Teil der Schrift gewählte Form des
Dialoges zwischen einem rationalistisch theoretisierenden und einem
poetisch empfindsamen Freunde ermöglicht ihm, auf manche
Einwendungen zu erwidern und Vorwürfe gegen die Eigenschaften
der Juden zurückzuweisen. Wenn der leidenschaftliche Alciphron
von dem «harten völkervertilgenden Moses» spricht und die Frage
erhebt, ob Männer wie er das «einzige Volk auf Erden zu gründen
das Recht hatten», ob «die Erde verwüstet sein müsse, damit ihr
Stamm allein herrsche», und den Gegner ersucht, ihn mit mystischen

oder theologischen Spitzfindigkeiten zu verschonen, da er
sich «an derartigen Rettungen übersatt gelesen habe», antwortet
ihm der besonnene Eutyphron, hinter dessen Maske sich Herder
verbirgt, mit einer gerechten Betrachtung auch der Fehler der
Juden, indem er sich auf das Feld der Poesie zurückzieht und eine
Reihe der im Alten Testament mitgeteilten Vorgänge nach ihrer
dichterischen Bedeutung untersucht: «Mir ist keine Poesie
bekannt, die so ganz ihre Armut zum Reichtum Gottes gemacht und
den Winkel ihres Erdstrichs zum Schauplatz der Majestät Jehovas
eingeweiht hätte.»

Herder beabsichtigte, nach den Propheten die hebräische Poesie
in ihrer Einwirkung über das Neue Testament hinaus bis auf die
neueste Zeit zu verfolgen, um, wie eine Ankündigung sagt, zu
betonen, «was durch solche Schriften Gutes in die Welt kam».
Leider haben widrige äußere Umstände diese Fortsetzung verhindert.

Im ersten Abschnitt des zweiten Teils wurde die «Einkleidung
in Gespräche» nicht beibehalten, in der nachfolgenden andern Hälfte
dieses Teils nochmals Moses und sein theokratisch politisiertes
Volk gepriesen, um die Lebendigkeit des Geistes und der Sprache
ihrer Gesetze in der Literatur nachzuweisen, bei David, Salomon
und endlich bei Christus, dem größten der Propheten: «Alle
Menschen wünschen, daß nicht der Gesetzgeber, sondern das
Gesetz herrsche, daß eine freie Nation es frei annehme und willig
befolge, daß eine unsichtbare vernünftige, wohltätige Macht uns
lenke, keine Ketten und Bande.» An einzelnen Stellen wird
getadelt, daß nur die verhaßte Willkür von besoldeten Fürstendienern

die Rechtsprechung ausübe: «Beredsamkeit und Fleiß
sollte der Nerv des Staates, Ruhe und Familienehre sollte des

461



Fleißes Lohn werden Auf goldenen Despotismus, auf sklavische
Würden in einer Königsstadt hatte Moses die Ehre der Geschlechter
nicht gesetzt, noch weniger den Preis eines ganzen Volkes auf
Ueppigkeit und Kriegsruhm gegründet... In einem kriegerischen
Staate sind nie Gedichte gesungen, nie solche einfach-erhabene
Göttergedanken erzeugt worden als in diesem Hirtenlande,
zwischen mühselig, aber fleißig bearbeiteten Bergen.» Hier erreicht
der hinreißende Schwung der Beredsamkeit Herders eine Gewalt,
die man einem hohen Geistlichen und Kirchenbeamten kaum
zutraut — ein vortreffliches Zeugnis für die Freiheit des Zeitalters,
in dem er lebte.

Sicherlich waren die durchaus selbständigen ethischen und
ästhetischen Ansichten, die Herders Begabung und Erfahrung zu danken

sind, auch mit einer Zustimmung verknüpft, in der die
verschiedenartigsten Richtungen nebeneinander verliefen und sich
ineinander verschlangen. Die Aufklärungsepoche hatte für die
erste Hälfte des 18. Jahrhunderts die Grundlagen geschaffen, für
die zweite Hälfte Rousseau. Ueberall wurde nicht nur Toleranz
gegenüber der jüdischen Religion, sondern «bürgerliche Verbesserung

der Juden» angestrebt, nachdem Mendelssohn, der die fünf
Bücher Moses und die Psalmen ins Deutsche übersetzte, gefordert
hatte, daß die «Sache der Menschheit und deren Rechte nicht
verteidigt werden könne, ohne zugleich für die Sache der Juden
einzutreten», und mit seiner, von Herder und später von Wilhelm
von Humboldt verteidigten Forderung keine ernsthaften Gegner
gefunden hatte. Spinozas Philosophie, der sich Mendelssohn noch
verschloß, gewann den größten Einfluß auf Herder und auf
Goethe, dem sich in der «Ethik» eine «freie Aussicht über die sinnliche

und sittliche Welt aufzutun schien». Nachdem Herder, ganz
Pantheist geworden, seinen Spinozismus in einer Arbeit über den
holländischen Philosophen offenbart hatte, wurde er von den
orthodoxen Theologen förmlich in Acht und Bann getan. Das «Büchlein
voll würdiger Gottesgedanken», das Goethe mit diesen Worten in
Italien aufnahm, wurde verbreitet und für eine zweite Auflage
zugleich mit den Vorarbeiten für die «Adrastea» stark
verändert. Den fünf Männern, die Herder in seiner Zeitschrift als
«die wissenschaftlichen Charaktere des vergangenen Jahrhunderts»
aufzählte, konnte er Spinoza, dessen Ideen von Leibniz
vervollständigt und abgeschlossen wurden, nicht anfügen. Er nannte Leibniz

und Newton, Montesquieu, Swedenborg und Zinzendorf. Am
Ende der «Adrastea» gewährte er zum letzten Male seiner humanen
Ueberzeugung von der vollständigen Unabhängigkeit aller
geistigen und sittlichen Kräfte eines Volkes von der Aufsicht des

462



Staates freien Lauf und schloß mit den prophetischen Worten:
«Die reine Idee des Wahren, Schönen und Guten ist das einzige
Ideal einer Menschengesellschaft, in der alle Kräfte unserer Natur
harmonisch zusammenstimmen und wirken. Dieses reine Ideal von
barbarischen Hüllen zu befreien, es unserem Sinne verständlicher,
unseren Sitten bildender zu machen, dahin bestrebten sich
teilweise alle Guten, und da kein Stillstand in der Natur ist, so
erwarten alle eine Zeit, die alles knüpfe und binde, auf einer Atlantis.»

Deshalb bezeichnete ihn Gervinus als einen Schriftsteller,
dessen Tätigkeit, so verdienstlich sie auch an sich sei, verdienstlicher

wurde durch das, was sie erregte — «was er in der Gegenwart

tat, war wenig gegen das, was er in die Zukunft fortwirkte»,
und entschuldigte ihn vor dem Forum von allen, die ihn als Enthusiasten

und trügerischen Weltverbesserer ablehnten, damit, «daß
auch dieses Verschwimmen, dieses Aufgehen im Allgemeinen sich
aus seinen weltbürgerlichen Neigungen herleite und zuletzt einen
seiner innerlichen Grundsätze bilde». Wir hingegen dürfen
wagen, Herder im Gefolge Wilhelm Scherers als einen Seher zu
betrachten und zu verehren, der den deutschen Universalismus,
die freiwillige humane Hingebung an den Geist der fremden Völker

begründete, welche nicht bettelt und nicht sich selbst verliert,
aber Reichtum sammelt und neue Kräfte durch sie gewinnt.

Ein fremdes Volk sind auch für Herder die Juden, aber nicht
im Sinne ihrer religiösen Absonderung, nur im Sinne einer
politischen Teilnahme an den Rechten und Pflichten des modernen
Staates. Das siebente Kapitel der «Adrastea» teilt sich in mehrere
Abschnitte. Der erste von ihnen geht von der unwiderlegbaren
Tatsache aus, daß die Juden «nach eigenem Geständnis» an ihr altes
unauflösbares Gesetz gebunden sind, das von ihnen in einem
eigenen, von allen andern Völkern verschiedenen Volke geachtet
wird. Infolgedessen sieht Herder das eigentliche Problem von
Anfang an nicht als eine religiöse Streitfrage an, sondern als eine
«einfache Staatsfrage»: «Wie viele nämlich von diesem fremden
Volk, das unter solchem fremden Nationalgesetz, in solcher Denk-
und Lebensweise solche und keine anderen Geschäfte treibt, diesem
Staat entbehrlich, nützlich oder schädlich seien, das ist das
Problem.» Aber seine humane Weisheit verfährt bei der Auslegung
seiner Sätze mit einer unbeirrbaren Gerechtigkeit, weil sie in einer
den Zionismus und Palästina immerhin nicht vollständig aus dem
Gesichtskreise verlierenden Achtung vor Menschenleben und
Menschenwürde das Schicksal einer. unterdrückten Rasse zu
bessern gedenkt. Denn die wahre Schuld, sagt Herder im Anschluß
an Montesquieu, liegt nicht bei den Juden, sondern bei den ehr-

463



losen Christen, die sie mißbrauchen. Da das gewalttätige Betragen
in den Zeiten ehemaliger Barbarei in Europa bewirkt habe, den
jüdischen Charakter zu verderben, sei es Aufgabe des Staates, ein
so begabtes Volk dem Wohle des Staates, der sie schützen soll,
der Pflege der Wissenschaften und anderen der Menschheit
nützlichen Zwecken zuzuführen. Der fortschreitende Geist der Zeit —
so beschließt Herder seine gewandten, ein wenig gewundenen
Exkurse über die Judenfrage — verlangt, daß für den angenommenen
Fall, die unter schlimmen Drangsalen aufgewachsenen Juden seien
noch nicht insgesamt zu der von Lessing dichterisch verherrlichten
Wohltätigkeit und Milde einzelner ihrer Glaubensgenossen gelangt,
ihnen eine bessere Erziehung gewährt und Juden- und Christenkinder

nach gleichen Grundsätzen der Moral und Wissenschaft
gelehrt werden sollen: «Gemeinschaftliche Kultur vereinigt die
Menschen aller Zeiten, Gegenden und Völker. Wer denkt bei
Spinozas, Mendelssohns, Herz' philosophischen Schriften daran,
daß sie von Juden geschrieben waren? Alle Nationen verehrten
mit ihnen den Weltschöpfer, indem sie sein Bild, Vernunft und
Weisheit, Großmut und Wohltätigkeit im Menschengeschlecht
ausbildeten und erhielten.»

Hat Nietzsche, bevor er seine Aphorismen über den guten Europäer

schrieb und dabei auf die sogenannte «Judenfrage» mit der
Erwägung zu sprechen kam, daß man diesem Volke den edelsten
Menschen, den reinsten Weisen, das mächtigste Buch und das

wirkungsvollste Sittengesetz der Welt verdanke, sich Herders
erinnert? Wenn er ebenfalls der Meinung zustimmte, daß «das ganze
Problem der Juden nur innerhalb der nationalen Staaten vorhanden

ist, insofern hier überall ihre Tatkräftigkeit und höhere Intelligenz,

ihr in langer Leidensschule von Geschlecht zu Geschlecht
angehäuftes Geist- und Willenskapital zum Uebergewicht kommen
muß», wiederholte er, allerdings skeptischer und realpolitischer
denkend, was sein erlauchter Vorgänger an einer entlegenen
Stelle seiner Schriften, in der «Adrastea», schon verkündet hatte.
So sehr waren Herders Ideen Gemeingut aller Gebildeten geworden,

daß Nadlers Frage, noch sei das Urteil nicht gesprochen, von
wem das 19. Jahrhundert reichere, stärkere und treuere Züge trug,
von Herder oder von Goethe, auch für unser Jahrhundert gestellt
werden kann. Hillebrand, dessen Essay die Veranlassung gab, von
seiner Deutung der Persönlichkeit Herders in dessen Werken den
beiden, fest miteinander verbundenen Themen seines Verhältnisses
zu einem Weltbürgerturne und daran angeschlossen seiner Behandlung

der Juden im Staate und in der bürgerlichen Gesellschaft
nahe zu kommen, was mit bescheidenen Hinweisen unter Berück-

464



sichtigung eindrucksvoller Zitate aus Herders Werken in diesem
Aufsatze versucht wurde, verdient, neben seinem Vorbild gleichfalls

mehr beachtet zu werden. Auch Hillebrand war Optimist und
Philantrop, ein Freund und Helfer nicht nur geistig bedürftiger
Menschen; auch er glaubte an eine künftige Atlantis des Friedens
als ein humaner Philosoph christlicher Gesinnung, der wie Herder
hoffte, das Land der Verheißung, das er von ferne schauen zu
können annahm, werde die ganze Welt umfassen, auf daß Herders
Verse sich bewahrheiten würden:

«Von Wahn und Bosheit ist die Erde frei,
Und Lust zum Guten, wie die Meeresflut
Bedeckt die Welt; der Mensch, der Mensch ist gut,
Was Recht und Wahrheit jedem Herzen pries,
Was Treu und Liebe jeden hoffen ließ,
Ist wahr: die Erde wird ein Paradies.»

30 465


	Herders Weltbürgertum : zu Herders 150. Todestag am 18. Dezember

