Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Herders Weltbirgertum : zu Herders 150. Todestag am 18. Dezember
Autor: Uhde-Bernays, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758737

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HERDERS WELTBURGERTUM

Zu Herders 150. Todestag am 18. Dezember

Von Hermann Uhde-Bernays

Dall im Jubildumsjahre Goethes auch seine Freunde mit ihm
oder neben ihm von den Scheinwerfern der reprisentativen Ver-
ehrung getroffen werden wiirden, hatte niemand erwartet. An der
Seite des grofiten deutschen Dichters durften bei diesem Anlall
keine anderen, gleich ihm in den Areopag der «Weltliteratur» auf-
genommenen Personen erscheinen, damit der Glanz der Unsterb-
lichkeit und des Nachruhms nicht etwa eine EinbulBle erfahre wie
hundert Jahre vorher, als Schiller triumphierte, weil dem Biirger-
tume des Zeitalters der deutschen Revolution Max und Thekla
besser gefielen als Faust und Gretchen oder Tasso und die Prin-
zessin Leonore. Wohl ist der Kreis, der sich einst um Goethe ge-
schlossen und durch zunehmende Verbindung mit Angehorigen
vieler Nationalititen fast ins Unermefliche erweitert hatte, ge-
biihrend beachtet worden, aber nicht immer zum Vorteil der um
den leuchtenden Mittelpunkt in ihm Versammelten. Mit geziemen-
der Aufmerksamkeit sind die Frauen, die des jugendlichen wie des
alternden Meisters Herz und Sinne ergriffen, zum Aufrufe ge-
kommen. Auch der Herzog Karl August, sein Hof, die zahlreichen
gelehrten und ungelehrten Trabanten an den Ufern der Ilm, der
Spree und in allen Lindern der Erde, wo der Name Goethes er-
klang, schritten in einem langen Zuge huldigend an seinem Denk-
mal voriiber, fliichtig gestreift von den Blicken der Teilnehmer an
den festlichen Schauspielen des 28. August 1949.

An diesem Umstand ist nichts zu bemikeln. Nachdem die Reden
verhallten und die Glocken ausgeldutet haben, die zu Ehren unseres
Johann Wolfgang vor vier Jahren eine vernehmliche Sprache ge-
redet, mul} es gestattet sein, sich wieder mehr mit den «getreuen
Weggenosseny, den trefflichen, wiirdigen Begleitern Goethes zu
beschiftigen und sich unter ihnen namentlich einem Mann aus all-
gemeinen und besonderen, in der Gegenwart zu erneuter Anerken-
nung auffordernden Griinden, dankbar zu nidhern, der trotz man-
cher bedenklicher Klippen seines Charakters niemals Goethes

451



Freundschaft einbii3te: Herder. Wenn die Begriffe eines Welt-
biirgertums und einer Weltliteratur immerfort in Beziehung auf
Goethe betont werden, sollte man nicht vergessen, dal} es Herder
war, der sie wenn auch nicht allein aufgestellt, aber mit lauter
Stimme verkiindet, durch seine Schriften bekannt gemacht und zu
einer liberzeugenden Geltung gebracht hat. Und er ist recht eigent-
lich der erste groBBe deutsche Weltbiirger gewesen, der als ein
Wortfiihrer seiner Nation, deren Stidrke und deren Schwiche er
nach der geistigen wie nach der politischen Seite schon friihzeitig
erkannte, nicht einen #ulBerlichen Kosmopolitismus als Vorbild
empfahl, sondern gegenseitige Achtung und unbedingte Gleich-
berechtigung aller Volker mit warmherziger, wahrhaft humaner
Gesinnung anforderte.

Herder ist stets — mit Recht oder Unrecht, darf fiiglich unent-
schieden bleiben — in den Literaturgeschichten eingehend behan-
delt, .selten jedoch anders als mit einer kiihlen Zuriickhaltung
betrachtet worden. Dabei wurde zwar keineswegs iibersehen, daf3
er weniger durch die Anschaulichkeit als durch die padagogische
Wirkung seiner Biicher, shnlich wie Winckelmann, einen méach-
tigen Einfluf} auf seine Zeit und den sich ihr anschlielenden histo-
rischen Verlauf ausiibte, aber doch zumeist unterschitzt, wie stark,
oder vielmehr wie nachhaltig dieser Einflu} sich sogleich bew&hrte.
Manche unerfreuliche Begebenheiten seines Lebens, zwingende
Bedenken gegeniiber der literarischen Titigkeit, mit der er sich
nach seinen entsagungsvollen Worten «nicht einen einzigen Platz
auf seinem eigenen Felde nach der Regel ausgebaut hatte», gaben
Anlaf}, ihn und sein Werk einer strengeren Kritik zu unterwerfen.
Nach der zweibandigen Biographie von Rudolf Haym und der
kleinen Schilderung von Eugen Kiihnemann, die schon vor einem
halben Jahrhundert vorlagen, ist keine ausfiihrliche Darstellung
verfaf3t worden, die Herders Personlichkeit und ihre Bedeutung
mit einer gerechten und objektiven Priifung entwicklungsgeschicht-
lich und geistesgeschichtlich nach den gerade heute zu ernster Ver-
tiefung in ihre Bestimmung mahnenden Gesetzen seiner christlich-
humanistischen Weltanschauung hitte wiedererwecken konnen.
Wohl haben Hettner, Scherer und Dilthey die Bahn geebnet, auf
der mit bediachtigen Schritten sicher zu wandeln moglich ware, und
ein jiingerer Denker und Dichter, Rudolf Borchardt, hat nicht
gezogert, sich feierlich zu ihm zu bekennen. Vielleicht sind erst
jetzt alle Voraussetzungen gegeben, um ihn in dem vollen Umfange
seiner Bemiihungen um Volkerfrieden und Volkerversshnung
hoher als frither einzuschitzen. Ein verschollener, erst kiirzlich
aufgefundener Aufsatz Karl Hillebrands aus dem Jahre 1872, der

452



die meisterliche Befahigung dieses Schriftstellers fiir die im Essay
auf objektivem Wissen aufgebaute subjektive Behandlung eines
Themas abermals bestitigt, enthilt dagegen bereits mit einer klaren
Wahrnehmung ofters Hinweise auf wesentliche Vorziige Herders,
die man sonst hervorzuheben nicht fiir notig hielt. Hillebrands
offenkundiger Wunsch, Herder sogar zu einem Ahnherrn seiner
eigenen weltbiirgerlichen Interessen zu erheben, und die Beweise,
die er aus den Schriften und Briefen des «Apostels der Humanitat»
herbeiholt, um seine Meinung zu bekraftigen, fithren in eine Rich-
tung, die, ein wenig abseits gelegen, wenn wir nur ihr folgen und
nur ihr treu bleiben, ohne Riicksicht zu nehmen auf alle andern
Elemente, aus welchen sich Herders Eigenschaften und ihre Gren-
zen zusammensetzen, eine iiberraschende Ergianzung zu dem Bilde
vermittelt, das wir bisher von Herder zu sehen gewohnt waren.
Hillebrand gibt uns einen nicht miflzuverstehenden Wink, in Her-
ders Werken die Kapitel aufzusuchen, wo er mit einer visioniren
Sehkraft ausgestattet in die Zukunft blickt und Fragen erortert,
die einstens in der Morgenrdte der Franzosischen Revolution einen
freudigen Widerhall hervorriefen, nachher kaum mehr gestellt
wurden und heute nach den schlimmen Erfahrungen, die unsere
Generation gemacht hat, abermals eine endgiiltige Entscheidung
begehren. Kosmopolitismus und Antisemitismus: diese beiden Fra-
gen, die unaufhorlich in der Presse, in politischen Verhandlungen
und privaten Unterredungen Gegenstiénde auch einer in kultureller
Hinsicht heftigen Aussprache geworden sind und fiir geraume Zeit
bleiben werden, wurden schon von Herder mit der namlichen pro-
blematischen Ueberlegung, die jetzt ebenfalls vorherrscht, aufge-
worfen, durchdacht und einer praktischen Losung entgegengefiihrt.
Der Idealismus, die Ruhe und die MiBigung, die seine Ausfiih-
rungen tragen, sein feuriger Eifer im Kampfe fiir eine gute Sache,
die minnliche Haltung seines Appells an das Ehrgefiihl und den
Anstand seiner Mitmenschen zeichnen Herders fortschrittliche
Geistesbildung bewunderungswiirdig aus. Von Karl Hillebrand
geleitet, wenden wir uns ihm und seinen Ausspriichen zu.

Nach drei Seiten gerichtete, in einem engen Zusammenhange
befindliche, mehr durch Veranlagung und innerliches Gefiihl als
durch Erziehung und philosophische Belehrung, mehr mit gliick-
lichem Instinkt als mit scharfem Verstande von ihm erlangte Kennt-
nisse hatten, von historischen, ethischen, idealistischen Gesicht-
punkten ausgehend, dem jungen Theologen Herder das Geriist seiner
geistigen Lebensarbeit geschaffen, von dem er, wechselnden Stim-
mungen ofters zu unterliegen genotigt und doch kaum jemals in
seinen grundsitzlichen Ansichten erschiittert, voller Hoffnung auf

453



die Welt zu seinen FiiBlen herabschaute. Schon in Riga war der In-
halt einer Festschrift «Haben wir noch jetzt das Publikum und Va-
terland der Alten?» ein vermutlich auch von Erinnerungen an den
Siebenjdhrigen Krieg angeregter Aufruf zur uneigenniitzigen, aber
niemals blinden Aufopferung fiir das Vaterland gewesen. Soeben
zwanzig Jahre alt geworden, wollte er offentlich, an einer Stelle
in den baltischen Provinzen des russischen Reiches, wo die deut-
schen Sitten noch das Uebergewicht besaflen, ein Bekenntnis ab-
legen, das er kurz nachher, in den «Fragmenten iiber die neuere
deutsche Literatur» und in den «Kritischen Wildern» wiederholte.
Haym hat Herders damaligen Zustand treffend gekennzeichnet:
«Es war ein idealer, zunichst nur auf geistige Giiter gerichteter
Patriotismus, und es ist charakteristisch, wie sich infolgedessen im
Munde des Deutschen sogar das Wort Patriotismus seines ur-
spriinglichen Inhalts entledigt und zu der Bedeutung einer begei-
sterten Hingabe an das geistig Wertvolle iiberhaupt verfliichtigt.»
In den Fragmenten stellt Herder den «Patriotismus des Christen
fiir seine Religion» dem «Patriotismus des Juden fiir sein Volk»
gegeniiber. Er fordert, gerade aus Patriotismus, aus dem «Gefiihl
fiir meine Muttersprache» eine deutsche Literaturgeschichte, eine
deutsche Homerilibersetzung und deutsche Charaktere auf dem
Komodientheater, Wiinsche, die durch Lessings «Minna von Barn-
helm» und Johann Heinrich Vol erfiillt wurden.

Wie sehr er den Ueberzeugungen seiner Jugend treu geblieben
war, zeigte Herder nach dreiflig Jahren, als er, diesmal unter dem
Eindruck des Ausbruchs der Franzosischen Revolution,seine Samm-
lung der «Briefe zur Beforderung der Humanitiat» verodffentlichte
und die aus Riga stammende Festschrift, weit eingehender und
unter EinschlieBung der Hebrider vervollstandigt, in einer ver-
dnderten Form zum Ausgangspunkt einer langen Reihe von Be-
trachtungen nahm. In der fiinften Sammlung, welche auf die alte
Abhandlung zuriickgreift, tritt Herder im moralischen Sinne als
Patriot auf, und auf Grund seiner AeulBerungen iiber den Begriff
des Vaterlandes ist er nach «Art und Grad» seiner Vaterlandsliebe
bemessen und geriihmt oder getadelt worden. Zwei nach seiner
Gewohnheit nochmals in kurze, die jeweilige These aufs genaueste
prazisierende Stiicke eingeteilte Abschnitte, «Verderbliche Grund-
satze der Volker- und Kriegsgeschichte» und «Zum ewigen Frie-
den» enthalten den Kern seiner pazifistischen Ermahnungen. Indem
er sich der fingierten Erzihlung einer Begebenheit unter den von
ihm mit Vorliebe als gutes Beispiel herangezogenen «Wilden» be-
dient und eine «Friedensfrau» aus dem Stamme der Irokesen
sprechen li63t, die «Friedensgesinnungen» einzufloBen berufen ist,

454



gibt er seinen Lehren in sieben «Gesinnungen» Ausdruck. Er be-
ginnt: «Kann es einen abscheulicheren Anblick fiir ein hoheres
Wesen geben als zwei einander gegeniiberstehende Menschen-
heere, die unbeleidigt einander morden? Alle edeln Menschen soll-
ten diese Gesinnung mit warmem Menschengefiihl ausbreiten, da-
mit das flirchterliche Wort Krieg den Menschen verhalBt werde.»
Die zweite Gesinnung tragt die bezeichnende Ueberschrift «Ver-
minderte -Achtung gegen den Heldenruhmy. Die vierte «Getdusch-
ter Patriotismusy und die fiinfte «Gefiihl der Billigkeit gegen an-
dere Nationeny geben nach den vorhergegangenen abweisenden
Grundgedanken Vorschlige zur Besserung an und zeigen Herders
schonste Eigenschaften'als Prediger wahrer Humanitit in einem
hellen Glanz. Goldene, unwiderlegbare Worte der Menschenliebe
und der Frommigkeit, gleich Bibelspriichen knapp zusammenge-
faBlt, werden von einem universalen Geiste, dessen prophetischem
Blick sich der Zusammenhang von Natur und Geschichte enthiillt
hatte, und dem der Mensch als ein «Ton im Chorgesang der
Schopfung, ein lebend Rad im Werke der Natur» erschien, ausge-
sprochen:  «Jede Nation mul} es fithlen lernen, daB3 sie nicht im
Auge anderer, nicht im Munde der Nachwelt, sondern nur in sich,
in sich selbst grol3, schon, edel, reich, wohlgeordnet, tdtig und
gliicklich werde... Es mull} allmihlich ein gemeinsames Gefiihl
erwachen, dall jede Nation sich an Stelle der andern fiihlt...
wichst dieses Gefiithl, so wird unversehens eine Allianz aller
Nationen gegen jede einzelne anmaflende Macht.» Das Vaterland,
sagt er, habe uns die gesetzmillige Freiheit und Sicherheit zu
geben, und, wihrend er zwischen Vaterlandsliebe, die er durch die
Uebereinstimmung der Sprache begriindet, und Vaterlandsstolz,
den er in seine Schranken zuriickweist, unterscheidet, begehrt er,
daf} «seine Deutschen sich selbst einrichten sollen, um Deutsche
zu sein auf ihrem eigenen Grund und Boden». Aehnlich haben
nach ihm Wilhelm von Humboldt und sogar Ernst Moritz Arndt
gesprochen. «Vaterlinder gegen Vaterlinder im Blutkampf ist der
dargste Barbarismus der menschlichen Sprache», in diesem Satze
gipfelt Herders Hoffnungsglaube, der selten eine so klare und reine,
aus sichtbarer Mitwirkung edelsten Empfindens entstandene Rede-
weise gefunden hat. Aber auch er endet mit dem nachdenklichen
Satze: «Wenn, wie ich fest glaube, ein ewiger Friede formlich erst
am Jiingsten Tage geschlossen wird, ist dennoch kein Grundsatz,
kein Tropfen Oel vergebens, der dazu auch nur in der weitesten
Ferne vorbereitet.»

Herder ist, wie oben erwidhnt, 6fters angegriffen worden, weil
er, was nach ihm sein bester Biograph Haym nach der Griindung

455



des neuen deutschen Reiches im Sinne Herders als das erhabene
Ziel der deutschen Politik bezeichnete, den Eroberungsgeist aus
der Welt verbannte und einen Wettstreit nicht der korperlichen,
sondern der geistigen Krifte der Vilker Europas untereinander
befiirwortete. Er wurde sogar eines «unpatriotischen Kosmopoli-
tismus» bezichtigt, ein Vorwurf, auf dessen Belanglosigkeit einzu-
gehen sich nicht lohnt. Hier hat Hillebrand, mehrere Jahre vor
dem Erscheinen des ersten Bandes der Arbeit von Haym, einge-
setzt und am Ende seines Essays mit Recht die liberalen, humanen,
religiosen, weltbiirgerlichen Ideen Herders gebilligt, wobei er in
seinem Eifer so weit geht, ihn den «grof3ten, vielleicht den einzigen
wirklich patriotischen deutschen Schriftsteller des 18. Jahrhun-
derts» zu nennen. «Diese universale Stellung», schreibt Hillebrand,
«diese Ausdehnung des geistigen Horizonts bestimmt die wahre
Grofle Herders. Er verstand den Begriff der Nationalitiat wie kein
anderer in seiner Zeit und unterwarf sie der Humanitat, dem Alter-
tum verehrungsvoll zugewandt, und da er der erste war, der ihre
wahren Eigenschaften erkannte, entdeckte er durch unmittelbare
Wahrnehmung den Osten; liberal in seinen politischen Neigungen,
erklarte er den gesetzlichen Zustand und die unabinderliche Dauer
der geschichtlichen Entwicklung. Goethe hatte recht, als er von
seinem Freunde sagte, er betrachte die Sache der Humanitat als
seine eigene, und daher nehme er teil an den Taten der Gotter.»

Wenn Herders Schriften einmal auf ihre soziologischen oder ihre
volkswirtschaftlichen Unterlagen und die aus ihnen sich praktisch
abzuleitenden Ergebnisse hin bearbeitet werden, was bisher noch
nicht geschehen ist, wird sichtbar sein, wie er, in diesem Falle ein
Vorgianger nicht nur deutscher Staatsmanner wie des Freiherrn
vom Stein und vielgewandter Publizisten wie Karl von Rotteck,
dank seiner universalen Bildung auch Gebiete beherrschte, die ihm
ferner lagen. Hillebrand geht noch weiter und deutet an, wie
namentlich Hippolyte Taine in Frankreich und Charles Darwin
in England fundamentale Sitze Herders iibernommen und syste-
matisch angewandt haben. Hat Herder in der Tat den «eigentlichen
Sinn der Geschichte entdeckt», so war es kein phantastischer
Gedanke, keine Wanderung in ein Land Utopien, sondern in kul-
turphilosophischer, nicht etwa dsthetischer Beziehung — hier offen-
bart sich der Gegensatz zwischen ihm und Schiller —, ein folge-
richtiges, die moralische, leider niemals siegreiche Seite der welt-
geschichtlichen Entwicklung iiber die politische, nur von Macht-
bediirfnissen bestimmte, stets erfolgreiche Gegenseite der welt-
geschichtlichen Entwicklung stellendes Argument, dafl3 er, um ein
mit einer Sentenz Goethes seltsam iibereinstimmendes Wort Ernst

456



Moritz Arndts zu gebrauchen, die gro3e Welt iiber die kleine Welt
des Vaterlandes setzen und dieses Prinzip zum Heil und Segen
aller Volker als das natiirliche und von Gott gebotene iiberall an-
erkannt wissen wollte. Obgleich sich das Wort «Weltbiirger» in
den Humanititsbriefen nicht vorfindet, sind sie vom Anfang bis zum
Ende als Zeugnisse einer Gesinnung niedergeschrieben worden
oder mindestens durch das Vorhandensein einer solchen zu er-
klaren, welche ihren Verfasser als echten Weltbiirger dokumentiert.

Die sittliche Hohe der Ideen Herders wurde nicht sogleich in
Deutschland ihrem fernen Zielen entgegengerichteten Verlangen
gemiall erkannt. Erst nach dem Ende der Befreiungskriege, in
den langen Jahren des Friedens erwachte iiber dem Bewultsein
der politischen Ohnmacht zugleich mit der zunehmenden Erwar-
tung auf eine baldige Besserung der inneren Verhiltnisse in
Deutschland durch die von den Fiirsten gegebenen oder verspro-
chenen Verfassungen wieder der Ehrgeiz, mit dem Auslande geistig
zu wetteifern, von dem die Deutschen als das Volk der Dichter
und Denker angesehen wurden. Herders weltbiirgerlicher Idealis-
mus gewann neue Anhinger wie den Vater Karl Hillebrands, der an
der Universitit Heidelberg Hegels Nachfolger war, und aullerdem
in anderen Lindern vereinzelte Jinger wie den Franzosen Edgar
Quinet. In seinem ausgezeichneten Buche iiber «Goethe und die
Weltliteratur» hat Fritz Strich erwihnt, wie Quinet als Ueber-
setzer Herders in der seiner Arbeit vorangestellten Einleitung tiber
sich berichtet, es habe sich in ihm eine sittliche Wandlung voll-
zogen durch die Idee, dafl der Mensch bestimmt sei, einem hochsten
Ideal nicht um personlichen Gliickes, nicht um irgendwelcher
Zwecke und Interessen willen zu dienen. Im sechsten Bande von
«Kunst und Altertum» zeigte Goethe diese franzosische Ueber-
setzung mit wenigen Sitzen an — Herders «Werk, das unglaublich
auf die Bildung der Nation eingewirkt hat und nun so gut wie ver-
gessen ist» — und kam spiter nochmals auf sie zurlick: «Herders
Ideen sind bei uns dergestalt in die Kenntnisse der ganzen Nation
iibergegangen, daf3 nur wenige, die sie lesen, dadurch belehrt wer-
den, weil sie durch hundertfache Ableitungen von demjenigen, was
damals von groBer Bedeutung war, in anderem Zusammenhange
schon vollig unterrichtet wurden.» Wir diirfen diese Aussage
Goethes iiber die «Ideen zur Geschichte der Menschheit» des jun-
gen Herder unbedenklich auch fiir den spaten Herder der «Briefe
zur Beforderung der Humanitit» {ibernehmen. Denn beide Schrif-
ten stehen ihrem Inhalt nach auf der gleichen Stufe der weltan-
schaulichen Erkenntnis.

Herders Weltbiirgertum iibertrifft durch die Wendung vom Ein-

457



zelnen zum Allgemeinen und die Tiefe jener weltanschaulichen
Erkenntnis, in der sich die Grofle seiner Personlichkeit beispiel-
gebend erweist, alle in der damaligen Zeit durch dhnliche Ueber-
legungen in padagogischer oder politischer Hinsicht einfluBreichen
Biicher etwa Thomas Abbts oder Justus Mosers. Er befindet sich
im Widerspruch zu Wieland, der in den «Dialogen des Diogenes
von Sinope» den «Weltbiirger» in die deutsche Literatur einfiihrte
und im Jahre 1788 das Bestehen eines geheimen «Kosmopoliten-
Ordens» nach dem Muster der Freimaurerlogen offentlich mit son-
derbaren, wohl nicht ohne ironische Absicht eingesetzten Statuten
und nicht ohne einige kluge Paragraphen bekannt machte, auch
vorher im «Goldenen Spiegel» den Kaiser Joseph mit seinem Hel-
den Tithon als Reformator rithmend personifiziert hatte. Abseits
also von den Ueberlieferungen des Rationalismus folgte er seinem
pantheistischen Glauben, der ihn aus dem religiosen in das poli-
tische Gebiet, aus dem Innerlichen zu dem AeuBerlichen hiniiber-
fithrte. Herders Weltbiirgertum, sagt Gervinus, liegt auf einer
Linie mit seiner Empfanglichkeit fiir aller Welt Werke und Men-
schen. Wenn aber der Verfasser der «Geschichte der deutschen
Dichtung» Lessing als Weltbiirger abstempelt, und von Herder im
Anschluf3 an Lessing meint, er habe den Kosmopolitismus syste-
matisch begriindet, scheint er dem nimlichen Fehler zu verfal-
len, der einstens kleinlich zwischen Einbildungskraft und Phan-
tasie, dort von auBlen nach innen, hier von innen nach auflen wir-
kend, unterscheiden wollte. Gervinus nimmt eine sich entgegen-
stehende Terminologie der Begriffe Weltbiirgertum und Kosmo-
politismus an, immerhin mit einer gewissen Berechtigung, wenn
wir «Weltblirgertum» als einen Bestandteil der nationalen Gesin-
nung, «Kosmopolitismus» als den Ausdruck einer iibernationalen
Vereinbarung ansehen und den ersten Begriff mehr auf das
ethische, den zweiten mehr auf das politische Gebiet anwenden.
Das Problem im ganzen wurde von Kant, der bei dem Beginn der
Franzosischen Revolution noch nicht der erbitterte Gegner Her-
ders war wie um die Jahrhundertwende, in den Schriften «Zum
ewigen Frieden» und «Idee zu einer allgemeinen Geschichte in
weltbiirgerlicher Absicht» vornehmlich nach dem politischen Ge-
sichtspunkte aufgegriffen, und von der schwirmerischen Ueber-
schwenglichkeit, der auBBer Herder sogar Goethe nachgab, auf die
praktische Absicht eines «freien Bundes freier Volker» beschrinkt.
Kant spricht ohne Wortklauberei von einem Weltbiirgertume der
Zukunft, das Gervinus als typischen Kosmopolitismus betrachten
wiirde. Einerlei — wir wollen Herder und Kant als Vorkdmpfer
einer gliicklicheren Entwicklung der Zustinde auf Erden achten

458



und ehren; Kant stand fest mit den Fiillen auf gesichertem Boden,
wihrend Herder in das Wolkenreich des Traums emporschwebte,
wo seine Hoffnungen sich leichter zu verwirklichen schienen.
Wir verstehen, warum sich Hillebrand, der sich unter den Toren
von Rastatt an der deutschen Revolution beteiligt hatte und iiber
den Rhein nach Frankreich entflohen war, dieser mutige Vor-
kampfer der deutschen Einigung in der Fremde, auf Grund seiner
Erfahrungen und einer iibereinstimmenden humanen Weltan-
schauung Herder verwandt fiithlte und als ein Polyhistor mit aller-
grofBtem Wissen, den man an Jacob Burckhardts Seite stellte, und
als ein Demokrat von vorbildlichem Charakter dem bewunderungs-
wiirdigen Manne in seinem Essay ein Denkmal errichtete. Als Hille-
brand fiir eine amerikanische Zeitschrift in englischer Sprache
schrieb, die er in Rede und Schrift ebenso beherrschte wie seine
Muttersprache und die franzosische und italienische Sprache, war
ein Weltbilirgertum, wie er es nachdriicklich vor Nietzsche zur
Pflicht eines jeden guten Europiders macht, besonders in Deutsch-
land unter den neu geschaffenen politischen Verhiltnissen allmih-
lich durch eine von der nationalen Erhebung in eine nationali-
stische Ueberhebung hineingesteigerte Bewegung zwar in den
Hintergrund gedriangt worden, aber keineswegs miBachtet und
unterdriickt. Von dem Bestehen eines unduldsamen Antisemitis-
mus konnte vollends kaum gesprochen werden. So hat sich Hille-
brand in seinen Ausfithrungen damit begniigt, diese heikle Frage
nur kurz bei Gelegenheit der Schrift Herders iiber den «Geist der
hebriischen Poesie» zu beriihren, ohne dabei die fiir ihn gleich-
giiltige Angelegenheit verschiedener Religionen und der ihnen
gegeniiber zu bewahrenden Stellung irgendwie zu erldutern. Als
dann die Wellen einer beginnenden antisemitischen Propaganda
horbar aufrauschten, kurz bevor der Berliner Professorenstreit
zwischen Treitschke und Mommsen ausbrach, hielt er sich nicht
langer mehr zuriick. Er gedachte vermutlich der Jahre, die er als
Sekretiar Heinrich Heines an dessen Krankenlager verbracht hatte,
bei folgenden Sitzen, die im zweiten Band der Sammlung «Volker,
Zeiten und Menschen» stehen: <«Eine schone Aufgabe fiir den
Geschichtsschreiber wire, iiber den Einflull der Juden auf unsere
Entwicklung zu schreiben. Deutschland dankt ihnen Unendliches
und kann sein Geschick loben, dies Element als Gegengewicht
gegen exklusives Germanentum in seinem offentlichen und gei-
stigen Leben zu hegen.» Seitdem sind beinahe achtzig Jahre ver-
gangen, schaudernd haben wir erlebt, welches Ungliick durch den
Wahnsinn der antisemitischen Verbinde und ihrer Anfiihrer in
Deutschland entstanden ist. Wenn heute ein Nachfolger Hillebrands

459



iiber Herder schreibt, wird er die Ehrlichkeit und Rechtschaffen-
heit der Toleranz, mehr, der einem wahren Christentume ge-
ziemenden Anerkennung der Gleichberechtigung aller Religionen
und ihrer Angehorigen innerhalb des Staates und seiner Gesetze,
wie sie Herder, der protestantische Generalsuperintendent des Wei-
marer Hofes, als Grundprinzip der Menschlichkeit belehrend an-
nahm, in einer lingeren, mit Zitaten reichlich belegten Darstellung
zu schildern haben.

Aus Herders Werken kommt zu diesem Zweck das Kapitel
«Ueber die politische Bekehrung der Juden zur Ehre» im zweiten
Teil der «Adrastea» in Betracht. Als Herder gleich nach dem «Ein-
tritt in das neue Jahrhundert», das Schiller mit begeisterten Ver-
sen begriillte, in diesem Nachtrag zu seinen «Ideen zur Geschichte
der Menschlichkeit» Abschied nahm von der Vergangenheit, deren
Bilanz mit einem wehmiitigen und verbitterten Urteil gezogen
wurde, und «auf einem steigenden Strome fahrend» der Zukunft
vorahnend ihre Wege weisen wollte, war er ein dem Tode naher
Mann. Die Zeitschrift wurde namentlich von Schiller mif3fallig auf-
genommen. Aber Herder, der damals dem deutschen Volke auch
die unvergleichliche Uebersetzung des «Cid» schenkte, war sich
in allen entscheidenden Dingen seiner Welterkenntnis treu ge-
blieben. Besonders seine Ansichten iiber die Aufgaben der Dich-
tung und des Dichters hatten sich nicht geindert, wenn auch hie
und da schulmeisterlich verengt. IThm waren immer die Ent-
stehungs- und Entwicklungsbedingungen der Poesie, voran der
Volkspoesie, vor einem geschichtlichen Hintergrunde, unmittelbare
Zeichen der Wirksamkeit eines lebendigen Geistes im Dasein der
Volker gewesen. Ihm nachsinnend, auch traumend nachzuspliren
war fiir ihn in seiner Jugend ein geheiligtes Bediirfnis, dem er
freudig folgte, um sich seiner Pflege als Sammler und Uebersetzer
begliickt und begliickend zu widmen. Homer und die Bibel wur-
den mit natiirlicher Empfindung aufgenommen und erklirt. An-
derthalb Jahrzehnte nach dem Erscheinen der «Kritischen Walder»,
in deren «zweiter Erinnerung» er den Lesern «seinen Homer»
liebevoller als Lessing im «Laokoon» vorstellte, fast ein halbes
Jahrzehnt nach Lessings «Nathan der Weise», trat er mit dem
Buche iiber den «Geist der hebridischen Poesie» als Spezialist vor
die Oeffentlichkeit, einem aullerordentlich schonen, vielleicht dem
schonsten Buche, das Herder geschaffen hat, einer kostbaren Ver-
einigung von Gelehrsamkeit und psychologisch-poetischer Deutung,
iiber das Hettner anmerkt, dafl es «frei von allen theologischen und
ziinftigen Voraussetzungen erst die Augen fiir die unvergleichliche
Poesie der Bibel getffnet habe». Die hebridische Poesie war ihm

460



«die #lteste, einfachste, herzlichste Poesie der Erde, voll des innig-
sten Naturgefiihls und doch ganz und gar nur das dichterische
Anschauen Gottes und seiner Werke». Ein abgesondertes Kapitel
«Von den Griinden ihres subjektiven Ursprungs» hebt die natio-
nalen Bedingungen dieser Poesie hervor und betrachtet sie als
dichterisches Vermogen eines abgeschlossenen, geschlechterstolzen
Stammes. Die im ersten Teil der Schrift gewihlte Form des Dia-
loges zwischen einem rationalistisch theoretisierenden und einem
poetisch empfindsamen Freunde ermoglicht ihm, auf manche Ein-
wendungen zu erwidern und Vorwiirfe gegen die Eigenschaften
der Juden zuriickzuweisen. Wenn der leidenschaftliche Alciphron
von dem <«harten voélkervertilgenden Moses» spricht und die Frage
erhebt, ob Manner wie er das «einzige Volk auf Erden zu griinden
das Recht hatten», ob «die Erde verwiistet sein miisse, damit ihr
Stamm allein herrsche», und den Gegner ersucht, ihn mit mysti-
schen oder theologischen Spitzfindigkeiten zu verschonen, da er
sich «an derartigen Rettungen iibersatt gelesen habe», antwortet
ihm der besonnene Eutyphron, hinter dessen Maske sich Herder
verbirgt, mit einer gerechten Betrachtung auch der Fehler der
Juden, indem er sich auf das Feld der Poesie zuriickzieht und eine
Reihe der im Alten Testament mitgeteilten Vorginge nach ihrer
dichterischen Bedeutung untersucht: «Mir ist keine Poesie be-
kannt, die so ganz ihre Armut zum Reichtum Gottes gemacht und
den Winkel ihres Erdstrichs zum Schauplatz der Majestiat Jehovas
eingeweiht hitte.»

Herder beabsichtigte, nach den Propheten die hebriische Poesie
in ihrer Einwirkung iiber das Neue Testament hinaus bis auf die
neueste Zeit zu verfolgen, um, wie eine Ankiindigung sagt, zu
betonen, «was durch solche Schriften Gutes in die Welt kamn».
Leider haben widrige dullere Umsténde diese Fortsetzung verhin-
dert. Im ersten Abschnitt des zweiten Teils wurde die «Einkleidung
in Gesprachey nicht beibehalten, in der nachfolgenden andern Halfte
dieses Teils nochmals Moses und sein theokratisch politisiertes
Volk gepriesen, um die Lebendigkeit des Geistes und der Sprache
ihrer Gesetze in der Literatur nachzuweisen, bei David, Salomon
und endlich bei Christus, dem grofiten der Propheten: «Alle
Menschen wiinschen, daf3 nicht der Gesetzgeber, sondern das Ge-
setz herrsche, dal} eine freie Nation es frei annehme und willig
befolge, daB3 eine unsichtbare verniinftige, wohltitige Macht uns
lenke, keine Ketten und Bande.» An einzelnen Stellen wird ge-
tadelt, daB nur die verhaBte Willkiir von besoldeten Fiirsten-
dienern die Rechtsprechung ausiibe: «Beredsamkeit und Fleif}
sollte der Nerv des Staates, Ruhe und Familienehre sollte des

461



Fleifles Lohn werden ... Auf goldenen Despotismus, auf sklavische
Wiirden in einer Konigsstadt hatte Moses die Ehre der Geschlechter
nicht gesetzt, noch weniger den Preis eines ganzen Volkes auf
Ueppigkeit und Kriegsruhm gegriindet... In einem kriegerischen
Staate sind nie Gedichte gesungen, nie solche einfach-erhabene
Gottergedanken erzeugt worden als in diesem Hirtenlande, zwi-
schen miihselig, aber fleiflig bearbeiteten Bergen.» Hier erreicht
der hinreiBBende Schwung der Beredsamkeit Herders eine Gewalt,
die man einem hohen Geistlichen und Kirchenbeamten kaum zu-
traut — ein vortreffliches Zeugnis fiir die Freiheit des Zeitalters,
in dem er lebte.

Sicherlich waren die durchaus selbstiandigen ethischen und dsthe-
tischen Ansichten, die Herders Begabung und Erfahrung zu dan-
ken sind, auch mit einer Zustimmung verkniipft, in der die ver-
schiedenartigsten Richtungen nebeneinander verliefen und sich
ineinander verschlangen. Die Aufklarungsepoche hatte fiir die
erste Hilfte des 18. Jahrhunderts die Grundlagen geschaffen, fiir
die zweite Hilfte Rousseau. Ueberall wurde nicht nur Toleranz
gegeniiber der jlidischen Religion, sondern «biirgerliche Verbesse-
rung der Juden» angestrebt, nachdem Mendelssohn, der die fiinf
Biicher Moses und die Psalmen ins Deutsche iibersetzte, gefordert
hatte, daf3 die «Sache der Menschheit und deren Rechte nicht ver-
teidigt werden konne, ohne zugleich fiir die Sache der Juden ein-
zutreten», und mit seiner, von Herder und spédter von Wilhelm
von Humboldt verteidigten Forderung keine ernsthaften Gegner
gefunden hatte. Spinozas Philosophie, der sich Mendelssohn noch
verschloB3, gewann den groBten EinfluB auf Herder und auf
Goethe, dem sich in der «Ethik» eine «freie Aussicht iiber die sinn-
liche und sittliche Welt aufzutun schien». Nachdem Herder, ganz
Pantheist geworden, seinen Spinozismus in einer Arbeit iiber den
holléndischen Philosophen offenbart hatte, wurde er von den ortho-
doxen Theologen formlich in Acht und Bann getan. Das «Biichlein
voll wiirdiger Gottesgedanken», das Goethe mit diesen Worten in
Italien aufnahm, wurde verbreitet und fiir eine zweite Auflage
zugleich mit den Vorarbeiten fiir die «Adrasteay» stark ver-
andert. Den fiinf Mannern, die Herder in seiner Zeitschrift als
«die wissenschaftlichen Charaktere des vergangenen Jahrhunderts»
aufzahlte, konnte er Spinoza, dessen Ideen von Leibniz vervoll-
stindigt und abgeschlossen wurden, nicht anfiigen. Er nannte Leib-
niz und Newton, Montesquieu, Swedenborg und Zinzendorf. Am
Ende der «Adrastea» gewihrte er zum letzten Male seiner humanen
Ueberzeugung von der vollstandigen Unabhingigkeit aller gei-
stigen und sittlichen Krifte eines Volkes von der Aufsicht des

462



Staates freien Lauf und schloB mit den prophetischen Worten:
«Die reine Idee des Wahren, Schonen und Guten ist das einzige
Ideal einer Menschengesellschaft, in der alle Krifte unserer Natur
harmonisch zusammenstimmen und wirken. Dieses reine Ideal von
barbarischen Hiillen zu befreien, es unserem Sinne verstidndlicher,
unseren Sitten bildender zu machen, dahin bestrebten sich teil-
weise alle Guten, und da kein Stillstand in der Natur ist, so er-
warten alle eine Zeit, die alles kniipfe und binde, auf einer Atlan-
tis.» Deshalb bezeichnete ihn Gervinus als einen Schriftsteller,
dessen Titigkeit, so verdienstlich sie auch an sich sei, verdienst-
licher wurde durch das, was sie erregte — «was er in der Gegen-
wart tat, war wenig gegen das, was er in die Zukunft fortwirkte»,
und entschuldigte ihn vor dem Forum von allen, die ihn als Enthu-
siasten und triigerischen Weltverbesserer ablehnten, damit, «dal3
auch dieses Verschwimmen, dieses Aufgehen im Allgemeinen sich
aus seinen weltbiirgerlichen Neigungen herleite und zuletzt einen
seiner innerlichen Grundsitze bildes. Wir hingegen diirfen wa-
gen, Herder im Gefolge Wilhelm Scherers als einen Seher zu
betrachten und zu verehren, der den deutschen Universalismus,
die freiwillige humane Hingebung an den Geist der fremden V&l-
ker begriindete, welche nicht bettelt und nicht sich selbst verliert,
aber Reichtum sammelt und neue Krifte durch sie gewinnt.

Ein fremdes Volk sind auch fiir Herder die Juden, aber nicht
im Sinne ihrer religiosen Absonderung, nur im Sinne einer poli-
tischen Teilnahme an den Rechten und Pflichten des modernen
Staates. Das siebente Kapitel der «Adrastea» teilt sich in mehrere
Abschnitte. Der erste von ihnen geht von der unwiderlegbaren Tat-
sache aus, dall die Juden «nach eigenem Gestdndnis» an ihr altes
unauflosbares Gesetz gebunden sind, das von ihnen in einem
eigenen, von allen andern Vélkern verschiedenen Volke geachtet
wird. Infolgedessen sieht Herder das eigentliche Problem von An-
fang an nicht als eine religiose Streitfrage an, sondern als eine
«einfache Staatsfrage»: «Wie viele ndmlich von diesem fremden
Volk, das unter solchem fremden Nationalgesetz, in solcher Denk-
und Lebensweise solche und keine anderen Geschifte treibt, diesem
Staat entbehrlich, niitzlich oder schidlich seien, das ist das Pro-
blem.» Aber seine humane Weisheit verfihrt bei der Auslegung
seiner Sitze mit einer unbeirrbaren Gerechtigkeit, weil sie in einer
den Zionismus und Palistina immerhin nicht vollstandig aus dem
Gesichtskreise verlierenden Achtung vor Menschenleben und
Menschenwiirde das Schicksal einer  unterdriickten Rasse zu
bessern gedenkt. Denn die wahre Schuld, sagt Herder im Anschluf3
an Montesquieu, liegt nicht bei den Juden, sondern bei den ehr-

463



losen Christen, die sie milbrauchen. Da das gewalttitige Betragen
in den Zeiten ehemaliger Barbarei in Europa bewirkt habe, den
judischen Charakter zu verderben, sei es Aufgabe des Staates, ein
so begabtes Volk dem Wohle des Staates, der sie schiitzen soll,
der Pflege der Wissenschaften und anderen der Menschheit niitz-
lichen Zwecken zuzufiihren. Der fortschreitende Geist der Zeit —
so beschlie3t Herder seine gewandten, ein wenig gewundenen Ex-
kurse liber die Judenfrage — verlangt, dal} fiir den angenommenen
Fall, die unter schlimmen Drangsalen aufgewachsenen Juden seien
noch nicht insgesamt zu der von Lessing dichterisch verherrlichten
Wohltitigkeit und Milde einzelner ihrer Glaubensgenossen gelangt,
ihnen eine bessere Erziehung gewiahrt und Juden- und Christen-
kinder nach gleichen Grundsdtzen der Moral und Wissenschaft
gelehrt werden sollen: «Gemeinschaftliche Kultur vereinigt die
Menschen aller Zeiten, Gegenden und Volker. Wer denkt bei
Spinozas, Mendelssohns, Herz’ philosophischen Schriften daran,
dall sie von Juden geschrieben waren? Alle Nationen verehrten
mit ihnen den Weltschopfer, indem sie sein Bild, Vernunft und
Weisheit, GroBmut und Wohltitigkeit im Menschengeschlecht aus-
bildeten und erhielten.»

Hat Nietzsche, bevor er seine Aphorismen iiber den guten Euro-
paer schrieb und dabei auf die sogenannte «Judenfrage» mit der
Erwigung zu sprechen kam, da3 man diesem Volke den edelsten
Menschen, den reinsten Weisen, das michtigste Buch und das
wirkungsvollste Sittengesetz der Welt verdanke, sich Herders er-
innert? Wenn er ebenfalls der Meinung zustimmte, daf3 «das ganze
Problem der Juden nur innerhalb der nationalen Staaten vorhan-
den ist, insofern hier iiberall ihre Tatkriftigkeit und hohere Intelli-
genz, ihr in langer Leidensschule von Geschlecht zu Geschlecht
angehiuftes Geist- und Willenskapital zum Uebergewicht kommen
mulfl», wiederholte er, allerdings skeptischer und realpolitischer
denkend, was sein erlauchter Vorginger an einer entlegenen
Stelle seiner Schriften, in der «Adrastea», schon verkiindet hatte.
So sehr waren Herders Ideen Gemeingut aller Gebildeten gewor-
den, daf3 Nadlers Frage, noch sei das Urteil nicht gesprochen, von
wem das 19. Jahrhundert reichere, starkere und treuere Ziige trug,
von Herder oder von Goethe, auch fiir unser Jahrhundert gestellt
werden kann. Hillebrand, dessen Essay die Veranlassung gab, von
seiner Deutung der Personlichkeit Herders in dessen Werken den
beiden, fest miteinander verbundenen Themen seines Verhéltnisses
zu einem Weltbiirgertume und daran angeschlossen seiner Behand-
lung der Juden im Staate und in der biirgerlichen Gesellschaft
nahe zu kommen, was mit bescheidenen Hinweisen unter Beriick-

464



sichtigung eindrucksvoller Zitate aus Herders Werken in diesem
Aufsatze versucht wurde, verdient, neben seinem Vorbild gleich-
falls mehr beachtet zu werden. Auch Hillebrand war Optimist und
Philantrop, ein Freund und Helfer nicht nur geistig bediirftiger
Menschen; auch er glaubte an eine kiinftige Atlantis des Friedens
als ein humaner Philosoph christlicher Gesinnung, der wie Herder
hoffte, das Land der Verheillung, das er von ferne schauen zu
konnen annahm, werde die ganze Welt umfassen, auf daf3 Herders
Verse sich bewahrheiten wiirden:

«Von Wahn und Bosheit ist die Erde frei,

Und Lust zum Guten, wie die Meeresflut

Bedeckt die Welt; der Mensch, der Mensch ist gut,
Was Recht und Wahrheit jedem Herzen pries,
Was Treu und Liebe jeden hoffen liel3,

Ist wahr: die Erde wird ein Paradies.»

% 465



	Herders Weltbürgertum : zu Herders 150. Todestag am 18. Dezember

