
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

KIMMERISCHE FAHRT

Als im Frühjahr 1953 die Internationale Jury für den Europäischen Literaturpreis,

der Männer wie Gabriel Marcel, Salvador de Madariaga, Ignazio Silone,
Denis de Rougemont und Gottfried Benn angehörten, diesen Preis einem bis
dahin völlig unbekannten deutschen Autor mit dem Namen Werner Warsinsky
für sein Manuskript Kimmerische Fahrt zuerkannten, ging ein gewisses
Erstaunen durch die Welt der Literatur. Der Autor, in dessen Blut sich slawische
und germanische Elemente mischen, war seinem bürgerlichen Berufe nach
ein Arbeiter, der die elektrolytischen Oefen in einer Aluminiumfabrik
bediente. Er wurde damals, wie das heute üblich ist, von Agenten und Reportern
überlaufen. Er mußte Lebensbekenntnisse, Glaubensbekenntnisse, Erinnerungen

und Pläne preisgeben. Nun liegt das mit diesem großen Preis ausgezeichnete

Werk vor (erschienen in der Deutschen Verlagsanstalt Stuttgart). Man
liest es und wird ein gewisses zwiespältiges Gefühl nicht los. Bei aller Achtung
vor der Arbeit fragt man sich, ob es wirklich die beste Leistung war, die hier
ausgezeichnet wurde? Wir müssen es glauben. Aber wenn wir aus der
Ansprache Gottfried Benns anläßlich der Preisverteilung erfahren, daß um die
Entscheidung ehrlich gerungen wurde, daß Bedenken erhoben wurden, müssen
wir die Entscheidung achten, auch wenn wir sie nicht teilen können. Es mag
fruchtbar sein, die entscheidenden Worte Gottfried Benns hier zu wiederholen:
«Die Internationale Jury befand sich in einer schwierigen Lage: soll man
lieber etwas Warmes, Gemütliches, Bequemes, Historisches krönen; ist es nicht
genug der Qualen, der Zersetzung, der Absage an Glück, die wir alle seit
Jahrzehnten in uns aufnehmen mußten? Ja, vielleicht ist es genug. Aber eine
Internationale Jury, in der ein Mann aus London sitzt, einer aus Paris, einer aus
Kopenhagen, einer aus Rom, einer aus Zürich, einer aus Genf und einer aus
Berlin — können diese Männer, die alle ihren Namen einsetzen für dieses Urteil,

auf der einen Seite täglich in ihren Ländern von der Krise des Abendlandes

lesen und selber darüber schreiben, von der Grundlagenkrise unserer
ganzen europäischen Existenz —- können diese Männer dann plötzlich ein Buch
übersehen, zurücksenden und ablehnen, das aus dieser Krise geboren ist, ihr
begegnet, ihr zwar auch erliegt, aber ihr einen unvergleichlichen, ja ganz
unvergleichlichen Ausdruck gibt? Nein, das können sie nicht!»

Schon die Form des Buches ist bezeichnend. Es läßt sich keiner der üblichen
Kategorien einordnen, es ist weder ein Roman noch ein Bekenntnisbuch der
üblichen Art, wie es gerade deutsche Autoren am Beginn ihrer Laufbahn so oft
zu schreiben pflegen. Wenn von einer äußeren Handlung gesprochen werden
darf, so wäre es diese: ein Verwundeter, der sein Gedächtnis verloren hat,
sucht über zahlreiche Stationen den Weg zurück in seine eigene Vergangenheit.

Dabei widerfährt es ihm, daß aus den Abgründen seines eigenen Innern
eine Fülle von Bildern, Visionen und Träumen heraufsteigen und sich, wie die
verschiedenen Erdschichten bei der Bildung der Erdoberfläche, durcheinanderschieben,

so daß seltsame, aber sehr aufschlußreiche Berührungen und Bezüge
entstehen. Alle diese Visionen erscheinen in einem magischen, urweltlichen
und unterweltlichen Lichte.

437



Kimmerien, nach der griechischen Sage das Land der Schatten am Anfang
des Hades, gab dem Buch seinen Titel. Seinen Inhalt oder besser seinen
Gehalt lieferte die Epoche, die wir Europäer alle erlebt und durchlitten haben,
in der sich Abgründe auftaten, Abgründe rings um uns und Abgründe in uns
selbst. Das Grauen des Krieges in seinen furchtbarsten Formen, die Veränderung

unserer Zivilisation durch den Einbruch der Maschinenweit und eng
damit verbunden die Aufspaltung der Seelenwelt, alles das durcheinandergeschoben,

übereinandergelagert, als Vision erfahren, mit den Mitteln des
Traumes dargestellt, bildet das, was man üblicherweise Gehalt nennt. Die Form
freilich erscheint noch schwieriger zu deuten. In einzelnen Kapiteln ziehen
diese Visionen der Qual, des Schmerzes und des Grauens, der inneren und
äußeren Auflösung am Leser vorbei. Vordergründiges und Hintergründiges,
Bewußtes und Unbewußtes mischen sich, schieben sich durcheinander und
erhellen sich eines am andern. Die Sphären des Realen und Surrealen gehen
ineinander über. Alles dies wird meist in einer großartigen, bannenden und
zwingenden sprachlichen Gestaltung dargestellt. Sie läßt keinen Zweifel
darüber, daß das, was dieser Autor niederschreibt, echt ist und einer zwingenden
inneren Notwendigkeit entspringt. Daß sich dazwischen einzelne matte und
sprachlich nicht immer sorgfältige Stellen befinden, soll nicht übersehen werden.

Niemand wird diese Leistimg gering achten; was aber Bedenken auslöst,
ist dies: diese «Kimmerische Fahrt» läßt nur eine Seite unserer Gegenwart
erkennen, eben das Grauenvolle, Dunkle, Abgründige und dem Nichts Verhaftete,

an dessen Dasein in unserer Welt kein vernünftiger Mensch zweifeln
wird, nicht aber die andere, zu der wir uns durchringen müssen, ohne jene zu
übersehen. Wer heute ein Werk mit einem großen Preise auszeichnet, sollte
dies nicht außer acht lassen. Es gibt nicht, wie Gottfried Benn sagt, hier die
Welt des Warmen, Gemütlichen, Bequemen und dort die Welt der Abgründe,
des Verfalls, der unendlichen Zerstörung; vielmehr ist dem wahrhaft schöpferischen

Menschen die Aufgabe gestellt, die Ganzheit dieser Welt zu gestalten.
Dies das eine. Das andere: in dem Werk scheint uns, formal gesehen, die das
Ganze zusammenhaltende Klammer nicht stark genug, so daß die von einer
magischen Phantasie geschaffenen Visionen mitunter selbständig werden und
das Gleichgewicht der Gesamtkomposition gestört wird. Ungeachtet dieser
Bedenken handelt es sich um eine außerordentliche Leistung, die Beachtung,
die Aufmerksamkeit verdient, um einen Versuch, sich mit der Welt, in der wir
leben müssen, auseinanderzusetzen. Ein Versuch, eigenartig, kühn und mutig,
aber eben nur ein Versuch, eine Teillösung der Aufgabe, die die Epoche einem
Autor stellt. Ein Buch, nicht für jeden, sondern nur für die, die willens sind,
einem Autor auf den vielfach gewundenen Wegen durch die Schattenwelt und
die Sphären des Zwielichts zu folgen. Ein Buch endlich, das aufrüttelt, das

an die Herzen schlägt, das aufschreit, aber — und das ist zu bedenken —
keine Heilkräfte ausstrahlt. Ob es richtig war, ein solches Buch durch den
Europäischen Literaturpreis herauszuheben aus der Fülle der Bücher? Ein
großer Preis will eine Leistung ehren, die geehrte Leistung aber entscheidet
über den zukünftigen Rang und Wert des Preises. Das sollten die nie
vergessen, die über große Preise zu entscheiden haben. Oder sollte diese Ehrung
ein Symptom für die geistige Situation unserer Epoche sein?

Otto Heuscheie

438



FARCE DER LEICHTGLÄUBIGKEIT

Uraufführung der bairischen Komödie «Astutuli» von Carl Orff

«Astutuli — die Witzigen — so heißt das Spiel... dieweil es sagen will, daß
nur die Witzigen allein des Spiels ansichtig können sein, all andern bleibt's ein
blauer Dunst.» — Mit diesen Worten umschreibt die Hauptfigur, ein Jahrmarktsgaukler,

das Wesen des Stückes, dessen Story, auf bairisch «Stori» genannt,
das alte Märchenthema von des Kaisens neuen Kleidern in derb rustikaler Art
viermal variiert. Jörg Zaglstecher, der Bürgermeister, und die Mitglieder des
hochweisen Rates einer deutschen Kleinstadt verfallen in gleicher Weise der
magischen Suggestionskraft des mit einem gewaltigen Maulwerk ausgestatteten
Gauklers, wie das Jungvolk beiderlei Geschlechts und die ganze Bürgerschaft,
herab bis zu dem Nachtwächter Wunibald Hirnstößl. Zuerst lassen sich alle
von dem ihnen vorgespiegelten Riesen Onuphri erschrecken, dann wird mit
dem nicht minder imaginären Erdmännchen Goggolori geschäkert, und schließlich

entledigen sich alle ihrer Kleider, um die aus Luft gewebten kokanischen
Gewänder anzuziehen, dieweil der Gaukler mit den wirklichen Gewändern
und all dem darin enthaltenen Geld und Schmuck davonfährt. Aber auch die
dann eintretende Ernüchterung heilt die Ueberschlauen nicht von ihrer
Leichtgläubigkeit. Die von dem Gauner bis auf das Hemd Ausgezogenen verfallen
dem Schwindler neuerlich, als er als Goldmacher verkleidet zurückkehrt.

Der Erweis der rasanten Anfälligkeit gegenüber faustdicker Massensuggestion

— mag diese nun von einem armseligen Jahrmarktskomödianten oder
von einem totalitären Propagandaminister ausgeübt werden — bildet den
überzeitlichen Inhalt der von Carl Orff 1948 vollendeten und am 20. Oktober 1953

in den Münchner Kammerspielen uraufgeführten Komödie. Ihre sprachliche
Form — gegeben durch saftige, von keiner Obszönität zurückschreckende
altdeutsche Knittelverse — läßt sie als legitimen Abkömmling der alten
Fastnachtsspiele erscheinen; aber auch als Satyrspiel nach einer modernen Tragödie
ist sie durchaus denkbar. — Die Koppelung mit Kleists «Zerbrochenem Krug»,
die in München versucht wurde, erschien uns nicht ganz glücklich, denn das

vorangegangene deutsche Meisterlustspiel, in dem ja auch vielfach mit Ueber-
schlauheit operiert wird — zumal, wenn so «überschlaue» Meisterschauspieler
wie Therese Giehse und Friedrich Domin am Werk sind — schwächte manchen

charakteristischen Zug der bairischen Komödie etwas ab, die von Orff
mit einer geradezu dämonischen Sprachgewalt erfüllt wurde, wie sie wirklich
nur einem so feinhörigen, rhythmisch bis ins Letzte differenzierenden Musiker
zu eigen sein konnte.

Der überwältigende Wortstrom, der sich von der von Helmut Jürgens
phantastisch ausgestatteten Bühne her aufs Publikum ergoß, wurde an den
wichtigsten Stellen ganz sparsam von einem aus neun Mann bestehenden Orchester
unterstrichen, dessen Instrumentarium sich zusammensetzte aus allerlei Schlagzeug,

einem Steinspiel, einer Windmaschine, Rasseln, Ratschen und
Kelchgläsern, die am Rande mit den Fingern gerieben wurden. So wurde in
handgreiflicher Weise den Ueberschlauen auf der Bühne und im Publikum die alles
Zeitgeschehen überdauernde Hauptthese der Komödie eingehämmert: die trotz
aller Enttäuschungen sich immer wieder erneuernde Leichtgläubigkeit der
Menschen gegenüber Propagandatricks, die, mögen sie noch so plump und noch
so leicht durchschaubar sein, dennoch immer wirken, wenn sie nur den
uralten Wunschträumen von Macht und Reichtum Erfüllung verheißen. — Die
von Hans Schweikart mit starker Betonung der urwüchsigen Saftigkeit und

439



Fülle des Werkes brillant inszenierte Premiere erlebte, nachdem es zunächst
im Publikum ob der Derbheit der Worte und Ereignisse einiges Befremden
gegeben hatte, eine sehr herzliche Aufnahme; denn alles war sich schließlich
mit Orffs Bürgerschaft darüber einig:

«Sowas,
sowas
siehgt ma net
alle Tag,
siehgt ma net alle Tag.
Weil ma's net sechen taat,
wann ma's net glaubn taat,
weil ma sowas no nie
nie net
nie net
nie net
gsehgn hat.»

Willi Reick

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Von Proust Der deutsche Proust, der bei Suhrkamp erscheint, wird zunächst
zu Broch die unheilvolle Versäumnis der deutschen Geistesgeschichte gut¬

zumachen haben, die an der Stelle des Welteinflusses von Proust
einen Leerraum gelassen hat. Dort, wo ein ähnliches Vakuum seit fünfundzwanzig

Jahren bestand, findet man endlich unübersehbar das Werk von
Kafka. Wie es zur Versäumnis von Proust gekommen ist, beschäftigt auch
T.W.Adorno im Merkur (69). Er geht davon aus, daß die letzten großen
französischen Autoren, die von Deutschland realisiert wurden, Anatole
France, Bergson und, in Grenzen, Gide gewesen seien. Es fehlt fast ganz
Valéry, komplett Proust. Adorno versucht auch diesem Fall, wie anderen,
mit einer marxistischen Floskel beizukommen, statt mit Tatsachen. Er macht
für die Lücke nicht die zunehmende Entschlossenheit der Weimarer Republik
verantwortlich, Deutschland geistig von Frankreich zu trennen und die
anonyme Kooperation mit England auch auf literarischem Gebiet zu pflegen; mit
Tausenden Beispielen ließe sich die Herabsetzung des «statischen»,
«vergreisten», «bourgeoisen» Frankreich durch das «dynamische», «junge», «neue»,
«amerikanische» Deutschland beweisen. J. W. Adorno glaubt vielmehr, daß «das

Schrumpfen der Weltwirtschaft hinter all dem stehen mag»; das
merkwürdigerweise aber die Anglisierung und Amerikanisierung des deutschen Büchermarktes

nicht verhindert hatte. In Wahrheit liegen die Dinge umgekehrt: die
schlechte Gesinnung zerstörte die Weltwirtschaft, und diese wiederum,
rückwirkend, das deutsche Geistesleben. Aber die Nachholarbeit ist im besten Zug,
nur ist es fraglich, ob die Unmittelbarkeit der ersten Geniewirkung Prousts
sich je wieder einstellen kann.

Klarer als bei Proust liegt das deutsche Versäumnis bei Hermann Broch.
Als Die Schlafwandler 1931 in Zürich im Rhein-Verlag erschienen, war
bereits das Unheil im Kommen, dessen Anführer sich selber rühmte, ein
Schlafwandler zu sein oder mit schlafwandlerischer Sicherheit zu handeln. Mit
dieser Sicherheit hat er ja auch das schlafwandelnde Deutschland in den

440



Abgrund gestürzt. «Die Schlafwandler» sind ein unendlich deutscher Roman,
und Frank Thieß, der dem Werk bei seinem Erscheinen durch einen hohen
literarischen Preis eine Resonanz in Deutschland verschaffen wollte, bemerkte
melancholisch vor einiger Zeit in der Neuen Literarischen Welt, welche ganz
andere Entwicklung der deutsche Roman unter dem Einfluß von Broch
genommen hätte.

Heute, da Broch und Proust in Gesamtausgaben erscheinen, ist es nicht
schwer, vorauszusagen, daß jeder auf seine Weise den deutschen Roman aus
der Sackgasse herausführen könnte. Diese Stunde ist lange vorausgesagt worden,

und es ziemt sich, zuerst der Entdecker Brochs zu gedenken. Seit 1931

wurde Franz Blei nicht müde, die Namen Proust, Joyce, Broch und Musil
in einem Satz zu nennen. Die erste Zeitschrift, die sich für Broch seit 1935

eingesetzt hat, war und ist das Silherhoot, in dem Ernst Schönwiese mehr als
jeder andere von und über Broch veröffentlicht hat. Blei verglich im ersten Heft
der Zeitschrift, im Oktober 1935, die Epoche nach dem Kriege mit der
Abgeschlossenheit der französischen Epoche, deren Darstellung Balzac und Stendhal
zugefallen war. So liege nun eine andere abgeschlossene Epoche vor, deren
Inventur diese vier großen Romanciers vornehmen. Der Vergleich stimmt
nicht ganz, der unpolitische Sinn Bleis konnte ihn über den unabgeschlossenen
Charakter der deutschen Epoche täuschen; «Die Schlafwandler» weisen zwingend

und ausdrücklich in das Kommende hinüber, in die Sehnsucht: «nach
einem ,Führer', damit er uns die Motivation zü einem Geschehen liefere, das
wir ohne ihn bloß wahnsinnig nennen können».

Aber die Aufgabe, den Roman aus der Darstellung eines Sonderfalles in
das Gleichnis und Abbild einer ganzen Epoche hinüberzuführen, war von
Joyce bereits gestellt und für sich gelöst worden, und der Roman der Epoche
konnte nicht mehr das Vorbild von Proust oder das von Joyce übergehen. Es
ist nicht schwer, in «Den Schlafwandlern» Mittel der Menschengestaltung zu
bemerken, die den Einfluß von Joyce, aber auch von Fontane, Sternheim, Döb-
lin erkennen lassen; aber dann sind die Mittel wirklich nur Mittel zu einem
anderen Zweck. Es bestand für Broch kein Grund, sich ihrer nicht zu einer
viel umfassenderen Darstellung zu bedienen. Broch hat über das
Romanproblem, dem er gegenüberstand, mit der Klarheit eines Mathematikers, mit
der Erkenntniskraft eines schöpferischen Philosophen, mit dem Realismus
seiner Identifikationskraft, mit der Gläubigkeit eines Mystikers, in jedem
Fall aber mit der Helferpflicht des Dichters gegenüber der eingebrochenen
Anarchie der Werte Bescheid gewußt und gegeben. Ich verweise auf seine
Erwägungen zum Problem des Kulturtodes im Silberboot (1936, Heft 5), auf
seine Rede über Joyce aus dem gleichen Jahre, auf den Essay Das Böse im
Wertsystem der Kunst in der Neuen Rundschau 1933, auf seine Studie über
Hofmannsthals Prosaschriften in der Neuen Rundschau (1951, Heft 2) und auf
die knappste Darstellung seiner Romanidee im Entstehungsbericht über Die
Schuldlosen (S. 393—400, Buchausgabe des Rhein-Verlags, Zürich; Willi Weismann

Verlag, München).
Der Roman, schreibt Broch, hat eine «Welttotalität darzustellen... der

Roman braucht heute eine viel größere Materialbreite als ehedem, zugleich
aber auch zu ihrer Bewältigung eine viel schärfere Abstraktion und Organisierung.

Der alte Roman deckte Partialgebiete; er war Bildungs-, war Sozial-,
war Seelenroman... Heute gibt es keine belletristische Pseudowissenschaftlichkeit

mehr, und die vom Roman vermittelten Erkenntnisse dieser Art sind
bestenfalls popularisierende Platitüde. Dagegen vermag die Wissenschaft
keinerlei Totalitäten zu liefern, vielmehr muß sie eben das der Kunst, also

441



auch dem Roman überlassen. Der Mensch in seiner Ganzheit soll dargestellt
werden, die ganze Skala seiner Erlebnismöglichkeiten, angefangen von den
physischen und gefühlsmäßigen bis hinauf zu den moralischen und
metaphysischen, und damit wird unmittelbar ans Lyrische appelliert.» Diesen
totalen Roman haben Joyce, Proust und Broch, von ganz verschiedenen
Voraussetzungen kommend, in der Darstellung des komplexen, vieldimensionalen,
aperspektivischen Menschen geschaffen. Die Krise des Romans kann nur durch
die Werke, die sie überstanden haben, geheilt werden; das ist also von den
Gesamtausgaben von Proust und Broch zu erwarten.

Irrig und verhängnisvoll wäre es aber, die Vorbilder des neuen Romans
zum Anlaß seiner Abstrahierung zu nehmen, sie nachzuahmen. Brochs Hof-
mannsthalstudie in der Neuen Rundschau analysiert die Abkehr Hofmannsthals

von der Lyrik und das Wagnis des erzählerischen Werkes, das erst
durch eine neue Abkehr von der Epik zum Essay und zum Turm dem Dichter
erlaubt habe, die eigensinnige Richtung seines Lebens und seiner Probleme
zu vollenden. Hofmannsthal ging durch alles hindurch seinem Ziele zu, und
so auch Broch. Glaubte man bisher, Die Schlafwandler und Der Tod des Vergil
hätten die Brochsche Romanidee endgültig und unverbrüchlich ausgesprochen,
so wird sein nachgelassener Roman Der Versucher, der in den nächsten Tagen
erscheint, den undogmatischen Charakter dieses großen Künstlers beweisen.
«Der Versucher» ist der Roman, der auch in der Zeitschriftenliteratur über
Broch wiederholt als «Berg-Roman» oder als «Demeter-Roman» erwähnt
wurde, ohne daß sich Broch zu einem Titel entschieden hätte. Das lag daran,
daß dieser Roman, wie «Die Schlafwandler», als Roman-Trilogie geplant war,
es aber aus vielen Gründen beim ersten Band geblieben ist. Broch wollte den
religiösen Roman unserer Zeit schreiben, und er hat sehr viel im «Versucher»
erreicht; vielleicht ist überhaupt «Der Tod des Vergil» ein wenig mit dem
dritten Band der Trilogie identisch, dem «großen Schluß», dessen Schwierigkeit

und Anspruch Broch vorausgesehen hatte. So blieb der Berg-Roman
unvollendet, und es ist mir zugefallen, die Nachlaßmanuskripte durch
Redigierung dreier Fassungen zu einem einheitlichen Ganzen zusammenzufügen,
das den reinen Text Brochs enthält. Dieser «Versucher» ist wirklich ein Berg-
Roman, seine Menschen sind Tiroler Bergbauern, der einzige Städter ist der
erzählende Landarzt, der der drohenden Krise in der Stadt entfloh, um ihr
auf dem Dorfe in mythischen Urgewalten zu begegnen. Ein solches Menschentum

konnte nur realistisch dargestellt werden, infolgedessen verzichtete Broch
fast ganz auf die Methoden der anderen Romane, die in diesen nur bedingt
gehörten; ich führe das als Beweis dafür an, daß der Erfinder des Neuen nicht
der Gefangene seiner Methoden geworden ist. Insofern erscheint also «Der
Versucher» gerade zur rechten Zeit. Er könnte einer suchenden Generation
deutscher Erzähler beweisen, daß sie so wenig verpflichtet sind, Proust und
Broch in ihren radikalsten Ausprägungen zu folgen, wie Broch sich selber
durch seine Methoden gebunden fühlte. Allerdings hat es mit dem
«Versucher» eine ganz besondere Bewandtnis. Als religiöser Roman wird er von
mythischen und sagenhaften Ausstrahlungen dieses Bergdorfes am Fuße eines
angeblich goldhaltigen Bergwerks getragen. Die Menschen leben im Mythischen,

ihr Wesen ist vieldimensional aufgeteilt, in ihrer Seele liegen die
tieferen Wahrheitsschichten an der Oberfläche des Tages, und schließlich
umbraust eine kosmische Unendlichkeit in Gestalt von Wind und Wettern,
Erdbeben und Wintergewalten das vom Rhythmus der Jahreszeiten gegliederte
Leben. Die Totalität des Romans, Abbild einer Weltepoche, wird hier mit
ganz anderen Mitteln dargestellt als in den drei anderen Romanen.

442



Um welche Mittel es sich handelt, erfahren wir aus einigen Bemerkungen
Brochs in der erwähnten Hofmannsthal-Studie, deren persönlicher
Bekenntnischarakter erst dem Leser des «Versuchers» aufgeht. Broch rühmt an Hof-
mannsthal naturgemäß das beiden Gemeinsame. Erkenntnis sei für
Hofmannsthal völlige Identifikation mit dem Objekt. Das ist der Grundgedanke
des «Vergil». Daß die Aeneis Schönheit ist, ist ihr Mangel; denn diese Schönheit
geht nicht wie die des Aeschylos aus Erkenntnis hervor. Der Dichter hat seine
Eides-Urpflicht, Helfer der Menschheit zu sein, verletzt, daher ist sein Leben
verwirkt. Statt sich selbst zur Sühne zum Opfer zu bringen, soll die Aeneis
als Brandopfer untergehen. Vergil leidet sterbend daran, die Pflicht des Dichters,

der Zeit durch eine Erkenntnistat zu helfen, durch die Unwirklichkeit
seiner homerischen Menschen verraten zu haben, denn Wirklichkeit, Erkenntnis,

Schönheit seien eines. Da Hofmannsthal Wirklichkeit durch Voll-Identifi-
zierung mit der Welt anstrebt, erfaßt er die Wesenheit der Dinge von innen
her, spürt die präetablierte Harmonie zwischen Ich und Welt, so daß die
Dinge durch das Echo der Sprache mystisch das Du erreichen. Der Mensch
empfängt «das göttliche Geschenk der Uebereinstimmung von Ding und
Begriff und Wort». Damit ist der Pan-Aesthetizismus überwunden, das Schöne
hat den Nimbus der Religiosität verloren und verwehrt den Einbruch des
Bösen, das jeder Ersatzreligion auf dem Fuße folgt.

Die Gespaltenheit des Menschen ist ein Zentralproblem des komplexen
Romans. Proust, Joyce, Broch haben den Menschen in seine Zeitatome
aufgelöst, aus seinen Tiefen den Mythos als sein Selbstbildnis oder sein Abbild
heraufgeholt. Diesen Spaltungen liegt ein Ur-Gegensatz zugrunde, den Broch
im Mystischen erlitten hat. Broch läßt den sexuellen Gegensatz der Freud-
schen Psychoanalyse «höchstens in einem sehr übertragenen Sinn» gelten.
An dessen Stelle setzt er den kosmogonischen Ur-Gegensatz zwischen «Ich
und Non-Ich, von Ich-Sein und Welt-Sein». Auf diesem Gegensatz beruht
die Konfliktswelt der Brochschen Menschen in der Verkleidung der Epoche.
Broch rückt aber auch von der Jungschen Archetypenlehre ab; denn die
mythischen Sinnbilder der Seele sind nicht deren eigenes Produkt, sondern
ein Echobild der Unendlichkeit. Im Menschen ist die Polarität von Nichts und
Unendlichkeit, die nur in Gott zur Einheit wird, seine eigenste und höchste
Wirklichkeit; sie stellt ihn zwischen Tier und Gott. Die Mitte der Welt ist
das menschliche Herz. Die Literatur über Broch hat diesen neuen Menschenglauben

als Mitte seines Werks noch zu erkennen; ich hoffe, in meinem Nachwort

zum «Versucher» die Bedeutimg der menschlichen Mitte kenntlich
gemacht zu haben. Die Krise des Menschen ist die Krise seiner Mitte. Hingegeben
einem Pol, ist der Mensch dem anderen verloren. Daher erhalten das Nichts
und die Angst in allen Werken Brochs, von den «Schlafwandlern» bis zum
«Versucher», eine neue, positive, religiöse Funktion, und auch das bedeutet
einen neuen Anfang, einen Ausweg aus der Angst-Literatur.

Broch stellt überraschenderweise Hofmannsthal nicht in Bezug zu dem
traditionsgesättigten Proust, sondern zu Joyce. Er glaubt, auch das Werk
von Joyce sei aus einem Lord-Chandos-Erlebnis hervorgegangen und
dadurch Hofmannsthal verwandt. Beide Dichter werden von einem Sprachekel

und von einem gemeinsamen Ausgang der Kunst-, Sprach- und
Perfektionsmystik zum Problem der Symbol-Symbolisierungen getrieben. Beide
Dichter arbeiten mit der Präsenz des Gedächtnisses, das bei Proust sich selbst
reproduziert. Hofmannsthal ist mit dem visuellen, Joyce mit dem auditiven
Gedächtnis begabt. Das Visualgedächtnis findet man auf jeder Seite
Hofmannsthals, alle durchwanderte und geschaute Natur kehrt im Worte wieder,

443



nur der Mensch nicht, der, bloß als Schauspieler, vom «Selbst-Verschweiger»
Hofmannsthal mit-verschwiegen wird. Broch sieht hier einen Zusammenhang
mit Stifter. Bei Stifter ruhte Erkenntnis und Bekenntnis in der Landschaft, nur
der Mensch ist nicht da, oder nur als «optische Gestalt, ein Un-Lebewesen,
dessen Schattendasein... niemals vom Es her bewegt wird». Dieser Einwand
Brochs ist wiederum sehr persönlich gemeint. Auch Broch kommt von Stifter
her. Er ist im «Versucher» ganz gewiß den größten Landschaftern der
Weltliteratur ebenbürtig, stellt aber in seine Landschaften Menschen, die nicht
nur mit Natur und Wetter erkenntnis- und bekenntnishaft verbunden sind,
sondern vom Es getrieben werden, ohne daß Broch dieses Es psychoanalytisch
heraufholt. Die Menschen sind schlechthin so, ihre Seele hat eine
Durchsichtigkeit, die uns erlaubt, durch das realistisch spür- und tastbare Körperliche

hindurch in die Tiefendimensionen des Es wie in eine Innenspiegelung
hinabzublicken. Um dem Menschen die humane Essenz zurückzugeben, ihn
von der moralisierenden und ästhetisierenden Anschauung zu befreien, wollte
Hofmannsthal den Menschen «in die Unvergänglichkeit der Landschaft
einbinden; er schuf den landschaftsverzauberten Menschen, und mit seinem
Protagonisten .Andreas' ist ihm das auf das herrlichste geglückt». Auch der
aus Wien geflüchtete Landarzt, der Erzähler des «Versuchers», ist in die
Landschaft verwoben, doch ist die Landschaft Brochs kein Naturprospekt,
sondern ein kosmischer Abglanz, das Sichtbare ist Zeugnis des Unsichtbaren
in uns und im Nicht-Uns.

Broch lehnte es ab, mit Joyce oder Kafka verglichen zu werden; er hat
dieses Schema in dem Brief an Karl August Horst im Merkur (41) durch
Definition der ihm gestellten Aufgabe außer Kurs gesetzt. Diese forderte ihm
das Erahnen neuer Realitätszusammenhänge ab. Die erste Ahnung ist lyrisch
vor Irrationalität, die Ausarbeitung wird rational. Im Werkmaterial bleibt ein
lyrischer, unverwendeter und unauflöslicher Rest, und dies um so mehr, als
die lyrische Ahnung das Movens seines Schreibens sei. Das ursprüngliche
Lyrische macht aus «Vergil» ein Riesengedicht in Prosa; in das Lyrische von
Landschaft und Wetter ist der gesamte Vorgang des «Versuchers»
eingebettet; in den «Schlafwandlern» unterbrechen die Gedichte von dem
Heilsarmeemädchen die erkenntniskritischen Exkurse über den Wertzerfall und
die Konsequenzen einer Logistik ohne inhaltliche Elemente. So dürfen wir
denn auch Brochs Versicherung in diesem Brief, daß alle seine Gestalten
ihm erst traumartig aufgestiegen sind, er sie niemals aus der Außenwelt holte,
daß er sie immer erst von innen her sah, als reine Wahrheit hinnehmen. So
sehr man auch versucht ist, im Versucher Marius Ratti und in seinem Wenzel
mehr als eine typologische Variante des geschichtlichen Abbildpaares Hitler
und Goebbels zu finden — nicht eine einzige Aehnlichkeit bleibt greifbar
zurück, von innen her gesehen wiederholt sich wie in einem Naturspiel eine
Folge von Reminiszenzen, die sich im Kopf des Lesers als Aehnlichkeiten
reflektieren.

Dafür geht aber Broch einer Motivenreihe bei Hofmannsthal nach, die zu
entdecken er berufen war, weil sie seiner eigenen entspricht: der Kind-
beziehung. In den Notizen zu «Andreas» fand Broch den Satz: «Alleinsein mit
dem Kind, Aufschauen des Kindes, aus der Substanz, die ich nicht suchen
darf — denn ich bin sie ...» Broch findet diese Worte «rational im Vergleich
mit dem, was sie ausdrücken wollen, im Vergleich mit der mythischen Furcht,
der vor der Ur-Substanz schaudert und doch sie ersehnt, weil sie die
UrStätte des Kataklysmas ist». Ich glaube, daß Broch im «Vergil» die Identifizierung

von Kind und Substanz zu einem mythischen Symbol geläutert hat.

444



Im weiteren stellt aber Broch noch andere Kind-Symbolmotive bei
Hofmannsthal in der «Frau ohne Schatten» fest; mit jeder neuen Entdeckung
kreist er dabei um sein eigenes Ich. Selten läßt sich die Projizierung des
eigenen Wesens in einen Essay über einen Dichter so spannend verfolgen
wie in dieser Arbeit; die vierte Gattung (Kritik) ist in einem solchen Stück
nicht mehr von einer erkenntniskritischen Novelle zu unterscheiden.

In absehbarer Zeit wird die Deutung Brochs nicht über seine Selbstdeutung

hinausgelangen. Immerhin sind schon einige bemerkenswerte Studien
über Broch erschienen. An den Unterschied zwischen Broch und Proust rührt
ein Satz von Hanns Winter im Silberboot (27. Heft) ; er sagt von Proust, durch
ihn sei «die letzte kontinentale Gesellschaft von historischer Fundierung mit
einer noch nie dagewesenen Vollständigkeit in die Literatur eingegangen».
Broch will dagegen gar nicht die ganze Gesellschaft durch Personenfülle
schildern; den Unterschied zu Proust und Joyce hat Herbert Burgmüller
im Silberboot (Dezember 1936) sehr gut erfaßt: «Es genügt eine Figur — die
des Pasenow, des Esch oder des Huguenau —, um das zu zeigen, wozu Joyce
noch einer Enzyklopädie bedurfte, es genügt ein einziges Schicksal von .mitt¬
lerer Allgemeinheit', um die geistige Struktur des ganzen Welt-Alltags
bloßzulegen, ja um den .Kosmos aufleuchten zu lassen' und ein Schicksal für alle
Schicksale zu setzen.»

Die Unabhängigkeit Brochs von seinen Methoden wird auch seine besten
Deuter nach Erscheinen des Versuchers zu Korrekturen veranlassen, so
Hannh Arendt, die im Monat (8—9) mit vorbildlicher Prägnanz die
Problematik des Romans nach Proust und Joyce auf wenigen Seiten dargestellt
hat. Es mag auf den «Ulysses» und den «Vergil» zutreffen, daß «gleichsam
mit einem Schlage die bisher verständlichste, dem großen Publikum
zugänglichste Kunstform zu der schwierigsten und esoterischen geworden ist».
Aber das weitere trifft auf den «Versucher» nicht mehr zu: «Das Kunstmittel
der Spannung im alten Sinne ist vollkommen verschwunden, und mit ihr
die Möglichkeit des passiven Gebanntseins.» Gerade das ist im «Versucher»
bewahrt, die alten Methoden der spannenden und bannenden Erzählung sind
mit den neuen, die «den Leser in wesentliche gedankliche Prozesse
verwickeln», vereinigt. Ohne die Dimensionen der Darstellung zu vertauschen,
blicken wir auf einmal hinab und hinauf; oder wie es Aldous Huxley so
anschaulich sagte: «Broch, der Kenner des Unbewußten, mag uns wohl einen
Wink geben bezüglich des furchtbaren und wundersamen Mysteriums unter
dem Eis; Broch, der Romancier, ist vollkommen zu Hause auf der gläsernen
Oberfläche; er vermag gleichzeitig in zwei inkommensurablen Ebenen zu
leben.»

Der Roman von Proust und Joyce geht aus der Mitte eines gesellschaftlichen
Unterganges hervor, dessen Erscheinungsformen in jedem Erzähler ein
wechselndes Spannimgsverhältnis zwischen Vergangenheit und Zukunft
hervorbringen. Proust hebt mit einer Vergangenheit an, die er liebte, und endigt
bei einer retrospektiven Zukunft, die die Vergangenheit verachtet. Broch
beginnt mit einer Fontaneschen Vergangenheit, die vom ersten Worte an
gerichtet ist; um so hoffnungsvoller ist seine Zukunft. Sie kündet in den drei
Romanen ein Heilsereignis an. Sein Erzählungswerk enthält also auch die
Dimension des Glaubens an die ewig annähernd erreichbare Endzeit. Das
messianische Ziel wandert stets in uns mit und uns voraus. Auch in dieser
Hinsicht, wie in den Fragen der Angst und des Nichts, ist Broch später als
Joyce und Proust. Die Zeit des «Versuchers» liegt hinter uns, ein Kind wird

445



geboren und weist mit Führergebärde in das Unendliche, das in uns ist und
doch nicht von uns. Der Mensch hat wieder eine Mitte und das All eine
Humanität.

Deutsche Literatur Die europäische Politik Adenauers hat das Klima der
in Frankreich deutsch-französischenWechselbeziehungen aufs günstigste

beeinflußt. Die französische Nachkriegsgeneration tritt
überraschend schnell auf dem deutschen Büchermarkt auf. Frankreich wird
in seinen Zeitschriften über die literarische Entwicklung Deutschlands gut
informiert. Einen sehr pessimistischen Bericht brachte allerdings Le Monde.
Die Etudes Germaniques werden unter der Leitung von Maurice Colleville
und Fernand Mossé ihrer Sonderaufgabe mit Hilfe einer numerisch und
qualitativ verheißungsvollen Equipe von Germanisten und Germanistinnen
in hohem Maße gerecht. Im Jahrgang 1953 findet man größere Abhandlungen:
über Hölderlins Jugendjahre von Johannes Allmendinger, Romain Rolland
und Hesse von Pierre Grapin, das Problem der Simplicissimus-Ausgaben von
J.-H. Schölte, Strindberg und Kafka von Maurice Gravier (sehr aufschlußreich),

deutsche Nachkriegsromane von Jacques Martin, das Werk von Hesse
und die Psychoanalyse von Suzanne Debruge — von den vielen kleinen
Buchanzeigen zu schweigen. — Deutsche Texte in französischer Uebersetzung findet
man in den Nouvelles Littéraires, in der Revue de Paris, in Preuves usw.

Germanist und Chronist auf einmal ist der Rektor der Saaruniversität,
J.-F. Angelloz, in seinen «Lettres germaniques», die monatlich im Mercure
de France erscheinen. Einem kleinen Leiter folgen regelmäßig zwanzig bis
dreißig kurze Rezensionen von Büchern aus dem Stoffgebiet des ersten
Aufsatzes oder in anderer Zusammenstellung.

Seiner Neigung und seinen Eindrücken folgend, behandelt Maurice Boucher
allmonatlich in Hommes et Mondes die «Lettres allemandes». Die Wahl der
Bücher beweist, wie vorurteilslos Boucher im Geist der alten «curiosité» die
Neuerscheinungen siebt, bevor er ein bis zwei Werke um ihres Wertes oder
ihrer soziologischen Beweiskraft willen bespricht: im Juni Warsinskys «Kim-
merische Fahrt»; im Juli den oberschlesischen Roman von Hans Gottschalk
«Es rauscht ein Strom»; im August «Unruhige Nacht» von Albrecht Goes,
«Tresckow» von Friedrich Franz v. Unruh und den deutschen Bestseller
«Perdita» von Isabel Homer; im September «... und sagte kein einziges Wort»
von Hans Boll; im Oktober die «Verlorene Bibliothek» von Walter Mehring
und den «Denkzettel» von Fritz Diettrich; im November den «Ruhm des Daseins»
von Wilhelm Lehmann. Boucher holt aus diesem scheinbar existentialistischen
Roman den Erziehungsroman hervor. Er schließt aus dem Sprachmaterial
Lehmanns auf sein Heideggersches Weltgefühl und beweist aus den
Darstellungsmitteln und der Handlung das Gegenteil. Diese Schilderung einer
höheren Schule in einer Provinzstadt ist weiter der Freude als der Angst
geöffnet, ihr Klima wird mehr von Goethe erwärmt als vom Existentialismus
verhärtet, der metaphysische Pessimismus wird verworfen. Die Exaktheit
der Sprache Lehmanns hätte Flaubert erfreut. Das Bild des deutschen Schullebens

zwingt die französischen Leser zu Vergleichen mit dem eigenen. Diese
könnten in der deutschen Schulordnung ein Vorbild sehen, andere vor der
Macht des Schuldirektors zurückschrecken. Dafür überrascht den Franzosen
die Kommunikation zwischen Schülern und Lehrern, ihre Gemeinschaft auf
Ausflügen und bei Besuchen bestimmter Stätten. Die Darstellung des deut-

446



sehen Abiturs müßte den Akten der französischen Reform des Baccalauréats
beigeschlossen werden. Schließlich ist der Roman das Werk eines Meisters.
Der Leser folgt seiner Sprachlinie gespannt über 350 Seiten, auf denen wenig
vorgeht. Boucher nimmt den Roman Lehmanns zuletzt zum Anlaß eines
Gesamturteils über die deutsche Nachkriegsliteratur. Sie kontrastierte glücklich

zu der von 1920, in der Verwirrung, Nihilismus, Wertzerstörung vorherrschend

waren. Als Zeugnis des neuen deutschen Positivismus folgt eine
Würdigung der Philosophie der Endlichkeit von F.-J. von Rintelen.

Felix Stössinger

Der Große Brockhaus — Zweiter Band

Der zweite Band (Ber—Cz) wartet mit einer Reihe eingehender Darstellungen

von Staaten auf; unter ihnen beanspruchen das Britische Reich, China
und die Bundesrepublik den breitesten Raum. Verfassung und Verwaltungsstruktur

der letzteren werden überdies in einer Tabelle veranschaulicht;
sie trägt das Datum 1. Januar 1953: beim heutigen Fluß der Dinge mag sich
vom zweiten bis zum letzten Brockhausband noch allerhand im Gefüge
ändern. Seit diesem Stichtag ist ja auch die Zeit nicht stillgestanden; und so
bedürfte bereits etwa der Artikel über Herrn Beria, der noch als Sowjetstern
erster Größe auftritt, dieweil heute (Stichtag 12. November) kein Hahn nach
ihm kräht, einiger kleiner Korrekturen. Daß wir in großen Umwälzungen
stehen, läßt sich sogar an durchaus unpolitischen Dingen ablesen. Da ist zum
Beispiel eine Bestandesaufnahme sämtlicher wichtiger Bibliotheken der Alten
und Neuen Welt; sie zeigt unmißverständlich, daß die Vereinigten Staaten
auch auf diesem Gebiete Europa weit überholt haben. In dem — trotz schwerer
Kriegsschäden — noch unermeßlich reichen Besitz von Handschriften
bewahren freilich unsere kontinentalen Bibliotheken Schätze, deren Traditionswert

durch keine Mikrofilmphotographie aufgewogen werden kann.
Lobend sei auch bei diesem Band der Wille der Herausgeber festgehalten,

einseitige Parteinahme zu vermeiden, bei diffizilen Themen Takt zu zeigen,
kurz jene Objektivität zu wahren, die leichter zu fordern als zu verwirklichen
ist. Nicht zu vergessen sind die mancherlei in den Text eingestreuten Klischees
und vor allem die zahlreichen Tafeln auf Kunstdruckpapier, auf denen ein
instruktives, zum Teil mehrfarbiges Bild- und Kartenmaterial ausgebreitet
ist. — Zum Schluß eine kleine helvetische Randbemerkung: unter den Schweizern

der Gegenwart sind wohl mit Emil Brunner, Paul Adolf Brenner, Carl
J. Burckhardt und Max Bill Theologie, Dichtung, Historie und bildende Kunst
vertreten; es fehlt die Musik, die zumindest mit Willy Burkhard und Adolf
Brunner über die Landesgrenzen hinaus Bedeutung gewonnen hat.

447



Soeben erschienen:

Martin Buber

HINWEISE
Gesammelte Essays

348 Seiten. Ganzleinen Fr. 14.05

In diesem Band sind Bubers wichtigste Essays aus vierundvierzig Jahren
vereinigt, soweit ihre Themen von ihm nicht seither in Büchern
ausführlicher behandelt worden sind. Ihr Bereich umfaßt Philosophie,
Religion, Ästhetik und Politik; gemeinsam ist ihnen allen, daß sie auf
Wirklichkeiten authentischen Menschenlebens, auf das Verhältnis zwischen
Geist und Wirklichkeit, auf Verwirklichungen des Geistes hinweisen.

Damit erfüllen sie die Aufgabe des echten Essays: Hinweis zu sein auf
etwas, das sich zwischen Idee und Realität begibt.

CarlJ. Burckhardt

VIER HISTORISCHE
BETRACHTUNGEN

Calvin und die theokratische Staatsform. Sullys Plan einer Europaordnung.
Ludwig XIV. und die Kaiserkrone. Städtegeist

105 Seiten. Ganzleinen Fr. 6.85

Diese vier Studien bezeugen den Meister historischer Darstellung, der

geschichtliche Fakten und Gestalten in lebendigen Bezug zur Gegenwart

zu bringen weiß.

Ludwig Strauß

WINTERSAAT
Ein Buch aus Sätzen

Mit einem Geleitwort von Martin Buber
100 Seiten. Pappband Fr. 6.25

MANESSE VERLAG CONZETT & HUBER ZÜRICH



Diese Seite stand nicht für die
Digitalisierung zur Verfügung

Cette page n'a pas été disponible
pour la numérisation

Questa pagina non era a

disposizione di digitalizzazione

This page was not available for
digitisation


	Kleine Rundschau

