
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Piero della Francesca

Autor: Naef, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758735

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PIERO DELLA FRANCESCA

Von Hans Naef

Seit es einen Vasari gibt, konnte wissen wer wollte, daß in Arezzo,
ein paar Wegstunden südöstlich von Florenz, sich eine der großen
Freskenfolgen des Quattrocento befindet. Der Verfasser der « Viten»
bedenkt sie mit lauter Lob, und mußte drum jeder seriöse Forscher
die Reise nach der alten Etruskerstadt antreten, so hat sie doch
für die meisten ein blamables Ende genommen. Zog sich noch
am besten aus der Sache, wer eine detaillierte, an der äußeren
Tatsächlichkeit der Bilder haftende Beschreibung gab. Wer aber
wertete, blieb hinter der heute keinem Zweifel mehr unterzogenen
Piero-della-Francesca-Begeisterung meist im Kläglichen zurück.
Wenn nach Ingres das blasse Lob des Schönen eine Schmähung
ist, so rückt hier ins bedenklichste Licht ausgerechnet der
vornehmste Historiker der Renaissance: Jacob Burckhardt, in den
zwei Sätzen, die er für diese Bilder aufwendet, fand in ihnen die
Charakteristik so energisch, die Bewegung so groß und das Kolorit

so leuchtend, daß er darüber den «Mangel an höherer
Auffassung völlig vergaß». Das heißt soviel, wie dem Raffael das

Göttliche oder dem Michelangelo die Erhabenheit nachsehen.
Indes noch heute, bei fortgeschrittener Forschung und bei allem

Auftrieb durch einen allgemein gewordenen Enthusiasmus, hat es

mit der Definition dieser Kunst seine Not. Wer hier begreifen will,
bekommt es mit dem Unnahbaren zu tun, und ein völliger Mangel
an Analogien erschwert die Charakteristik. Daß die Vergleiche
nicht im Kleinen zu suchen sind, ist offenbar. Was aber an den
Orgelpunkten der Kunst, in Aegypten, in Griechenland, in der
Arena-Kapelle, in den Stanzen oder in der Sixtina an großen
Begriffen zu gewinnen ist, versagt hier den Dienst, und wo der
Sprache Unerhörtes abverlangt wird, da muß sie sich fürs erste
damit begnügen, Mirakel zu schreien oder aber in bloßen
Negationen zu definieren.

Sich des Betrachters zu bemächtigen, hat die Kunst im Prinzip
zwei Möglichkeiten: entweder sie brutalisiert oder sie schmeichelt.
Der versteinerte Gigantismus Aegyptens oder die Donnerworte
Michelangelos überwältigen und packen, und dem schönsten Wohllaut

nach wendet sich der Blick immer wieder zu Raffael und nach

423



Griechenland zurück. Wie aber wirkt Piero? Weder gewalttätig
noch eigentlich beglückend: in übernatürlicher Serenität scheint
er auf mortalia corda gar nicht Bezug zu nehmen.

Dennoch besteht es als Tatsache, daß Piero della Francesca heute
ein Modemaler ist. Wo Burckhardt blind blieb, glaubt nunmehr
jedes Malerputtchen sein Schwärmereivergnügen zu haben. Ganz
unerklärlich ist so sonderbarer Fortschritt nicht. In Zeiten, da die
Malerei unter Berufung auf Cézanne sich mit Mystik fast gegen
die Ungegenständlichkeit hin entwickelt und das Interesse mehr
und mehr von den Darstellungswerten auf die Formalwerte abzieht,
da zudem die Gelehrten gerne die «Kunstgeschichte ohne Namen»
und die «Biographie der Formen» schreiben, mußte die überpersönliche

und formdenkende Kunst von Piero ins Blickfeld treten.
Als farbig organisierte Bildflächen lassen sich die großen Fresken
fürs nächste sehr wohl begreifen. Stofflichkeit, Stereometrie,
Perspektive, Licht und Schatten zu Farbe aufzuheben und diese nicht
als stumpfes Lokalkolorit, sondern in ihrer reinsten, durch ein
ewiges Mittagslicht bestimmten Eigenschaft aufzufassen, das hat
vor Cézanne schon Piero geleistet. Und wie bei Cézanne wird dabei

die der abstrakten Idealität der Kunst zugeordnete Bildebene
in höchster Fülle wertig: das Undurchdringliche der Erde wird
entstofflicht, das Immaterielle des Himmels als Farbe habhaft, und
beide Elementarbereiche vereinigen sich zu einem einzigen der
Kunst. Doch was das moderne Apriori hier wahrnimmt, sind
Einzelheiten, die in der Größe von Piero Raum haben wie die Beterschar

im Schutzmantel seiner Madonna della misericordia. Die
Sündflut der Mode wird dazu gut gewesen sein, den Genius auf
einen Ararat emporzutragen, von wo aus er sie überleben wird.

Den ganzen Umfang dieser Kunst zu ermessen hat nur jene
Betrachtung die Möglichkeit, die den Inhalt zu Rate zieht, welcher
hier ins Herrlichste der Formen übergeführt ist. Die moderne
Malerei, die in so hohem Maß ein Sehorgan zur Wahrnehmung von
Pieros Kunst geworden ist, hat sich ihrerseits nur um den Preis
der inhaltlichen Verarmung dem Absoluten der Form angenähert.
Der Maler der Aretiner Fresken aber ist unvergleichlich durch die
geistig-seelische Thematik, der er im Endgültigen der Form das

Leben gibt. Als Freskant bedient er sich dabei des Kunstmittels,
das keine Schwäche verzeiht: hier tritt jeder Mangel an Substanz,
über den die Oelmalerei sich mit ihren Saucen und Küchengeheimnissen

manchmal hinwegtäuscht, nackt zutage, nackt und rein
aber auch die Substanz selber, über die ein Piero in unergründlichem

Reichtum verfügt.
Beginnt man die inhaltliche Fülle dieser Kunst zu inventari-

424



sieren, so ist Piero, mit seiner kleinsten Leistung zunächst und
bevor noch die Gattung um ihrer selbst willen erfunden war, einer
der großen Meister der Landschaftsmalerei. Wo ihm an einer
Stelle seiner großen Kompositionen ein landschaftliches Motiv
zupaß kam, da gab er in der offenbarenden Einfachheit der Form
seiner toskanischen Heimat, die so großen Menschheitserinnerungen

Raum gibt, ihr zeitloses Gesicht. Und wendet er sich aus der
Natur zum Menschenwerk, so beglaubigt er sich als einer der
großen Architekten der Renaissance: eine Fassade, eine
Häuserperspektive, eine korinthische Säule sind hier in sich «divinamente
misurate», noch bevor die malerische Wahrnehmung sie ins Dasein
des Bildganzen überführt. Und endlich der Mensch: er ist vom
Knecht bis zum König und Würdenträger der Bauer der Toskana,
der Sohn Adams auch, weltkräftig und urbildlich, in der
alltäglichsten Geste ausgreifend ins Mythische, und in diesem fähig,
Held und Heiliger zu sein und endlich die Gottheit selber in
Erscheinung zu bringen.

Und noch ist damit Pieros Kunst nicht in ihrer letzten Einheit
aufgegangen. Als Szenerie und Figur wird alles Aufgezählte nun
dem Drama dienstbar. Dessen Handlung geht keiner Schwierigkeit
aus dem Wege: selbst der verwegenste Gegenstand der Kunst, der
mit der in sich gesammelten Würde dieser Malerei in unlösbarem
Widerspruch zu stehen scheint — selbst das Schlachtbild wird
bewältigt. Doch hier gerade, inmitten emphatischer Entäußerung,
ist mit Reinertrag von der numinosen Ruhe zu reden, mit der sich
bei Piero alles umgibt. Der ordnende Oberfeldherr dieser Schlachten

ist der Maler selbst. Ihm schlichtet sich das Unübersehbare
zur Geometrie: Drama wird Architektur, Bewegung Denkmal. Und
was dem bloßen Gedanken nach ein armseliges Paradox scheint,
bestätigt sich der Anschauung als ein Wunder: die Wildheit des

Kampfes wird zum Existenzbild, darin das Heftigste noch sich mit
einer Ewigkeit umgibt, als hätte es im Antlitz Gottes stattzufinden.

Doch was mit Landschaft Architektur, Mensch und dramatischem
Inbeziehungtreten von allem an thematischem Reichtum und
inhaltlicher Größe genannt ist, tritt wie davor die Sehweise in eine
Dienerrolle zurück vor der hohen Geschichte, die es erzählt. Es
handelt sich um jene allumspannende Vision der Legenda aurea,
welche das Alte und das Neue Testament, und das ist die Welt,
in Gott zur Einheit bringt mit der Schicksalskunde des aus Adams
Mund und Grab entsprossenen Kreuzesstamms, an dem das Heil
der Welt erwahrte. Gottvater, sein erstgeborener Sohn, unter dessen

Kindeskindern die Königin von Saba, der große Salomo und
dann der Mägde Reinste, die Gottesmutter — in solchen Gestalten

425



weitet sich die Welt in ihre Größe und zurück in ihren Ursprung.
Ein umfassenderes Thema hat keine Malerei sich gesetzt und auch
bewältigt, Michelangelos Sixtina-Fresken nicht unbesehen.

Der dies leistete, mag sich in erster Linie als ein Gelehrter,
Mathematiker, Geometer und Architekt aufgefaßt haben. Meßscheit,
Zirkel und Winkelmaß aber sind hier wie an die Ewigkeit gelegt.
Nur mit der undenkbaren Einheit dessen, was sich ausschließt,
mit der Identität von Bewußtsein und schlafwandelnder Gnade,
nur mit sich selbst ist das Unerklärliche zu erklären. Kein Zweifel,
daß da Raubbau am Genie der Menschheit getrieben wurde. Von
welcher Höhe in welche Weite ist hier geschaut! Der Blick, der
die Königin von Saba vorm Lebensbaum knien sah und dem
heiligen Konstantin bis in die Träume drang, ist in den Gegensätzen
des Menschlichen und des Uebermenschlichen kaum mehr zu
fassen. Aus einem Jenseits von beidem hypnotisiert er den
Betrachter, indem er ihn überschaut. Heimisch wird hier niemand
werden. Zu groß, nicht durch Uebermaß, sondern durch das Maß
selber, ist für menschliche Nachbarkeit eine Wahrheit, die sich der
Ewigkeit mehr als der Zeit erzählt. Dagegen Raffael — welche
Liebkosung der Seele des Geistes.

426


	Piero della Francesca

