Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Goethes Naturforschung

Autor: Portmann, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758734

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GOETHES NATURFORSCHUNG

Von Adolf Portmann

Die Auseinandersetzung unserer Zeit mit den Naturforschungen
Goethes steht im auffilligen Gegensatz zu der Tatsache, daf3 die
Arbeit der Naturwissenschaft im allgemeinen dazu bestimmt ist,
in der Anonymitit des Wissens unterzugehen. Wer miiht sich —
von groflen Gedenktagen abgesehen — heute um Kenntnis der
Naturergriindung, wie sie vor anderthalb Jahrhunderten erstrebt
worden ist.

Mit Goethes Naturforschung aber steht es ganz anders. Von den ver-
schiedensten Seiten wird unser Geist immer wieder zu ihr zuriick-
gefiihrt; die verschiedensten Geistesarten fesselt es immer wieder,
wie dieser umfassende Mensch die Natur ergriindet. Aber es ist
nicht die Wissenschaftsgeschichte, die uns zu solcher Riickkehr zu
Goethes Forschen notigt. Es 148t sich leicht zeigen, daB3 Goethes
Schaffen den Gang der Naturforschung nicht entscheidend beein-
fluBBt hat. Sogar die Arbeitsgebiete, auf denen er Bedeutendes ge-
tan hat, hitten ohne seine Mitarbeit eben den Entwicklungsweg
eingeschlagen, den sie im 19. Jahrhundert genommen haben. Wir
wollen dies in Ruhe, aber mit Nachdruck feststellen; werden wir
doch nur durch diese Einsicht auf die eigentliche Bedeutung von
Goethes Naturschau hingelenkt. Unsere Feststellung gilt ebenso-
sehr im Gebiet der Pflanzenmorphologie wie im Bereich der Lehre
von der Wirbeltiergestalt, noch viel mehr auf den Feldern von
Geologie, Mineralogie und Physik. Goethes Arbeiten auf dem Ge-
biet der botanischen Morphologie, welche wohl die bedeutendste
wissenschaftliche Geltung beanspruchen diirfen, die Studien zur
Metamorphose der Pflanzen mogen seinen Namen im Werdegang
der Botanik zu dem anderer Gestaltforscher gesellen — es ist aber
sicher, da3 diese intensive Titigkeit Goethes nicht die wissen-
schaftliche Morphologie geschaffen hat, sondern daf} diese Leistung
auch ohne ihn von den fiihrenden Zeittendenzen hervorgebracht
worden wire. «Was in der Luft ist und was die Zeit fordert, das
kann in hundert Kopfen auf einmal entspringen, ohne daf3 einer
es dem andern abborgt.» Das ist Goethes eigene Aussage.

So stellt denn die wissenschaftsgeschichtliche Untersuchung die

406



Frage nach der Besonderheit eines Forschens, das uns immer wieder
in seinen Bann zieht, immer wieder zu neuer Auseinandersetzung
zwingt. ,

S

Jede Priifung dieses Sachverhalts mul3 davon ausgehen, daf3
Goethe selbst als Naturforscher Geltung und Anerkennung ge-
sucht hat, daf3 er als solcher angesehen sein wollte. Schon 1791
schreibt er an seinen Verleger: «Wahrscheinlich werde ich in der
Folge ebensoviel in der Naturlehre wie in der Dichtkunst arbeiten.»
Und im spateren Alter: «Seit langer als einem halben Jahrhundert
kennt man mich im Vaterlande und auch wohl auswarts als Dichter
und 148t mich allenfalls als einen solchen gelten; dal} ich aber mit
groBler Aufmerksamkeit mich um die Natur in ihren allgemein
physischen und ihren organischen Phinomenen emsig bemiiht und
ernstlich angestellte Betrachtungen stetig und leidenschaftlich im
stillen verfolgt, dieses ist nicht so allgemein bekannt und noch
weniger mit Aufmerksamkeit bedacht worden.»

Diesem Willen zur Geltung als Naturforscher entspricht denn
auch eine ausgedehnte, intensive Beschaftigung mit der Natur in
allen ihren Erscheinungen, eine Arbeit, die mit der Weimarer Zeit
sich ganz besonders steigert und bis zum Tode weitergeht. In der
ausgedehnten Korrespondenz nimmt das Fragen um naturwissen-
schaftliche Dinge, um wichtige Vergleichsobjekte einen breiten
Platz ein — und wenn man die Miihen des Sammelns, die Ausdauer
in den anatomischen und physikalischen Studien, die Leidenschaft
der Auseinandersetzung mit der Botanik, die Kdmpfe um seine Far-
benlehre mitberiicksichtigt, so kann man es wohl verstehen, daf
Goethe solches Streben ernst genommen wissen wollte.

Das wollen wir denn auch tun. Wir wollen die Forschungsweise
Goethes sehr ernst nehmen und ihr zunachst einmal im gesamten
unserer Naturwissenschaft ihre Stelle zu geben suchen. Es wird
sich bei solchem Vorgehen vielleicht zeigen, ob dieser Versuch der
Einordnung ein sinnvoller Weg zur Naturwissenschaft ist, wie
Goethe sie auffaf3t, oder ob nicht dem einen Wort «Naturforschung»
ein verschiedener Sinn innewohnt je nach dem Forschenden.

Wir gehen bei unserem Versuch, die Eigenart von Goethes For-
schen deutlicher zu sehen, von der Ergriindung des Lebendigen aus,
die Goethe ganz besonders stetig verfolgt hat.

Wir wollen mit einem Bilde beginnen, mit einem Vergleich, der
hoffentlich etwas von dem Besonderen aufschlieBen wird, um das
es Goethe ging.

Wir wollen fiir eine kurze Weile die Lebenserscheinungen mit

407



einem Schauspiel vergleichen — wobei wir uns freilich vor Augen
halten, daBB jedem Vergleich enge Grenzen gezogen sind.

Da es uns jetzt um die Einstellung der Naturforscher zu ihren
Objekten geht, so richtet sich unser Blick auf die verschiedenen
Moglichkeiten, sich mit einem Schauspiel auseinanderzusetzen. Da-
bei meinen wir die ganze Auffiihrung, das gesamte Biihnengesche-
hen. Wir suchen nach einem Standort. Meine Wissensbegierde kann
mich hinter die Biihne fithren und dort eine Menge interessanter
Dinge beobachten lassen. Da entdecke ich, wie Gerdusche gemacht
werden, wie Lichteffekte erzeugt, wie die Schauspieler vorbereitet
und gefiihrt werden. Ich kann das alles als Liebhaber beobachten,
doch kann ich es auch wissenschaftlich untersuchen. Ich kann die
historische Entwicklung der Biihnentechnik studieren, und all das
vermag fiir mich das eigentliche Zentrum meiner Aufmerksamkeit
werden. Wir sind alle einig dariiber, dall dies Geschehen hinter der
Biihne eben einer Auffithrung dient, daf3 es also noch einen ganz
anderen Standpunkt fordert — ja, es bedarf keiner Worte dariiber,
dal} dieser andere Ort des Betrachtens, vor der Biihne, in unserem
Fall der wesentlichere ist, der Standort, fiir den das Schauspiel
eigentlich verfal3t worden ist.

Vor der Biihne aber sehen wir etwas ganz anderes als hinter der
Szene. Wir erleben ein «Stlick», einen sinnvollen Ablauf. Und je
weniger wir von der Apparatur hinter der Biihne wissen, desto
stirker vermag dieser Ablauf, dieser eigentliche Sinn des Schau-
spiels, auf den hingegebenen Beschauer zu wirken. Aber ich kann
auch diesen Sinn wieder als ergriffen Teilnehmender erfahren oder
dieses Geschehen in kiihlerer, distanter Art wissenschaftlich prii-
fen, es historisch, psychologisch, soziologisch, philosophisch stu-
dieren. |

Daf}3 es auch noch die Moglichkeit des wechselnden Standortes
gibt, ist uns fiir unsern Vergleich nicht unwichtig: so mul} der
Regisseur mit dem Geschehen vor und hinter der Biihne vertraut
sein; so mul} der echte Theaterdichter nicht nur die Wirkung einer
Szene auf die Zuschauer, sondern auch die Moglichkeiten einer
Auffiithrung praktisch beurteilen konnen.

Was soll uns heute dieses Bild vom Theater sagen? Die bunte
Fiille der Naturerscheinungen ist eben wie ein solches Schauspiel.
Auch hier kann ich mich mit dem Geschehen hinter der Biihne
oder mit dem Ablauf vor der Bithne auseinandersetzen.

Hinter der Biihne sehe ich ins Getriebe der Geschehnisse in allen
Einzelheiten hinein, beobachte die Vorbereitungen, studiere die
Macharten, die Techniken, den Betrieb in diesen einzelnen Gestal-
ten, die Zusammensetzung aus elementaren Stoffen. So stelle ich

408



etwa fest, dafl das blaue Kleid eines Vogels nicht mit chemischen
Pigmenten gefarbt, sondern durch eine besondere Struktur blau
schimmert — dall dagegen jenes andere Blau eines Rittersporns
oder des Eisenhutes ein echter chemischer Farbstoff ist. Vor der
Biihne wird diese Feststellung belanglos — obschon das ihren Wert
in anderen Zusammenhingen gar nicht mindert. Vor der Biihne gilt
nur eins: das Blau des Kleides. Denn dieses Blau hat eine Rolle zu
spielen, heifle das Stiick nun «Das Liebesleben der Blaudrossel» —
oder «Das Erwachen des Rittersporns» oder «Hummel und Eisen-
hut». Das technische Detail der Herkunft des Blaus ist belanglos,
wichtig ist einzig die Rolle, die es im Stiick zu spielen hat.

Unser Bild vom Theaterstiick kann aber nur dort als Vergleich
dienen, wo wir sicher sind, daf3 in den Naturerscheinungen ein
«Stiick» aufgefiihrt wird, das hei3t, wo wir Geschehnisse beob-
achten, die einem grofBleren Ganzen sinnvoll zugeordnet sind.

Es gibt Naturbereiche, wo ich keinen solchen Sinnzusammenhang
sehen kann, in den das einzelne Geschehen eingeordnet wire, in
dem es als notwendiges Glied seine Rolle spielte. In einem solchen
Falle gibt es fiir den Naturforscher nur einen Standort der Unter-
suchung: den der Erforschung des unmittelbar Zuginglichen.
Unseren Biihnenvergleich miissen wir in diesem Falle beiseite-
schieben; er klart hier gar nichts.

Sobald aber unbelebte Naturvorginge im Zusammenhang mit
lebenden Organismen auftreten, so tritt der Vergleich in sein Recht
ein: jetzt mul} ich damit rechnen, da3 es verschiedene Standorte
des Betrachtens gibt, deren jeder seine besondere Blickrichtung,
seine eigene «Richtigkeit» hat — wenn wir dies Wort in seinem ur-
spriinglichen Sinn nehmen.

Greifen wir eines der Objekte heraus, das Goethes Augenmerk
ganz besonders beansprucht hat: die Beziehung von Blatt und
Bliite bei hoheren Pflanzen: Wir wollen miteinander die seltsame
Mifbildung des «Vergriinens» am roten Blumenblatt einer Tulpe
beobachten, wie sie Goethe selbst sorgfiltig gezeichnet hat.

Im modernen Laboratorium der botanischen Forschung wird das
physiologische Geschehen analysiert, das an einer wachsenden und
sich differenzierenden SprofBlspitze — an einem Vegetationspunkt —
aus anfangs dhnlichen Zellanlagen so verschiedene Gebilde, wie
Laubblatter, Kelchblidtter, Kronbldtter und Sexualorgane, hervor-
gehen 1483t. Da werden uns Beziehungen im Stoffwechsel gezeigt, die
mitwirken bei der Differenzierung der Bliite; hormonartige Stoffe
werden nachgewiesen; die Rolle des Zuckers, des Lichtes, der Tem-
peratur, der Tagesdauer wird untersucht. So gelingt mir vielleicht
der Nachweis, dal dieser oder jener Stoff auf die junge Knospe

409



eingewirkt hat, oder dal3 jener andere Stoff gefehlt hat, und dal}
aus diesen Griinden das eine der Blumenblitter vergriint. Das beob-
achtete Phinomen findet so seine kausale Erklarung.

Diese uns vertraute Art der Naturforschung, die aus Elementen
das Komplizierte aufbaut und dieses dadurch versteht — sie ist
grofl geworden in einem Bereich, wo sie die allein mogliche Ar-
beitsweise darstellt, im Reich des unbelébten Stoffs, in der physi-
kalischen und chemischen Forschung. Die bedeutenden Leistungen
solchen Forschens haben dazu gefiihrt, sie auch auf das Lebendige
zu libertragen, wo sie auch in der Tat mit groBem Erfolg angewendet
worden sind. Da diese physikalisch-chemische Forschungsweise die
Naturvorgange nachzumachen und zu beherrschen trachtet, so sind
ihre Methoden auch in der Anwendung auf Lebendiges tiberall dort
besonders wichtig geworden, wo es gilt, die Vorginge zu beein-
flussen, zu lenken, fiir uns nutzbar zu machen.

Es gibt aber eine ganz andere Moglichkeit, die abnorm gebildete
Tulpenbliite zu erfassen, sie in groflerem Zusammenhang aufzufas-
sen. Das ist die Moglichkeit des Vergleichens. Was ich bei diesem
Bliitenblatt der Tulpe als Anomalie, als Seltsamkeit beobachte
— die Mittelstellung zwischen Laub und Bliitenblatt —, das finden
wir in andern Pflanzen als Norm. Ich kann die Verwandlung, die
sich im Blumenblatt andeutet, weiterverfolgen, indem ich in eine
Bilderfolge zusammenstelle, alle die Ueberginge vom Laubblatt
zum Kelch- und Bliitenblatt — oder auch die von Kronblittern zu
StaubgefiaBBen. Eine solche Reihe deckt ein verborgenes Gesetz der
Verwandlung auf, einen Sinn, ein «Stiick», das da gespielt wird
und das «Metamorphose des Blattes» heif3t. Ich entdecke bei sol-
chem Vergleich, da3 es ein Grundelement im Bau der hoheren
Pflanzen gibt, die Blattanlage, und daf3 dieses Grundgebilde, diese
Einheit, einer Vielfalt von Varianten fahig ist, deren duBerste Mog-
lichkeiten aber durch das Erbgut jeder Pflanzenart festgesetzt sind.

Wir entdecken, dall es Pflanzen gibt, wo die Ueberginge vom
griinen Laubblatt zum Bliiten- und Staubblatt allmihlich sind, an-
dere, wo sie in Spriingen erfolgen. Und die Abnormititen, die
Goethe mit so viel Hingabe beobachtet und gesammelt hat; sie be-
richten uns von den verborgenen Fihigkeiten, die solchen Blatt-
anlagen mitgegeben sind; sie kiinden von Entscheidungen, die das
Geschick einer Keimanlage bestimmen. Heute sehen wir in solchen
Metamorphosen einen Teil des gewaltigen Dramas, das Sie alle
unter dem Namen «Evolution der lebendigen Gestalten» kennen
und in dem auch jene Verwandlungen ihre Rolle spielen, die Goethe
im Schadel der Wirbeltiere mit so groBer Hingabe, mit so weitem
Blick verfolgt hat. |

410



Ein wesentlicher Teil der vielen MiBBverstindnisse um Goethes
Naturforschen riihrt davon her, dal3 die meisten der heutigen Natur-
forscher hinter der Lebensbiihne forschen, wihrend Goethe zu der
Gruppe gehort, die das lebendige Geschehen wie ein Schauspiel
vor der Biihne in seinem Sinn zu erfassen sucht.

Wie sehr Goethe gerade diese seine Betrachtungsweise als die
richtige erlebt hat, das geht deutlich genug aus seinem Widerwillen
gegen das Gewaltsame des Experiments, des Eingriffs in die Natur-
ablaufe, hervor. Dem Naturforscher, der die Geschehnisse in allen
Einzelheiten kennen und beherrschen will, ist der experimentelle
Eingriff ein selbstverstandliches Mittel zu neuer Erfahrung. Wer
aber im sprachlosen Naturleben ein sinnvolles Geschehen erahnt,
das zum hingegebenen Beschauer schliefllich in Bildern sprechen
wird, der wird geduldig das Stiick zu erfassen suchen und nicht
durch eigene Eingriffe dieses Geschehen @ndern und storen. Dieses
zuriickhaltende Ausharren in der Rolle des aufmerksamen «Lieb-
habers» hat Goethe stets besonders geiibt, und wo er MiBbildungen
zur Deutung des Sinns beizieht, da sind es solche, die ihm die Natur
selber bietet, die ihm daher auch ganz besonders beredt vom ver-
borgenen Sinn zu kiinden scheinen. Wieder und wieder horen wir
ihn das Besondere dieses seines Weges hervorheben:

«Es gibt eine zarte Empirie, die sich mit dem Gegenstand innigst
identisch macht und dadurch zur eigentlichen Theorie wird. Diese
Steigerung des geistigen Vermogens aber gehort einer hochgebil-
deten Zeit an.» — An anderer Stelle: «Ich habe mich in den Natur-
wissenschaften ziemlich nach allen Seiten hin versucht; jedoch gin-
gen meine Richtungen immer nur auf solche Gegenstiande, die mich
irdisch umgaben und die unmittelbar durch die Sinne aufgenom-
men werden konnten, weshalb ich mich auch nie mit Astronomie
beschéftigt habe, weil hierbei die Sinne nicht mehr ausreichen,
sondern weil man hier schon zu Instrumenten, Rechnungen und
Mechanik seine Zuflucht nehmen mul}, die ein eigenes Leben er-
fordern und die nicht meine Sache waren.»

Ganz besonders betont er diese Zuriickhaltung auf dem ihm so
wichtigen Gebiet des Formenvergleiches: «Wir betrachten den
organischen Korper insofern, als seine Teile noch Form haben, eine
gewisse entschiedene Bestimmung bezeichnen und mit andern Tei-
len in Verhiltnis stehen. Alles, was die Form des Teils zerstort, was
den Muskel in Muskelfasern zertrennt, was den Knochen in Gallerte
auflost, wird von uns nicht angewandt. Nicht als ob wir jene weitere
Zergliederung nicht kennen wollten und nicht zu schitzen wiil3ten,
sondern weil wir, schon indem wir unsern ausgesprochenen End-
zweck verfolgen, ein grofles unbegrenztes Tagewerk vor uns sehen.»

411



Das ist, um in unserem Vergleich zu bleiben, die Rolle des Zu-
schauers vor der Biihne, der nicht hinter die Erscheinungen sehen
will, sondern diese selbst rein zur Wirkung kommen 143t. Wie sehr
straubt sich Goethes Wesen gegen die Zerlegung des Lichtes, wie
entriistet verwirft er den Gedanken — ja auch jeden Beweis fiir
dessen Richtigkeit —, dall das Reinste, was unseren Sinnen zu-
ginglich, der weille Glanz des Himmelslichtes, das Ergebnis eines
Zusammenspiels von Farben sein solle.

Es gibt in der Tat einen Bereich, wo «Weil}» eine einfache letzte
Tatsache ist: es ist das Reich des natiirlichen, intellektuell unver-
stellten Farberlebens — so wie im Theater wahrlich der Donner
grollt, wenn ich nicht hinter der Biihne die Maschinerie sehen mul,
die dieses Grollen nach unserem Wunsch hervorbringt. «Die Phano-
mene miissen ein fiir allemal aus der diistern empirisch-mecha-
nisch-dogmatischen Marterkammer (der Experimente!) vor die
Jury des gemeinen Menschenverstandes gebracht werden», so steht
es in der Farbenlehre.

Goethes Bemiihen um die Farben wird aber in dem Augenblick
zum Unding, wo er mit der seinem Standort vor der Biihne ge-
mafBen Einstellung Naturvorgange zu verstehen sucht, zu deren Er-
forschung nur die Methoden der experimentierenden Naturwissen-
schaft das richtige Werkzeug liefern.

Unser Vergleich von vorhin geht deutlich genug aus von der Welt
des Theaters, der Biihne, des Stiickes, das gespielt wird. Er erhellt
also, wie bereits gesagt wurde, nur jene Naturbereiche, in denen
wir klar erkennen, daf} ein Stiick gespielt wird, dal} ein Ganzes vor
uns ist, das fiir jene besondere Betrachtung vom Zuschauerraum
aus geschaffen ist. Da, wo es um das Verhéaltnis der Farben zu un-
serem Auge, zum Auge irgendeines Lebewesens geht, da sind wir
mitten in einem «Stiicks, das zu erforschen ist, da ist dieses Ganze,
dieser geschlossene Kreis von Umwelt und Leben vor uns. Diese
Darstellungen in Goethes Farbenlehre werden darum durch die
Weite dieser Gesinnung und den Reichtum an Erfahrungen und
Reflexionen immer stark auf unseren Geist wirken.

Aber Goethe bestritt, dal es einen andern Standort gibt, von dem
aus nicht die Rolle des Lichtes und der Farben im Drama der Le-
bensform den Forscher fesselt, sondern wo er mit den ihm zuging-
lichen Methoden die von unserer Menschennatur unabhingigen Er-
scheinungen durchschauen will. Darum miihte er sich in zermiir-
bendem Streit gegen Newton und die Physiker und muf3te schmerz-
lich erleben, daf3 ihm die Naturforscher nicht folgen mochten, nicht
folgen konnten!

Man hat in dieser Haltung Goethes ein tragisches Verkennen,

412



eine verblendete Ablehnung sehen wollen. Wir sollten aber mit
unserem Urteil zuriickhalten. Es konnte doch sein, dal3 diese Ab-
lehnung ihren Grund nicht in Verkennung und MiBBdeutung solcher
Forschung hitte — daB sie einer weiter blickenden, in die Tiefen
dringenden Einsicht entspriange!

Ich glaube in der Tat, daB3 wir tiefere Griinde fiir Goethes Hal-
tung suchen miissen und uns nicht mit der allzu oberflachlichen Er-
klarung begniigen diirfen, es sei der Streit um die Farbenlehre und
so manches andere eben lediglich Zeugnis fiir die Schranken, die
auch dem Groliten gezogen sind. Mag auch vieles in Goethes Ur-
teilen bloBes MilBverstehen oder hartnackig verteidigter Irrtum
sein — ein tieferer Grund hat die Eigenart seines Forschens bewirkt.

Ehrfurcht vor dem Geschaffenen ist dieser Grund. Das ist nun
freilich die Tugend, die heute am seltensten zu finden ist.

Doch sind gerade die Heutigen dem Rande des Abgrundes so
nahe, daf3 der Schrecken vor der Zukunft des technischen Zeit-
alters, der uns zuweilen liahmend befdllt, vielleicht auch wieder
jene Organe der Mahnung schirft, die uns eines Tages den langen
Weg zur Ehrfurcht wieder finden lassen.

Wir verlangen doch laut genug von den Forschern Einsicht in
die grauenhaften Folgen ihres Tuns. Wir méchten ihnen «Halt!y zu-
rufen, bevor sie uns mit in den Abgrund reillen. Ich glaube nicht,
daB} es richtig ist, diese Forderung ausschlieBlich an die Forschen-
den zu richten: sie geht alle Triger von Verantwortung an! Doch
geht es im Augenblick um eine andere Frage: Wer heute solche
Forderungen an die Forschenden stellt, wer das Wissen um Ver-
antwortung fordert, mul3 er nicht im Tiefsten seines Innern sich
neigen vor der Weisheit eines Groflen, der vor 150 Jahren bereits
nicht blof3 die Haltung der Verantwortung, sondern die viel gro-
Bere der sich beugenden Ehrfurcht titig als Forscher vorgelebt hat?

In der Spitzeit Goethes setzt in stirkerem Malle jene Reihe von
sozialen Vorgingen ein, an deren Anfang der Aufschwung der Na-
turwissenschaften, die industrielle Technik stehen und denen sehr
rasch die europiische Bevilkerungsvermehrung folgt. Die Einsich-
tigen haben es lingst verlernt, in diesen Geschehnissen einfach
Fortschritt zu sehen und sie optimistisch zu beurteilen — stehen doch
Vermassung, Staatsiibermacht, Versklavung des einzelnen, Verlust
aller Humanitit zu deutlich am Ende dieser Entwicklung. Heute
braucht es keines besonderen Sehertums, um diesen Lauf der

413



Dinge mit Schrecken zu erleben, wenn es auch mehr als je Kraft
und Mut benotigt, sich dagegen zu wehren. Zu Goethes Zeit aber
war es das dunkle Vorrecht des Sehers, die Abwertung des Huma-
nen deutlich vorauszusehen. Und es ist seine Grofle, dal3 er nicht
bei der bloBen Ausschau und Aussage verharrte, sondern seiner
tatigen Art gemif3 auch nach solcher Einsicht lebte und wirkte. Er
hat es mit dieser Haltung auf sich genommen, nicht verstanden zu
werden, und unbeirrt ausgesprochen, was ihm als das wahre Er-
forschen der Natur erschien. «Die Wissenschaft hilft uns vor allem,
daf} sie das Staunen, wozu wir berufen sind, einigermallen erleich-
tere.» Er sieht das Besondere der Forschung, das Grenzenlose, sehr
genau. Horen wir ihn selbst: «Die Menschen sind iiberhaupt der
Kunst mehr gewachsen als der Wissenschaft. Jene gehort zur gro-
Ben Hilfte ihnen selbst, diese zur groflen Hilfte der Welt an. Bei
jener 1af3t sich eine Entwicklung in reiner Folge, diese kaum ohne
ein unendliches Zusammenhiufen denken. Was aber den Unter-
schied vorziiglich bestimmt: die Kunst schlie3t sich in ihren ein-
zelnen Werken ab, die Wissenschaft erscheint uns grenzenlos.»

Und wie deutlich sieht er die Gefahr der kommenden Entwick-
lung: «Es gibt zwei Momente der Weltgeschichte, die bald auf-
einander folgen, bald gleichzeitig, teils einzeln und abgesondert,
teils hochst verschriankt, sich an Individuen und Vélkern zeigen.
Der erste ist derjenige, in welchem sich die Einzelnen nebenein-
ander frei ausbilden; dies ist die Epoche des Werdens, des Frie-
dens, des Nihrens, der Kiinste, der Wissenschaften; der Gemiit-
lichkeit, der Vernunft. Hier wirkt alles nach innen und strebt in
den besten Zeiten zu einem gliicklichen, hdauslichen Aufbauen; doch
lost sich dieser Zustand zuletzt in Parteisucht und Anarchie auf.
Die zweite Epoche ist die des Benutzens, des Kriegens, des Ver-
zehrens, der Technik, des Wissens, des Verstandes. Die Wirkungen
sind nach auBlen gerichtet; im schonsten und hochsten Sinne ge-
wahrt dieser Zeitpunkt Dauer und Genul} unter gewissen Bedin-
gungen. Leicht artet jedoch ein solcher Zustand in Selbstsucht und
Tyrannei aus, wo man sich aber keineswegs den Tyrannen als eine
einzelne Person zu denken notig hat; es gibt eine Tyrannei ganzer
Massen, die hochst gewaltsam und unw1derstehllch ist.»

Die Entscheidungen, welche den historischen Gang der abend—
lindischen Entwicklung bestimmt haben, sind von einer andern
als der von Goethe uns vorgelebten Gesinnung geleitet und gefor-
dert worden. Nicht die zuriickhaltende Forschungsweise Goethes,
sondern eine aggressivere Naturforschung hat das Gesicht der spé-
teren und unserer eigenen Zeit bestimmt.

Man ist heute nur zu rasch geneigt, sie gerade an ihren bittersten

414



Friichten zu erkennen. Man vergifit dabei, dal diese bittern
Friichte nur eines der vielen Resultate der Naturforschung sind,
dafl unser Forschen im Zuge der menschlichen Moglichkeiten alle
Wege zu Ende gehen muf3 und dafl die Ergebnisse des Forschens
indifferente, wertfreie Tatsachen sind. Daf} diese Tatsachen, wenn
sie in das soziale Spannungsfeld der Wertungen geraten, so oft zum
Bosen gewendet werden, ist nicht die Schuld der Forschenden —
alle Trager von Verantwortung sind schuld an diesem Umstand,
nicht die besondere Forschungsweise einer Zeit.

Die experimentierende Naturforschung in ihrem unablissigen
Drang des Fragens und des Versuchens ist eine der groBBen Taten
des Geistes. Dafl die Gesellschaft der Menschen noch nicht die
Formen gefunden hat, in denen dieses Geistwirken der Naturfor-
schung uns zum Segen gereicht, das ist eine andere Geschichte.

Aber gerade die Forscher, welche um eine produktive Eingliede-
rung der heutigen Naturforschung in eine neue, noch zu schaf-
fende Gesellschaftsordnung ringen, gerade sie werden die Haltung
Goethes in tiefer Ergriffenheit in ihrem wahren Wert erkennen, eine
Haltung, die, vom zentralen Motiv der Ehrfurcht geleitet, die Ent-
sagung, den Verzicht auf den zerstorenden Eingriff durchfiihrt.
Sie verwirklicht, sie predigt nicht blof3 eine Art von Gewaltlosig-
keit in der Naturforschung, der niemand Grolle absprechen, nie-
mand die innerste Hochachtung versagen kann. Die extreme Kon-
sequenz, mit der Goethe diese Haltung bewahrt hat, wird vielleicht
nicht immer geniigend beachtet und ist doch eine der grof3en Kon-
stanten in diesem an Wandlungen so reichen, langen Geistesleben.

Wir haben versucht, Goethes Art der Naturschau in einem Bilde
zu erfassen und haben sie verglichen mit dem Erleben eines Men-
schen vor der Biihne, eines Schauenden, der den Sinn des Gesche-
hens erfassen will.

Die Gewaltlosigkeit dieses Goetheschen Forschens ist uns dann
auch von einer andern Seite als bedeutsam erschienen: wir sehen
in dieser Eigenart die Ehrfurcht vor dem Lebendigen. Wir ahnen
aber zugleich, daB zu solcher Zuriickhaltung auch ein tiefes Wissen
um die Gefihrdung der Ordnung ihn dringt — ein Wissen um das
Selbstzerstorende, das aus jeder Miflachtung von Mall und Grenzen
hervorbricht.

Wir haben uns gefragt, worin denn die fortdauernde Wir-
kung von Goethes forschendem Schaffen begriindet sei. Wir sahen
— bei aller Achtung vor dem Werke —, daf} diese Wirkung nicht

415



von den ans Licht gebrachten Tatsachen und Gesetzen ausgeht.
Wir werden auch eingestehen miissen, daf3 es nicht die grof3e aske-
tische Haltung der Gewaltlosigkeit des Forschens ist, die uns in
ihren Bann zieht — die GroBe dieser Haltung wird ja kaum recht
beachtet; das Eigenartige von Goethes Standort beginnen wir erst
langsam richtiger zu sehen. Wir miissen also nach weiteren Wirk-
weisen suchen, die von Goethes Art der Naturforschung ausgehen.
In der Tat — wir wiirden die naturwissenschaftlichen Arbeiten
Goethes ganz unzulinglich auffassen, sihen wir in ihnen nicht
immer auch die Werke des Dichters, des kiinstlerisch Schaffenden.
Wie sehr er selber auch als Forscher ernst genommen sein will,
keines seiner wissenschaftlichen Erzeugnisse kann recht gewiirdigt
werden, wenn es nicht im Ganzen eines Lebens gesehen wird, des-
sen Grundkraft dichterisches Umformen der Wirklichkeit, schopfe-
risches Neugestalten war. Er selbst hat dies gerade im hochsten
Alter betont. So schreibt er in den Morphologischen Heften: «In
den gegenwirtigen wie in den fritheren Heften habe ich die Ab-
sicht verfolgt: auszusprechen, wie ich die Natur anschaue, zugleich
aber gewissermallen mich selbst, mein Inneres, meine Art zu sein,
insofern es moglich wire, zu offenbaren.» Als «Bruchstiicke. einer
groflen Konfession» bezeichnet er seine wissenschaftliche Arbeit
ein andermal.

Ich meine nun mit dieser Betonung des Dichterischen nicht die
einfache Tatsache der sprachkiinstlerischen Gestaltung, der sinnen-
starken Ausdrucksform, nicht die Prignanz in Farbe und Form.
Viel entscheidender ist die ganze Art der Lenkung von Goethes
Gedanken durch die sinnliche Anschauung. Ich denke an das vollige
Vorwalten jener aus der Anschauung der Sinnenwelt gendhrten,
im tiefsten Wortsinn «poetischen» Erlebensweise, die wir wohl am
besten dem VerstandesmifBigen, dem Begrifflichen als die Imagina-
tion, als Einbildungskraft gegeniiberstellen. Das ist die Erlebens-
art, der das sinnlich Gegebene ein Elementares ist, ein Urmaterial,
das nicht weiter zerlegt wird und das so, in dieser Form unmittel-
bar als Grundstoff des denkenden Gestaltens dient. Diesem imagi-
nierenden Denken ist «Wei3» ein elementarer Eindruck, «Rot»
eine Grundfarbe — «Rosenduft» eine letzte sinnliche Tatsache —
und keines dieser letzten Elemente wird etwa in eine Vorstellungs-
welt von molekularen oder atomaren Einheiten weiter verwandelt
und so ins Unsichtbare, ins Untere transponiert. Goethe hat selber
das Eigene seiner Auffassungsweise sehr stark erlebt. Sein Ver-
fahren ist schon in seiner Zeit einmal als «gegenstandliches Denken»
bezeichnet worden, und er hat dieser Benennung selber als geist-
reiches Wort im hohen Alter noch 1823 eine besondere Skizze ge-

416



widmet. So kennzeichnet er es: Dall sein Denken sich von den
Gegenstanden nicht sondere; daf3 die Elemente der Gegenstinde,
die Anschauungen in dasselbe eingehen und von ihm auf das in-
nigste durchdrungen werden; daf} sein Anschauen selbst ein Den-
ken, sein Denken ein Anschauen sei!

Damit charakterisiert er selber die urspriinglichste menschliche
Geistesart, die auBerwissenschaftliche. Dieser Erfahrungsweise
entspricht auch sein Wille, nicht hinter die Urphinomene zuriick-
zugehen, im sinnenm#fBig Gegebenen zu verharren, mit dessen Mit-
teln zu gestalten.

Es entspricht denn auch dieser geistigen Arbeitsart, dal} starke
Wertungen, michtige Gefithle des Bevorzugens, daf3 Liebe oder
Abneigung die Wahl der Forschungsobjekte und die forschende
Arbeit selbst mitbestimmen. Dall Goethe manche Fragen und Pro-
bleme nicht sehen wollte, das wird uns in seinem wichtigsten For-
schungsgebiet deutlich durch manche Liicken, die er, obwohl er
sie sah, bestehen lie}. Angesichts der seinen morphologischen Leh-
ren so ganz ungefligen Wurzel gegeniiber spricht er offen seine Un-
lust aus, sich mit so widerspenstigen Gliedern der Pflanze abzu-
geben. Wie unmutig poltert das doch in seinen eigenen Worten:
«Sie ging mich eigentlich gar nichts an; denn was habe ich mit
einer Gestaltung zu tun, die in Faden, Striangen, Bollen und Knol-
len und bei solcher Beschrinkung sich nur in unerfreulichem
Wechsel allenfalls darzustellen vermag, wo unendliche Varietdten
zur Erscheinung kommen, niemals aber eine Steigerung.»

Wenn auch in jeder menschlichen Geistesarbeit dies imaginie-
rende Schaffen am Werke ist, so arbeitet es doch in der eigentlich
wissenschaftlichen nur in streng begrenzter Rolle und ist selbst in
der Gestaltforschung als ein Hemmnis, ein Hindernis beim Ein-
dringen erkannt worden. Die Imagination ist die Sprache der Dich-
tung; sie ist die Erlebensform des Traums, auch des Tagtraums. Die
Imagination, auch die dichterische, nihrt sich von den vertrauten
und verborgeneren unmittelbaren Erfahrungen des Alltags und
formt ihre Bilderwelt mit deren Hilfe. Versuchen wir, zu erfassen,
wie diese Erfahrungswelt des Alltags in der Darstellung Goethes
wirkt, wie sie die Problemstellung lenkt und die Losungen durch
das ihr eigene heimliche Weben des irrationalen Geistesgrundes
beeinflult. Wir priifen die Darstellung der Bliite:

«Den Uebergang zum Bliitenstande sehen wir schneller oder
langsamer geschehen. In dem letzten Falle bemerken wir gewohn-
lich, daB die Stengelblitter von ihrer Peripherie herein sich wieder
anfangen zusammenzuziehen, besonders ihre mannigfaltigen duflern
Einteilungen zu verlieren, sich dagegen an ihren untern Teilen,

N

= 417



wo sie mit dem Stengel zusammenhingen, mehr oder weniger aus-
zudehnen; in gleicher Zeit sehen wir, wo nicht die Riume des
Stengels von Knoten zu Knoten merklich verlingert, doch wenig-
stens denselben gegen seinen vorigen Zustand viel feiner und
schmaichtiger gebildet.»

«Man hat bemerkt, da3 hiaufige Nahrung den Bliitenstand einer
Pflanze verhindere, miBige, ja kirgliche Nahrung ihn beschleu-
nige. Es zeigt sich hierdurch die Wirkung der Stammblatter, von
welcher oben die Rede gewesen, noch deutlicher. Solange noch
rohere Sifte abzufiihren sind, solange miissen sich die moglichen
Organe der Pflanze zu Werkzeugen dieses Bediirfnisses ausbilden.
Dringt {ibermaBige Nahrung zu, so mul} jene Operation immer
wiederholt werden, und der Bliitenstand wird gleichsam unmoglich.
Entzieht man der Pflanze die Nahrung, so erleichtert und verkiirzt
man dagegen jene Wirkung der Natur; die Organe der Knoten wer-
den verfeinert, die Wirkung der unverfalschten Sifte reiner und
kraftiger, die Umwandlung der Teile wird moglich und geschieht
unaufhaltsam.»

Wir beachten, wie in Goethes Schilderung der Bliite mit den
Vorstellungen der schaffenden Phantasie, mit dem Bilde des for-
menden Plastikers die Blitter der Pflanzen gedehnt und gemodelt
werden, wie mit den aus dem Gértnerleben vertrauten oder aus
anderen Gewerben des Alltags stammenden Vorstellungen von
Kriften und Saften operiert wird. Keine einzige dieser Ideen von
«unverfalschten Siften», von roherer Nahrung entspringt einer
vertieften wissenschaftlichen Erfahrung, alle stammen sie aus der
uns unmittelbar gegebenen Welt, aus der die Sprache der Dichtung
ihre Kraft hat. Muf} ich besonders betonen, daf} dieses Hervorheben
der Unmittelbarkeit vertrauter Erfahrung nicht eine Herabsetzung
bedeuten kann? Dal} es der Erkenntnis der Gestalt dieses Goethe-
schen Forschens dient, dal3 es die Sphére zu bestimmen sucht, in
der dieses Schaffen wahrhaft daheim ist: die Welt der Einbildung,
im tiefsten Sinn dieses michtigen Wortes. Immer, in allen Féllen,
tritt das in unserem innersten Erleben und Fiihlen Méichtige als
Prinzip einer wissenschaftlichen Erkldrung hervor: ein Drang, eine
Tendenz tritt als schaffend auf, «die Séafte flieBen reich oder spéar-
lichs — «alles Lebendige, wenn es auslauft . .. pflegt sich zu kriim-
meny; dieses Lebendige hat «Charakters.

Auch die gesamte Pflanze wird von den Alltagserfahrungen aus
verstanden. Man meint zuweilen den umsichtigen Kellermeister
beim Besorgen seiner Weine zu sehen: «Die Pflanze mul eine Masse
wibBrige Feuchtigkeit haben, damit die Oele und Salze darin sich
verbinden konnen. Die Blitter miissen diese waBrige Feuchtigkeit

418



abziehen, vielleicht modifizieren. Was das Erdreich der Wurzel ist,
wird nachher die Pflanze den feineren GefidfBen, die sich in der
Hohe entwickeln und aus der Pflanzen die feineren Sifte auf-
saugen.» :

Mit den Bildern des menschlichen Tuns und Fiihlens formt der
Dichter die Abbilder des Unzuginglichen, des Verborgenen. So
wird flir Goethe die ritselhafte Gestalt der Entenmuscheln zum
hohen Gleichnis: «Da ich nach meiner Art, zu forschen, zu wissen
und zu geniefen, mich nur an Symbole halten darf, so gehoren diese
Geschopfe zu den Heiligtiimern, welche fetischartig immer vor mir
stehen und durch ihr seltsames Gebilde die nach dem Regellosen
strebende, sich selbst immer regelnde und so im Kleinsten wie im
Grofiten durchaus gott- und menschendhnliche Natur sinnlich ver-
gegenwirtigen.» Solchem Erleben sind denn auch die Farben «Taten
und Leiden des Lichtes». Bei deren Ergriindung, so sagt er selbst, ist
er «dem Mathematiker aus dem Wege gegangen, hat dagegen ge-
sucht, der Technik des Farbers zu begegneny. Die Farben sind
«entschieden» und «bedeutend», sie sind «energischy oder «em-
phatischy, die «dunkle Natur» der Farbe erscheint Goethe als An-
laf} der die Farbe manifestierenden Gewalt. Goethes Bild der Natur
wird unablidssig von der imaginierenden Macht des Geistes ge-
staltet. Die Schmetterlinge sind ihm «wahrhaftige Ausgeburten des
Lichtes und der Lufty. Im Walfisch, so sagt er, «mag sich ein un-
geheurer Geist des Ozeans dartuny. Der Kiefer des Kamels er-
scheint ihm «monstros in seiner Unentschiedenheity, das Gebil} des
Eisbdren «charakterlosy. Aber, so sagt Goethe an einer andern
Stelle, «solche Andeutungen miissen aufs leiseste geschehen, um
uns an die ewige Kongruenz zu erinnerns.

Die ewige Kongruenz! Das ist nicht die Sprache der Naturwis-
senschaft, wie wir sie kennen — das ist die aulerwissenschaftliche
Sprache, die Aussage von Erlebnissen, welche jenseits alles Natur-
forschens sind. «Die ewige Kongruenzy: das ist die Sprache der
Alchemie — in ihrer hohen Zeit, da sie eine Heilswissenschaft war.
Wir wollen auch in diesem Vergleich nicht eine Abwertung sehen,
sondern einen Versuch, Wesentliches zu erkennen. Denn diese
Alchemie hat jahrhundertelang in der Metamorphose der Stoffe die
tiefsten Geheimnisse des Seins aufzufinden und damit das Heil der
Seele zu erreichen getrachtet. Sie suchte nach Erkenntnis mit der
Vorstellungswelt der Imagination; mit dem Wissen um seelische
und geistige Wandlung wollte sie die Stoffwandlungen durch-
schauen. Die psychologische Forschung hat in den letzten Jahr-
zehnten in diesem alchemischen Denken wichtige Grundformen
menschlichen Geist- und Traumlebens gefunden, sie sieht in ihm

419



bedeutsame Aeullerungen religiosen Lebens. Solchem Denken, sol-
cher Naturschau durch die Bilder des menschlichen Seelenlebens
steht das Naturforschen Goethes immer und iiberall nahe. Es ist
durchtrinkt vom Denken in den polaren Gegensidtzen von Tag und
Nacht, von Licht und Dunkel, ménnlich und weiblich; es lebt vom
Spiel zwischen Spannung in der Entzweiung und Erlosung durch
die Vereinigung. Nicht umsonst iiberwiltigen solche Bilder den
Geist des Dichters und formen die Schau seines Geistes zum poe-
tischen Gleichnis. Dieses bildhafte Erfahren fand denn auch seine
hohe Befriedigung in der Begegnung mit neuplatonischem Den-
ken — das seinerseits ja auch eine wesentliche Grundlage der al-
chemischen Weisheit und Heilslehre gewesen ist und das ja auch
immer wieder wie ein stiller, unsichtbarer Grundwasserstrom des
Geistes im Dunkeln die dichterischen Gestaltungen spaterer Zeiten
ernahrt hat und noch immer befruchtet.

Das Denken in Entsprechungen und Analogien, das nicht hinter
die Dinge zuriickgehen, sondern im sinnenmifig Zugénglichen sei-
nen Ausdruck finden will — solches Denken, auch wo es sich wis-
senschaftlich gibt, steht dem Schaffen des Kiinstlers immer am
nichsten. Wer in diesen Kreis bewulit sich einschrinkt, wer, wie
Goethe, in vollem Wissen innerhalb dieser Grenzen des sinnen-
maligen Auffassens verharrt, der mag sein Tun wohl Wissenschaft
nennen — es ist trotzdem etwas anderes als das, was heute die
Uebereinkunft der Forschenden so nennt.

Wir haben vorhin Goethes Naturschau im weiteren Rahmen der
Naturforschung einzuordnen versucht und haben sie als ein Er-
leben vor der Biihne bezeichnet. '

Der Einblick in die Macht der imaginierenden Schaffensweise
fiihrt einen Schritt weiter: Goethes Interpretation der Natur steht
in der Tat jener Naturforschung am n&chsten, die vor der Biihne
des Lebens die Stiicke ergriindet, die da gespielt werden. Doch
iiberschreitet das miachtige Arbeiten von Goethes Imagination alle
Grenzen, welche die Naturforschung sich setzt, sich setzen muB.
Goethes Geist sucht im Bewultsein der Fiille und im gebieterischen
Drang des Gestaltens auch jene Stiicke zu erkennen und zu durch-
schauen, vor denen die echte Naturforschung zuriickhaltend er-
klaren muf3, dal} da in einer ihr vollig unbekannten Sprache ge-
spielt wird!

Wer dieses Stromen des dichterischen Geistes in seiner Grof3e er-
kennt, wird damit auch die Grenzen des Naturforschers in ruhiger
Einsicht erkennen miissen. Um so méchtiger wird uns immer wieder
die Gewalt jener michtigen Strophen ergreifen, in denen Goethe zu
uns spricht von der Erschiitterung, die ihm die Betrachtung von

420



Schillers Schadel erregte. Da redet doch wahrhaftig ein Gestalt-
forscher, aber einer, den machtigere Krifte des Gestaltens und
Durchdringens bewegten, als sie dem Morphologen zugemessen
sind. In den Knochentriimmern des Beinhauses hat der 77jahrige
den Schidel des friih verstorbenen Freundes gefunden:

«Und niemand kann die diirre Schale lieben,
Welch herrlich edlen Kern sie auch bewahrte;
Doch mir Adepten war die Schrift geschrieben,

Die heilgen Sinn nicht jedem offenbarte,
Als ich in Mitten solcher starren Menge
Unschéitzbar herrlich ein Gebild gewahrte,

Dal} in des Raumes Moderkélt und Enge
Ich frei und warmefiihlend mich erquickte,
Als ob ein Lebensquell dem Tod entsprénge.

Wie mich geheimnisvoll die Form entziickte!
Die gottgedachte Spur, die sich erhalten!
Ein Blick, der mich an jenes Meer entriickte,

Das flutend stromt gesteigerte Gestalten.
Geheim Gefial}, Orakelspriiche spendend!
Wie bin ich wert, dich in der Hand zu halten,

Dich hochsten Schatz aus Moder fromm entwendend
Und in die freie Luft, zu freiem Sinnen,
Zum Sonnenlicht andichtig hin mich wendend!

Was kann der Mensch im Leben mehr gewinnen,
Als daB sich Gott-Natur ihm offenbare?
Wie sie das Feste 1463t zu Geist verrinnen,
Wie sie das Geisterzeugte fest bewahre.»

Dieses Gebilde des Dichters weist uns auch das Besondere aller
Erzeugnisse von Goethes naturforschendem Geist. In diesen Wer-
ken begegnet uns doch das ernsteste Bemiihen, den verborgenen
Sinn der Erscheinungen um uns aufzuzeigen, das geheimnisvolle
Stiick, das da um uns gespielt wird und in dem wir mitspielen, in
die Sprache der Menschen zu iibersetzen. Dall Goethe in diesem
seinem naturwissenschaftlichen Wirken die Schranken der Natur-
forschung sprengt, das ist die GroBe und die Grenze zugleich seines
wissenschaftlichen Tuns — das ist zugleich aber auch die Macht
dieser Werke, die uns immer wieder zu ihnen hinfiihrt, wihrend
die Taten der schlichteren Forschung stetsfort in der anonymen
Flut der Wissenschaft vergehen.

Immer wird die Sprache des imaginierenden Denkens der Aus-
druck der groBen kiinstlerisch Schaffenden sein. Darum werden
wir uns immer wieder auch jenen Werken Goethes zuwenden, in
denen er sich als Erforscher der Natur erlebt und aus dem iiber-

421



stromenden Reichtum dieses Erlebens uns beschenkt. Wahrend un-
gezihlte, den seinen verwandte Bemiihungen seiner Zeit lingst
namenlos untergegangen, wie modernder Waldboden die kommende
Forschung nihren, so leben Goethes Studien von Blatt und Bliite,
so lebt sein Werk iiber die Farben, seine Arbeit tiber den Typus der
Wirbeltiere weiter, weil aus ihnen mehr spricht als die Forschung,
eben die zeugende Kraft der schopferischen Gestaltung, der Natur-
deutung durch wissende Liebe.

422



	Goethes Naturforschung

