
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Goethes Naturforschung

Autor: Portmann, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758734

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GOETHES NATURFORSCHUNG

Von Adolf Portmann

Die Auseinandersetzung unserer Zeit mit den Naturforschungen
Goethes steht im auffälligen Gegensatz zu der Tatsache, daß die
Arbeit der Naturwissenschaft im allgemeinen dazu bestimmt ist,
in der Anonymität des Wissens unterzugehen. Wer müht sich —
von großen Gedenktagen abgesehen — heute um Kenntnis der
Naturergründung, wie sie vor anderthalb Jahrhunderten erstrebt
worden ist.

Mit Goethes Naturforschung aber steht es ganz anders. Von den
verschiedensten Seiten wird unser Geist immer wieder zu ihr
zurückgeführt; die verschiedensten Geistesarten fesselt es immer wieder,
wie dieser umfassende Mensch die Natur ergründet. Aber es ist
nicht die Wissenschaftsgeschichte, die uns zu solcher Rückkehr zu
Goethes Forschen nötigt. Es läßt sich leicht zeigen, daß Goethes
Schaffen den Gang der Naturforschung nicht entscheidend beeinflußt

hat. Sogar die Arbeitsgebiete, auf denen er Bedeutendes
getan hat, hätten ohne seine Mitarbeit eben den Entwicklungsweg
eingeschlagen, den sie im 19. Jahrhundert genommen haben. Wir
wollen dies in Ruhe, aber mit Nachdruck feststellen; werden wir
doch nur durch diese Einsicht auf die eigentliche Bedeutung von
Goethes Naturschau hingelenkt. Unsere Feststellung gilt ebensosehr

im Gebiet der Pflanzenmorphologie wie im Bereich der Lehre
von der Wirbeltiergestalt, noch viel mehr auf den Feldern von
Geologie, Mineralogie und Physik. Goethes Arbeiten auf dem
Gebiet der botanischen Morphologie, welche wohl die bedeutendste
wissenschaftliche Geltung beanspruchen dürfen, die Studien zur
Metamorphose der Pflanzen mögen seinen Namen im Werdegang
der Botanik zu dem anderer Gestaltforscher gesellen — es ist aber
sicher, daß diese intensive Tätigkeit Goethes nicht die
wissenschaftliche Morphologie geschaffen hat, sondern daß diese Leistung
auch ohne ihn von den führenden Zeittendenzen hervorgebracht
worden wäre. «Was in der Luft ist und was die Zeit fordert, das
kann in hundert Köpfen auf einmal entspringen, ohne daß einer
es dem andern abborgt.» Das ist Goethes eigene Aussage.

So stellt denn die wissenschaftsgeschichtliche Untersuchung die

406



Frage nach der Besonderheit eines Forschens, das uns immer wieder
in seinen Bann zieht, immer wieder zu neuer Auseinandersetzung
zwingt.

*

Jede Prüfung dieses Sachverhalts muß davon ausgehen, daß
Goethe selbst als Naturforscher Geltung und Anerkennung
gesucht hat, daß er als solcher angesehen sein wollte. Schon 1791
schreibt er an seinen Verleger: «Wahrscheinlich werde ich in der
Folge ebensoviel in der Naturlehre wie in der Dichtkunst arbeiten.»
Und im späteren Alter: «Seit länger als einem halben Jahrhundert
kennt man mich im Vaterlande und auch wohl auswärts als Dichter
und läßt mich allenfalls als einen solchen gelten; daß ich aber mit
großer Aufmerksamkeit mich um die Natur in ihren allgemein
physischen und ihren organischen Phänomenen emsig bemüht und
ernstlich angestellte Betrachtungen stetig und leidenschaftlich im
stillen verfolgt, dieses ist nicht so allgemein bekannt und noch
weniger mit Aufmerksamkeit bedacht worden.»

Diesem Willen zur Geltung als Naturforscher entspricht denn
auch eine ausgedehnte, intensive Beschäftigung mit der Natur in
allen ihren Erscheinungen, eine Arbeit, die mit der Weimarer Zeit
sich ganz besonders steigert und bis zum Tode weitergeht. In der
ausgedehnten Korrespondenz nimmt das Fragen um naturwissenschaftliche

Dinge, um wichtige Vergleichsobjekte einen breiten
Platz ein — und wenn man die Mühen des Sammeins, die Ausdauer
in den anatomischen und physikalischen Studien, die Leidenschaft
der Auseinandersetzung mit der Botanik, die Kämpfe um seine
Farbenlehre mitberücksichtigt, so kann man es wohl verstehen, daß
Goethe solches Streben ernst genommen wissen wollte.

Das wollen wir denn auch tun. Wir wollen die Forschungsweise
Goethes sehr ernst nehmen und ihr zunächst einmal im gesamten
unserer Naturwissenschaft ihre Stelle zu geben suchen. Es wird
sich bei solchem Vorgehen vielleicht zeigen, ob dieser Versuch der
Einordnung ein sinnvoller Weg zur Naturwissenschaft ist, wie
Goethe sie auffaßt, oder ob nicht dem einen Wort «Naturforschung»
ein verschiedener Sinn innewohnt je nach dem Forschenden.

Wir gehen bei unserem Versuch, die Eigenart von Goethes
Forschen deutlicher zu sehen, von der Ergründung des Lebendigen aus,
die Goethe ganz besonders stetig verfolgt hat.

Wir wollen mit einem Bilde beginnen, mit einem Vergleich, der
hoffentlich etwas von dem Besonderen aufschließen wird, um das
es Goethe ging.

Wir wollen für eine kurze Weile die Lebenserscheinungen mit

407



einem Schauspiel vergleichen — wobei wir uns freilich vor Augen
halten, daß jedem Vergleich enge Grenzen gezogen sind.

Da es uns jetzt um die Einstellung der Naturforscher zu ihren
Objekten geht, so richtet sich unser Blick auf die verschiedenen
Möglichkeiten, sich mit einem Schauspiel auseinanderzusetzen. Dabei

meinen wir die ganze Aufführung, das gesamte Bühnengeschehen.

Wir suchen nach einem Standort. Meine Wissensbegierde kann
mich hinter die Bühne führen und dort eine Menge interessanter
Dinge beobachten lassen. Da entdecke ich, wie Geräusche gemacht
werden, wie Lichteffekte erzeugt, wie die Schauspieler vorbereitet
und geführt werden. Ich kann das alles als Liebhaber beobachten,
doch kann ich es auch wissenschaftlich untersuchen. Ich kann die
historische Entwicklung der Bühnentechnik studieren, und all das

vermag für mich das eigentliche Zentrum meiner Aufmerksamkeit
werden. Wir sind alle einig darüber, daß dies Geschehen hinter der
Bühne eben einer Aufführung dient, daß es also noch einen ganz
anderen Standpunkt fordert — ja, es bedarf keiner Worte darüber,
daß dieser andere Ort des Betrachtens, vor der Bühne, in unserem
Fall der wesentlichere ist, der Standort, für den das Schauspiel
eigentlich verfaßt worden ist.

Vor der Bühne aber sehen wir etwas ganz anderes als hinter der
Szene. Wir erleben ein «Stück», einen sinnvollen Ablauf. Und je
weniger wir von der Apparatur hinter der Bühne wissen, desto
stärker vermag dieser Ablauf, dieser eigentliche Sinn des Schauspiels,

auf den hingegebenen Beschauer zu wirken. Aber ich kann
auch diesen Sinn wieder als ergriffen Teilnehmender erfahren oder
dieses Geschehen in kühlerer, distanter Art wissenschaftlich prüfen,

es historisch, psychologisch, soziologisch, philosophisch
studieren.

Daß es auch noch die Möglichkeit des wechselnden Standortes
gibt, ist uns für unsern Vergleich nicht unwichtig: so muß der
Regisseur mit dem Geschehen vor und hinter der Bühne vertraut
sein; so muß der echte Theaterdichter nicht nur die Wirkung einer
Szene auf die Zuschauer, sondern auch die Möglichkeiten einer
Aufführung praktisch beurteilen können.

Was soll uns heute dieses Bild vom Theater sagen? Die bunte
Fülle der Naturerscheinungen ist eben wie ein solches Schauspiel.
Auch hier kann ich mich mit dem Geschehen hinter der Bühne
oder mit dem Ablauf vor der Bühne auseinandersetzen.

Hinter der Bühne sehe ich ins Getriebe der Geschehnisse in allen
Einzelheiten hinein, beobachte die Vorbereitungen, studiere die
Macharten, die Techniken, den Betrieb in diesen einzelnen Gestalten,

die Zusammensetzung aus elementaren Stoffen. So stelle ich

408



etwa fest, daß das blaue Kleid eines Vogels nicht mit chemischen
Pigmenten gefärbt, sondern durch eine besondere Struktur blau
schimmert — daß dagegen jenes andere Blau eines Rittersporns
oder des Eisenhutes ein echter chemischer Farbstoff ist. Vor der
Bühne wird diese Feststellung belanglos — obschon das ihren Wert
in anderen Zusammenhängen gar nicht mindert. Vor der Bühne gilt
nur eins: das Blau des Kleides. Denn dieses Blau hat eine Rolle zu
spielen, heiße das Stück nun «Das Liebesleben der Blaudrossel» —
oder «Das Erwachen des Rittersporns» oder «Hummel und Eisenhut».

Das technische Detail der Herkunft des Blaus ist belanglos,
wichtig ist einzig die Rolle, die es im Stück zu spielen hat.

Unser Bild vom Theaterstück kann aber nur dort als Vergleich
dienen, wo wir sicher sind, daß in den Naturerscheinungen ein
«Stück» aufgeführt wird, das heißt, wo wir Geschehnisse
beobachten, die einem größeren Ganzen sinnvoll zugeordnet sind.

Es gibt Naturbereiche, wo ich keinen solchen Sinnzusammenhang
sehen kann, in den das einzelne Geschehen eingeordnet wäre, in
dem es als notwendiges Glied seine Rolle spielte. In einem solchen
Falle gibt es für den Naturforscher nur einen Standort der
Untersuchung: den der Erforschung des unmittelbar Zugänglichen.
Unseren Bühnenvergleich müssen wir in diesem Falle
beiseiteschieben; er klärt hier gar nichts.

Sobald aber unbelebte Naturvorgänge im Zusammenhang mit
lebenden Organismen auftreten, so tritt der Vergleich in sein Recht
ein: jetzt muß ich damit rechnen, daß es verschiedene Standorte
des Betrachtens gibt, deren jeder seine besondere Blickrichtung,
seine eigene «Richtigkeit» hat — wenn wir dies Wort in seinem
ursprünglichen Sinn nehmen.

Greifen wir eines der Objekte heraus, das Goethes Augenmerk
ganz besonders beansprucht hat: die Beziehung von Blatt und
Blüte bei höheren Pflanzen: Wir wollen miteinander die seltsame
Mißbildung des «Vergrünens» am roten Blumenblatt einer Tulpe
beobachten, wie sie Goethe selbst sorgfältig gezeichnet hat.

Im modernen Laboratorium der botanischen Forschung wird das
physiologische Geschehen analysiert, das an einer wachsenden und
sich differenzierenden Sproßspitze — an einem Vegetationspunkt —
aus anfangs ähnlichen Zellanlagen so verschiedene Gebilde, wie
Laubblätter, Kelchblätter, Kronblätter und Sexualorgane, hervorgehen

läßt. Da werden uns Beziehungen im Stoffwechsel gezeigt, die
mitwirken bei der Differenzierung der Blüte; hormonartige Stoffe
werden nachgewiesen; die Rolle des Zuckers, des Lichtes, der
Temperatur, der Tagesdauer wird untersucht. So gelingt mir vielleicht
der Nachweis, daß dieser oder jener Stoff auf die junge Knospe

409



eingewirkt hat, oder daß jener andere Stoff gefehlt hat, und daß
aus diesen Gründen das eine der Blumenblätter vergrünt. Das
beobachtete Phänomen findet so seine kausale Erklärung.

Diese uns vertraute Art der Naturforschung, die aus Elementen
das Komplizierte aufbaut und dieses dadurch versteht — sie ist
groß geworden in einem Bereich, wo sie die allein mögliche
Arbeitsweise darstellt, im Reich des unbelèbten Stoffs, in der
physikalischen und chemischen Forschung. Die bedeutenden Leistungen
solchen Forschens haben dazu geführt, sie auch auf das Lebendige
zu übertragen, wo sie auch in der Tat mit großem Erfolg angewendet
worden sind. Da diese physikalisch-chemische Forschungsweise die
Naturvorgänge nachzumachen und zu beherrschen trachtet, so sind
ihre Methoden auch in der Anwendung auf Lebendiges überall dort
besonders wichtig geworden, wo es gilt, die Vorgänge zu
beeinflussen, zu lenken, für uns nutzbar zu machen.

Es gibt aber eine ganz andere Möglichkeit, die abnorm gebildete
Tulpenblüte zu erfassen, sie in größerem Zusammenhang aufzufassen.

Das ist die Möglichkeit des Vergleichens. Was ich bei diesem
Blütenblatt der Tulpe als Anomalie, als Seltsamkeit beobachte
— die Mittelstellung zwischen Laub und Blütenblatt —, das finden
wir in andern Pflanzen als Norm. Ich kann die Verwandlung, die
sich im Blumenblatt andeutet, weiterverfolgen, indem ich in eine
Bilderfolge zusammenstelle, alle die Uebergänge vom Laubblatt
zum Kelch- und Blütenblatt — oder auch die von Kronblättern zu
Staubgefäßen. Eine solche Reihe deckt ein verborgenes Gesetz der
Verwandlung auf, einen Sinn, ein «Stück», das da gespielt wird
und das «Metamorphose des Blattes» heißt. Ich entdecke bei
solchem Vergleich, daß es ein Grundelement im Bau der höheren
Pflanzen gibt, die Blattanlage, und daß dieses Grundgebilde, diese
Einheit, einer Vielfalt von Varianten fähig ist, deren äußerste
Möglichkeiten aber durch das Erbgut jeder Pflanzenart festgesetzt sind.

Wir entdecken, daß es Pflanzen gibt, wo die Uebergänge vom
grünen Laubblatt zum Blüten- und Staubblatt allmählich sind,
andere, wo sie in Sprüngen erfolgen. Und die Abnormitäten, die
Goethe mit so viel Hingabe beobachtet und gesammelt hat; sie
berichten uns von den verborgenen Fähigkeiten, die solchen
Blattanlagen mitgegeben sind; sie künden von Entscheidungen, die das
Geschick einer Keimanlage bestimmen. Heute sehen wir in solchen
Metamorphosen einen Teil des gewaltigen Dramas, das Sie alle
unter dem Namen «Evolution der lebendigen Gestalten» kennen
und in dem auch jene Verwandlungen ihre Rolle spielen, die Goethe
im Schädel der Wirbeltiere mit so großer Hingabe, mit so weitem
Blick verfolgt hat.

410



Ein wesentlicher Teil der vielen Mißverständnisse um Goethes
Naturforschen rührt davon her, daß die meisten der heutigen
Naturforscher hinter der Lebensbühne forschen, während Goethe zu der
Gruppe gehört, die das lebendige Geschehen wie ein Schauspiel
vor der Bühne in seinem Sinn zu erfassen sucht.

Wie sehr Goethe gerade diese seine Betrachtungsweise als die
richtige erlebt hat, das geht deutlich genug aus seinem Widerwillen
gegen das Gewaltsame des Experiments, des Eingriffs in die
Naturabläufe, hervor. Dem Naturforscher, der die Geschehnisse in allen
Einzelheiten kennen und beherrschen will, ist der experimentelle
Eingriff ein selbstverständliches Mittel zu neuer Erfahrung. Wer
aber im sprachlosen Naturleben ein sinnvolles Geschehen erahnt,
das zum hingegebenen Beschauer schließlich in Bildern sprechen
wird, der wird geduldig das Stück zu erfassen suchen und nicht
durch eigene Eingriffe dieses Geschehen ändern und stören. Dieses
zurückhaltende Ausharren in der Rolle des aufmerksamen
«Liebhabers» hat Goethe stets besonders geübt, und wo er Mißbildungen
zur Deutung des Sinns beizieht, da sind es solche, die ihm die Natur
selber bietet, die ihm daher auch ganz besonders beredt vom
verborgenen Sinn zu künden scheinen. Wieder und wieder hören wir
ihn das Besondere dieses seines Weges hervorheben:

«Es gibt eine zarte Empirie, die sich mit dem Gegenstand innigst
identisch macht und dadurch zur eigentlichen Theorie wird. Diese
Steigerung des geistigen Vermögens aber gehört einer hochgebildeten

Zeit an.» — An anderer Stelle: «Ich habe mich in den
Naturwissenschaften ziemlich nach allen Seiten hin versucht; jedoch gingen

meine Richtungen immer nur auf solche Gegenstände, die mich
irdisch umgaben und die unmittelbar durch die Sinne aufgenommen

werden konnten, weshalb ich mich auch nie mit Astronomie
beschäftigt habe, weil hierbei die Sinne nicht mehr ausreichen,
sondern weil man hier schon zu Instrumenten, Rechnungen und
Mechanik seine Zuflucht nehmen muß, die ein eigenes Leben
erfordern und die nicht meine Sache waren.»

Ganz besonders betont er diese Zurückhaltung auf dem ihm so
wichtigen Gebiet des Formenvergleiches: «Wir betrachten den
organischen Körper insofern, als seine Teile noch Form haben, eine
gewisse entschiedene Bestimmung bezeichnen und mit andern Teilen

in Verhältnis stehen. Alles, was die Form des Teils zerstört, was
den Muskel in Muskelfasern zertrennt, was den Knochen in Gallerte
auflöst, wird von uns nicht angewandt. Nicht als ob wir jene weitere
Zergliederung nicht kennen wollten und nicht zu schätzen wüßten,
sondern weil wir, schon indem wir unsern ausgesprochenen
Endzweck verfolgen, ein großes unbegrenztes Tagewerk vor uns sehen.»

411



Das ist, um in unserem Vergleich zu bleiben, die Rolle des
Zuschauers vor der Bühne, der nicht hinter die Erscheinungen sehen
will, sondern diese selbst rein zur Wirkung kommen läßt. Wie sehr
sträubt sich Goethes Wesen gegen die Zerlegung des Lichtes, wie
entrüstet verwirft er den Gedanken — ja auch jeden Beweis für
dessen Richtigkeit —, daß das Reinste, was unseren Sinnen
zugänglich, der weiße Glanz des Himmelslichtes, das Ergebnis eines
Zusammenspiels von Farben sein solle.

Es gibt in der Tat einen Bereich, wo «Weiß» eine einfache letzte
Tatsache ist: es ist das Reich des natürlichen, intellektuell
unverstellten Farberlebens — so wie im Theater wahrlich der Donner
grollt, wenn ich nicht hinter der Bühne die Maschinerie sehen muß,
die dieses Grollen nach unserem Wunsch hervorbringt. «Die Phänomene

müssen ein für allemal aus der düstern
empirisch-mechanisch-dogmatischen Marterkammer (der Experimente!) vor die
Jury des gemeinen Menschenverstandes gebracht werden», so steht
es in der Farbenlehre.

Goethes Bemühen um die Farben wird aber in dem Augenblick
zum Unding, wo er mit der seinem Standort vor der Bühne
gemäßen Einstellung Naturvorgänge zu verstehen sucht, zu deren
Erforschung nur die Methoden der experimentierenden Naturwissenschaft

das richtige Werkzeug liefern.
Unser Vergleich von vorhin geht deutlich genug aus von der Welt

des Theaters, der Bühne, des Stückes, das gespielt wird. Er erhellt
also, wie bereits gesagt wurde, nur jene Naturbereiche, in denen
wir klar erkennen, daß ein Stück gespielt wird, daß ein Ganzes vor
uns ist, das für jene besondere Betrachtung vom Zuschauerraum
aus geschaffen ist. Da, wo es um das Verhältnis der Farben zu
unserem Auge, zum Auge irgendeines Lebewesens geht, da sind wir
mitten in einem «Stück», das zu erforschen ist, da ist dieses Ganze,
dieser geschlossene Kreis von Umwelt und Leben vor uns. Diese
Darstellungen in Goethes Farbenlehre werden darum durch die
Weite dieser Gesinnung und den Reichtum an Erfahrungen und
Reflexionen immer stark auf unseren Geist wirken.

Aber Goethe bestritt, daß es einen andern Standort gibt, von dem
aus nicht die Rolle des Lichtes und der Farben im Drama der
Lebensform den Forscher fesselt, sondern wo er mit den ihm zugänglichen

Methoden die von unserer Menschennatur unabhängigen
Erscheinungen durchschauen will. Darum mühte er sich in zermürbendem

Streit gegen Newton und die Physiker und mußte schmerzlich

erleben, daß ihm die Naturforscher nicht folgen mochten, nicht
folgen konnten!

Man hat in dieser Haltung Goethes ein tragisches Verkennen,

412



eine verblendete Ablehnung sehen wollen. Wir sollten aber mit
unserem Urteil zurückhalten. Es könnte doch sein, daß diese
Ablehnung ihren Grund nicht in Verkennung und Mißdeutung solcher
Forschung hätte — daß sie einer weiter blickenden, in die Tiefen
dringenden Einsicht entspränge!

Ich glaube in der Tat, daß wir tiefere Gründe für Goethes
Haltung suchen müssen und uns nicht mit der allzu oberflächlichen
Erklärung begnügen dürfen, es sei der Streit um die Farbenlehre und
so manches andere eben lediglich Zeugnis für die Schranken, die
auch dem Größten gezogen sind. Mag auch vieles in Goethes
Urteilen bloßes Mißverstehen oder hartnäckig verteidigter Irrtum
sein — ein tieferer Grund hat die Eigenart seines Forschens bewirkt.

*

Ehrfurcht vor dem Geschaffenen ist dieser Grund. Das ist nun
freilich die Tugend, die heute am seltensten zu finden ist.

Doch sind gerade die Heutigen dem Rande des Abgrundes so
nahe, daß der Schrecken vor der Zukunft des technischen
Zeitalters, der uns zuweilen lähmend befällt, vielleicht auch wieder
jene Organe der Mahnung schärft, die uns eines Tages den langen
Weg zur Ehrfurcht wieder finden lassen.

Wir verlangen doch laut genug von den Forschern Einsicht in
die grauenhaften Folgen ihres Tuns. Wir möchten ihnen «Halt!»
zurufen, bevor sie uns mit in den Abgrund reißen. Ich glaube nicht,
daß es richtig ist, diese Forderung ausschließlich an die Forschenden

zu richten: sie geht alle Träger von Verantwortung an! Doch
geht es im Augenblick um eine andere Frage: Wer heute solche
Forderungen an die Forschenden stellt, wer das Wissen um
Verantwortung fordert, muß er nicht im Tiefsten seines Innern sich
neigen vor der Weisheit eines Großen, der vor 150 Jahren bereits
nicht bloß die Haltung der Verantwortung, sondern die viel
größere der sich beugenden Ehrfurcht tätig als Forscher vorgelebt hat?

In der Spätzeit Goethes setzt in stärkerem Maße jene Reihe von
sozialen Vorgängen ein, an deren Anfang der Aufschwung der
Naturwissenschaften, die industrielle Technik stehen und denen sehr
rasch die europäische Bevölkerungsvermehrung folgt. Die Einsichtigen

haben es längst verlernt, in diesen Geschehnissen einfach
Fortschritt zu sehen und sie optimistisch zu beurteilen — stehen doch
Vermassung, Staatsübermacht, Versklavung des einzelnen, Verlust
aller Humanität zu deutlich am Ende dieser Entwicklung. Heute
braucht es keines besonderen Sehertums, um diesen Lauf der

413



Dinge mit Schrecken zu erleben, wenn es auch mehr als je Kraft
und Mut benötigt, sich dagegen zu wehren. Zu Goethes Zeit aber
war es das dunkle Vorrecht des Sehers, die Abwertung des Humanen

deutlich vorauszusehen. Und es ist seine Größe, daß er nicht
bei der bloßen Ausschau und Aussage verharrte, sondern seiner
tätigen Art gemäß auch nach solcher Einsicht lebte und wirkte. Er
hat es mit dieser Haltung auf sich genommen, nicht verstanden zu
werden, und unbeirrt ausgesprochen, was ihm als das wahre
Erforschen der Natur erschien. «Die Wissenschaft hilft uns vor allem,
daß sie das Staunen, wozu wir berufen sind, einigermaßen erleichtere.»

Er sieht das Besondere der Forschung, das Grenzenlose, sehr
genau. Hören wir ihn selbst: «Die Menschen sind überhaupt der
Kunst mehr gewachsen als der Wissenschaft. Jene gehört zur großen

Hälfte ihnen selbst, diese zur großen Hälfte der Welt an. Bei
jener läßt sich eine Entwicklung in reiner Folge, diese kaum ohne
ein unendliches Zusammenhäufen denken. Was aber den Unterschied

vorzüglich bestimmt: die Kunst schließt sich in ihren
einzelnen Werken ab, die Wissenschaft erscheint uns grenzenlos.»

Und wie deutlich sieht er die Gefahr der kommenden Entwicklung:

«Es gibt zwei Momente der Weltgeschichte, die bald
aufeinander folgen, bald gleichzeitig, teils einzeln und abgesondert,
teils höchst verschränkt, sich an Individuen und Völkern zeigen.
Der erste ist derjenige, in welchem sich die Einzelnen nebeneinander

frei ausbilden; dies ist die Epoche des Werdens, des
Friedens, des Nährens, der Künste, der Wissenschaften, der
Gemütlichkeit, der Vernunft. Hier wirkt alles nach innen und strebt in
den besten Zeiten zu einem glücklichen, häuslichen Aufbauen; doch
löst sich dieser Zustand zuletzt in Parteisucht und Anarchie auf.
Die zweite Epoche ist die des Benutzens, des Kriegens, des
Verzehrens, der Technik, des Wissens, des Verstandes. Die Wirkungen
sind nach außen gerichtet; im schönsten und höchsten Sinne
gewährt dieser Zeitpunkt Dauer und Genuß unter gewissen
Bedingungen. Leicht artet jedoch ein solcher Zustand in Selbstsucht und
Tyrannei aus, wo man sich aber keineswegs den Tyrannen als eine
einzelne Person zu denken nötig hat; es gibt eine Tyrannei ganzer
Massen, die höchst gewaltsam und unwiderstehlich ist.»

Die Entscheidungen, welche den historischen Gang der
abendländischen Entwicklung bestimmt haben, sind von einer andern
als der von Goethe uns vorgelebten Gesinnung geleitet und gefördert

worden. Nicht die zurückhaltende Forschungsweise Goethes,
sondern eine aggressivere Naturforschung hat das Gesicht der
späteren und unserer eigenen Zeit bestimmt.

Man ist heute nur zu rasch geneigt, sie gerade an ihren bittersten

414



Früchten zu erkennen. Man vergißt dabei, daß diese bittern
Früchte nur eines der vielen Resultate der Naturforschung sind,
daß unser Forschen im Zuge der menschlichen Möglichkeiten alle
Wege zu Ende gehen muß und daß die Ergebnisse des Forschens
indifferente, wertfreie Tatsachen sind. Daß diese Tatsachen, wenn
sie in das soziale Spannungsfeld der Wertungen geraten, so oft zum
Bösen gewendet werden, ist nicht die Schuld der Forschenden —
alle Träger von Verantwortung sind schuld an diesem Umstand,
nicht die besondere Forschungsweise einer Zeit.

Die experimentierende Naturforschung in ihrem unablässigen
Drang des Fragens und des Versuchens ist eine der großen Taten
des Geistes. Daß die Gesellschaft der Menschen noch nicht die
Formen gefunden hat, in denen dieses Geistwirken der Naturfor-
schung uns zum Segen gereicht, das ist eine andere Geschichte.

Aber gerade die Forscher, welche um eine produktive Eingliederung

der heutigen Naturforschung in eine neue, noch zu schaffende

Gesellschaftsordnung ringen, gerade sie werden die Haltung
Goethes in tiefer Ergriffenheit in ihrem wahren Wert erkennen, eine
Haltung, die, vom zentralen Motiv der Ehrfurcht geleitet, die
Entsagung, den Verzicht auf den zerstörenden Eingriff durchführt.
Sie verwirklicht, sie predigt nicht bloß eine Art von Gewaltlosig-
keit in der Naturforschung, der niemand Größe absprechen,
niemand die innerste Hochachtung versagen kann. Die extreme
Konsequenz, mit der Goethe diese Haltung bewahrt hat, wird vielleicht
nicht immer genügend beachtet und ist doch eine der großen
Konstanten in diesem an Wandlungen so reichen, langen Geistesleben.

Wir haben versucht, Goethes Art der Naturschau in einem Bilde
zu erfassen und haben sie verglichen mit dem Erleben eines
Menschen vor der Bühne, eines Schauenden, der den Sinn des Geschehens

erfassen will.
Die Gewaltlosigkeit dieses Goetheschen Forschens ist uns dann

auch von einer andern Seite als bedeutsam erschienen: wir sehen
in dieser Eigenart die Ehrfurcht vor dem Lebendigen. Wir ahnen
aber zugleich, daß zu solcher Zurückhaltung auch ein tiefes Wissen
um die Gefährdung der Ordnung ihn drängt — ein Wissen um das

Selbstzerstörende, das aus jeder Mißachtung von Maß und Grenzen
hervorbricht.

*

Wir haben uns gefragt, worin denn die fortdauernde
Wirkung von Goethes forschendem Schaffen begründet sei. Wir sahen
— bei aller Achtung vor dem Werke —, daß diese Wirkung nicht

415



von den ans Licht gebrachten Tatsachen und Gesetzen ausgeht.
Wir werden auch eingestehen müssen, daß es nicht die große
asketische Haltung der Gewaltlosigkeit des Forschens ist, die uns in
ihren Bann zieht — die Größe dieser Haltung wird ja kaum recht
beachtet; das Eigenartige von Goethes Standort beginnen wir erst
langsam richtiger zu sehen. Wir müssen also nach weiteren
Wirkweisen suchen, die von Goethes Art der Naturforschung ausgehen.
In der Tat — wir würden die naturwissenschaftlichen Arbeiten
Goethes ganz unzulänglich auffassen, sähen wir in ihnen nicht
immer auch die Werke des Dichters, des künstlerisch Schaffenden.
Wie sehr er selber auch als Forscher ernst genommen sein will,
keines seiner wissenschaftlichen Erzeugnisse kann recht gewürdigt
werden, wenn es nicht im Ganzen eines Lebens gesehen wird, dessen

Grundkraft dichterisches Umformen der Wirklichkeit, schöpferisches

Neugestalten war. Er selbst hat dies gerade im höchsten
Alter betont. So schreibt er in den Morphologischen Heften: «In
den gegenwärtigen wie in den früheren Heften habe ich die
Absicht verfolgt: auszusprechen, wie ich die Natur anschaue, zugleich
aber gewissermaßen mich selbst, mein Inneres, meine Art zu sein,
insofern es möglich wäre, zu offenbaren.» Als «Bruchstücke einer
großen Konfession» bezeichnet er seine wissenschaftliche Arbeit
ein andermal.

Ich meine nun mit dieser Betonung des Dichterischen nicht die
einfache Tatsache der sprachkünstlerischen Gestaltung, der
sinnenstarken Ausdrucksform, nicht die Prägnanz in Farbe und Form.
Viel entscheidender ist die ganze Art der Lenkung von Goethes
Gedanken durch die sinnliche Anschauung. Ich denke an das völlige
Vorwalten jener aus der Anschauung der Sinnenwelt genährten,
im tiefsten Wortsinn «poetischen» Erlebensweise, die wir wohl am
besten dem Verstandesmäßigen, dem Begrifflichen als die Imagination,

als Einbildungskraft gegenüberstellen. Das ist die Erlebens-
art, der das sinnlich Gegebene ein Elementares ist, ein Urmaterial,
das nicht weiter zerlegt wird und das so, in dieser Form unmittelbar

als Grundstoff des denkenden Gestaltens dient. Diesem imagi-
nierenden Denken ist «Weiß» ein elementarer Eindruck, «Rot»
eine Grundfarbe — «Rosenduft» eine letzte sinnliche Tatsache —
und keines dieser letzten Elemente wird etwa in eine Vorstellungswelt

von molekularen oder atomaren Einheiten weiter verwandelt
und so ins Unsichtbare, ins Untere transponiert. Goethe hat selber
das Eigene seiner Auffassungsweise sehr stark erlebt. Sein
Verfahren ist schon in seiner Zeit einmal als «gegenständliches Denken»
bezeichnet worden, und er hat dieser Benennung selber als
geistreiches Wort im hohen Alter noch 1823 eine besondere Skizze ge-

416



widmet. So kennzeichnet er es: Daß sein Denken sich von den
Gegenständen nicht sondere; daß die Elemente der Gegenstände,
die Anschauungen in dasselbe eingehen und von ihm auf das
innigste durchdrungen werden; daß sein Anschauen selbst ein Denken,

sein Denken ein Anschauen sei!
Damit charakterisiert er selber die ursprünglichste menschliche

Geistesart, die außerwissenschaftliche. Dieser Erfahrungsweise
entspricht auch sein Wille, nicht hinter die Urphänomene
zurückzugehen, im sinnenmäßig Gegebenen zu verharren, mit dessen Mitteln

zu gestalten.
Es entspricht denn auch dieser geistigen Arbeitsart, daß starke

Wertungen, mächtige Gefühle des Bevorzugens, daß Liebe oder
Abneigung die Wahl der Forschungsobjekte und die forschende
Arbeit selbst mitbestimmen. Daß Goethe manche Fragen und
Probleme nicht sehen wollte, das wird uns in seinem wichtigsten
Forschungsgebiet deutlich durch manche Lücken, die er, obwohl er
sie sah, bestehen ließ. Angesichts der seinen morphologischen Lehren

so ganz ungefügen Wurzel gegenüber spricht er offen seine Unlust

aus, sich mit so widerspenstigen Gliedern der Pflanze
abzugeben. Wie unmutig poltert das doch in seinen eigenen Worten:
«Sie ging mich eigentlich gar nichts an; denn was habe ich mit
einer Gestaltung zu tun, die in Fäden, Strängen, Bollen und Knollen

und bei solcher Beschränkung sich nur in unerfreulichem
Wechsel allenfalls darzustellen vermag, wo unendliche Varietäten
zur Erscheinung kommen, niemals aber eine Steigerung.»

Wenn auch in jeder menschlichen Geistesarbeit dies imaginie-
rende Schaffen am Werke ist, so arbeitet es doch in der eigentlich
wissenschaftlichen nur in streng begrenzter Rolle und ist selbst in
der Gestaltforschung als ein Hemmnis, ein Hindernis beim
Eindringen erkannt worden. Die Imagination ist die Sprache der Dichtung;

sie ist die Erlebensform des Traums, auch des Tagtraums. Die
Imagination, auch die dichterische, nährt sich von den vertrauten
und verborgeneren unmittelbaren Erfahrungen des Alltags und
formt ihre Bilderwelt mit deren Hilfe. Versuchen wir, zu erfassen,
wie diese Erfahrungswelt des Alltags in der Darstellung Goethes
wirkt, wie sie die Problemstellung lenkt und die Lösungen durch
das ihr eigene heimliche Weben des irrationalen Geistesgrundes
beeinflußt. Wir prüfen die Darstellung der Blüte:

«Den Uebergang zum Blütenstande sehen wir schneller oder
langsamer geschehen. In dem letzten Falle bemerken wir gewöhnlich,

daß die Stengelblätter von ihrer Peripherie herein sich wieder
anfangen zusammenzuziehen, besonders ihre mannigfaltigen äußern
Einteilungen zu verlieren, sich dagegen an ihren untern Teilen,

417



wo sie mit dem Stengel zusammenhängen, mehr oder weniger
auszudehnen; in gleicher Zeit sehen wir, wo nicht die Räume des
Stengels von Knoten zu Knoten merklich verlängert, doch wenigstens

denselben gegen seinen vorigen Zustand viel feiner und
schmächtiger gebildet.»

«Man hat bemerkt, daß häufige Nahrung den Blütenstand einer
Pflanze verhindere, mäßige, ja kärgliche Nahrung ihn beschleunige.

Es zeigt sich hierdurch die Wirkung der Stammblätter, von
welcher oben die Rede gewesen, noch deutlicher. Solange noch
rohere Säfte abzuführen sind, solange müssen sich die möglichen
Organe der Pflanze zu Werkzeugen dieses Bedürfnisses ausbilden.
Dringt übermäßige Nahrung zu, so muß jene Operation immer
wiederholt werden, und der Blütenstand wird gleichsam unmöglich.
Entzieht man der Pflanze die Nahrung, so erleichtert und verkürzt
man dagegen jene Wirkung der Natur; die Organe der Knoten werden

verfeinert, die Wirkung der unverfälschten Säfte reiner und
kräftiger, die Umwandlung der Teile wird möglich und geschieht
unaufhaltsam.»

Wir beachten, wie in Goethes Schilderung der Blüte mit den
Vorstellungen der schaffenden Phantasie, mit dem Bilde des
formenden Plastikers die Blätter der Pflanzen gedehnt und gemodelt
werden, wie mit den aus dem Gärtnerleben vertrauten oder aus
anderen Gewerben des Alltags stammenden Vorstellungen von
Kräften und Säften operiert wird. Keine einzige dieser Ideen von
«unverfälschten Säften», von roherer Nahrung entspringt einer
vertieften wissenschaftlichen Erfahrung, alle stammen sie aus der
uns unmittelbar gegebenen Welt, aus der die Sprache der Dichtung
ihre Kraft hat. Muß ich besonders betonen, daß dieses Hervorheben
der Unmittelbarkeit vertrauter Erfahrung nicht eine Herabsetzung
bedeuten kann? Daß es der Erkenntnis der Gestalt dieses Goethe-
schen Forschens dient, daß es die Sphäre zu bestimmen sucht, in
der dieses Schaffen wahrhaft daheim ist: die Welt der Einbildung,
im tiefsten Sinn dieses mächtigen Wortes. Immer, in allen Fällen,
tritt das in unserem innersten Erleben und Fühlen Mächtige als

Prinzip einer wissenschaftlichen Erklärung hervor: ein Drang, eine
Tendenz tritt als schaffend auf, «die Säfte fließen reich oder spärlich»

— «alles Lebendige, wenn es ausläuft... pflegt sich zu krümmen»;

dieses Lebendige hat «Charakter».
Auch die gesamte Pflanze wird von den Alltagserfahrungen aus

verstanden. Man meint zuweilen den umsichtigen Kellermeister
beim Besorgen seiner Weine zu sehen: «Die Pflanze muß eine Masse

wäßrige Feuchtigkeit haben, damit die Oele und Salze darin sich
verbinden können. Die Blätter müssen diese wäßrige Feuchtigkeit

418



abziehen, vielleicht modifizieren. Was das Erdreich der Wurzel ist,
wird nachher die Pflanze den feineren Gefäßen, die sich in der
Höhe entwickeln und aus der Pflanzen die feineren Säfte
aufsaugen.»

Mit den Bildern des menschlichen Tuns und Fühlens formt der
Dichter die Abbilder des Unzugänglichen, des Verborgenen. So
wird für Goethe die rätselhafte Gestalt der Entenmuscheln zum
hohen Gleichnis: «Da ich nach meiner Art, zu forschen, zu wissen
und zu genießen, mich nur an Symbole halten darf, so gehören diese
Geschöpfe zu den Heiligtümern, welche fetischartig immer vor mir
stehen und durch ihr seltsames Gebilde die nach dem Regellosen
strebende, sich selbst immer regelnde und so im Kleinsten wie im
Größten durchaus gott- und menschenähnliche Natur sinnlich
vergegenwärtigen.» Solchem Erleben sind denn auch die Farben «Taten
und Leiden des Lichtes». Bei deren Ergründimg, so sagt er selbst, ist
er «dem Mathematiker aus dem Wege gegangen, hat dagegen
gesucht, der Technik des Färbers zu begegnen». Die Farben sind
«entschieden» und «bedeutend», sie sind «energisch» oder
«emphatisch», die «dunkle Natur» der Farbe erscheint Goethe als Anlaß

der die Farbe manifestierenden Gewalt. Goethes Bild der Natur
wird unablässig von der imaginierenden Macht des Geistes
gestaltet. Die Schmetterlinge sind ihm «wahrhaftige Ausgeburten des
Lichtes und der Luft». Im Walfisch, so sagt er, «mag sich ein
ungeheurer Geist des Ozeans dartun». Der Kiefer des Kamels
erscheint ihm «monströs in seiner Unentschiedenheit», das Gebiß des
Eisbären «charakterlos». Aber, so sagt Goethe an einer andern
Stelle, «solche Andeutungen müssen aufs leiseste geschehen, um
uns an die ewige Kongruenz zu erinnern».

Die ewige Kongruenz! Das ist nicht die Sprache der Naturwissenschaft,

wie wir sie kennen — das ist die außerwissenschaftliche
Sprache, die Aussage von Erlebnissen, welche jenseits alles
Naturforschens sind. «Die ewige Kongruenz»; das ist die Sprache der
Alchemie — in ihrer hohen Zeit, da sie eine Heilswissenschaft war.
Wir wollen auch in diesem Vergleich nicht eine Abwertung sehen,
sondern einen Versuch, Wesentliches zu erkennen. Denn diese
Alchemie hat jahrhundertelang in der Metamorphose der Stoffe die
tiefsten Geheimnisse des Seins aufzufinden und damit das Heil der
Seele zu erreichen getrachtet. Sie suchte nach Erkenntnis mit der
Vorstellungswelt der Imagination; mit dem Wissen um seelische
und geistige Wandlung wollte sie die Stoffwandlungen
durchschauen. Die psychologische Forschung hat in den letzten
Jahrzehnten in diesem alchemischen Denken wichtige Grundformen
menschlichen Geist- und Traumlebens gefunden, sie sieht in ihm

419



bedeutsame Aeußerungen religiösen Lebens. Solchem Denken,
solcher Naturschau durch die Bilder des menschlichen Seelenlebens
steht das Naturforschen Goethes immer und überall nahe. Es ist
durchtränkt vom Denken in den polaren Gegensätzen von Tag und
Nacht, von Licht und Dunkel, männlich und weiblich; es lebt vom
Spiel zwischen Spannung in der Entzweiung und Erlösung durch
die Vereinigung. Nicht umsonst überwältigen solche Bilder den
Geist des Dichters und formen die Schau seines Geistes zum
poetischen Gleichnis. Dieses bildhafte Erfahren fand denn auch seine
hohe Befriedigung in der Begegnung mit neuplatonischem Denken

— das seinerseits ja auch eine wesentliche Grundlage der al-
chemischen Weisheit und Heilslehre gewesen ist und das ja auch
immer wieder wie ein stiller, unsichtbarer Grundwasserstrom des
Geistes im Dunkeln die dichterischen Gestaltungen späterer Zeiten
ernährt hat und noch immer befruchtet.

Das Denken in Entsprechungen und Analogien, das nicht hinter
die Dinge zurückgehen, sondern im sinnenmäßig Zugänglichen
seinen Ausdruck finden will — solches Denken, auch wo es sich
wissenschaftlich gibt, steht dem Schaffen des Künstlers immer am
nächsten. Wer in diesen Kreis bewußt sich einschränkt, wer, wie
Goethe, in vollem Wissen innerhalb dieser Grenzen des
sinnenmäßigen Auffassens verharrt, der mag sein Tun wohl Wissenschaft
nennen — es ist trotzdem etwas anderes als das, was heute die
Uebereinkunft der Forschenden so nennt.

Wir haben vorhin Goethes Naturschau im weiteren Rahmen der
Naturforschung einzuordnen versucht und haben sie als ein
Erleben vor der Bühne bezeichnet.

Der Einblick in die Macht der imaginierenden Schaffensweise
führt einen Schritt weiter: Goethes Interpretation der Natur steht
in der Tat jener Naturforschung am nächsten, die vor der Bühne
des Lebens die Stücke ergründet, die da gespielt werden. Doch
überschreitet das mächtige Arbeiten von Goethes Imagination alle
Grenzen, welche die Naturforschung sich setzt, sich setzen muß.
Goethes Geist sucht im Bewußtsein der Fülle und im gebieterischen
Drang des Gestaltens auch jene Stücke zu erkennen und zu
durchschauen, vor denen die echte Naturforschung zurückhaltend
erklären muß, daß da in einer ihr völlig unbekannten Sprache
gespielt wird!

Wer dieses Strömen des dichterischen Geistes in seiner Größe
erkennt, wird damit auch die Grenzen des Naturforschers in ruhiger
Einsicht erkennen müssen. Um so mächtiger wird uns immer wieder
die Gewalt jener mächtigen Strophen ergreifen, in denen Goethe zu
uns spricht von der Erschütterung, die ihm die Betrachtung von

420



Schillers Schädel erregte. Da redet doch wahrhaftig ein
Gestaltforscher, aber einer, den mächtigere Kräfte des Gestaltens und
Durchdringens bewegten, als sie dem Morphologen zugemessen
sind. In den Knochentrümmern des Beinhauses hat der 77jährige
den Schädel des früh verstorbenen Freundes gefunden:

«Und niemand kann die dürre Schale lieben,
Welch herrlich edlen Kern sie auch bewahrte;
Doch mir Adepten war die Schrift geschrieben,

Die heiigen Sinn nicht jedem offenbarte,
Als ich in Mitten solcher starren Menge
Unschätzbar herrlich ein Gebild gewahrte,

Daß in des Raumes Moderkält und Enge
Ich frei und wärmefühlend mich erquickte,
Als ob ein Lebensquell dem Tod entspränge.

Wie mich geheimnisvoll die Form entzückte!
Die gottgedachte Spur, die sich erhalten!
Ein Blick, der mich an jenes Meer entrückte,

Das flutend strömt gesteigerte Gestalten.
Geheim Gefäß, Orakelsprüche spendend!
Wie bin ich wert, dich in der Hand zu halten,

Dich höchsten Schatz aus Moder fromm entwendend
Und in die freie Luft, zu freiem Sinnen,
Zum Sonnenlicht andächtig hin mich wendend!

Was kann der Mensch im Leben mehr gewinnen,
Als daß sich Gott-Natur ihm offenbare?
Wie sie das Feste läßt zu Geist verrinnen,
Wie sie das Geisterzeugte fest bewahre.»

Dieses Gebilde des Dichters weist uns auch das Besondere aller
Erzeugnisse von Goethes naturforschendem Geist. In diesen Werken

begegnet uns doch das ernsteste Bemühen, den verborgenen
Sinn der Erscheinungen um uns aufzuzeigen, das geheimnisvolle
Stück, das da um uns gespielt wird und in dem wir mitspielen, in
die Sprache der Menschen zu übersetzen. Daß Goethe in diesem
seinem naturwissenschaftlichen Wirken die Schranken der
Naturforschung sprengt, das ist die Größe und die Grenze zugleich seines
wissenschaftlichen Tuns — das ist zugleich aber auch die Macht
dieser Werke, die uns immer wieder zu ihnen hinführt, während
die Taten der schlichteren Forschung stetsfort in der anonymen
Flut der Wissenschaft vergehen.

Immer wird die Sprache des imaginierenden Denkens der
Ausdruck der großen künstlerisch Schaffenden sein. Darum werden
wir uns immer wieder auch jenen Werken Goethes zuwenden, in
denen er sich als Erforscher der Natur erlebt und aus dem über-

421



strömenden Reichtum dieses Erlebens uns beschenkt. Während
ungezählte, den seinen verwandte Bemühungen seiner Zeit längst
namenlos untergegangen, wie modernder Waldboden die kommende
Forschung nähren, so leben Goethes Studien von Blatt und Blüte,
so lebt sein Werk über die Farben, seine Arbeit über den Typus der
Wirbeltiere weiter, weil aus ihnen mehr spricht als die Forschimg,
eben die zeugende Kraft der schöpferischen Gestaltung, der
Naturdeutung durch wissende Liebe.

422


	Goethes Naturforschung

