Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Moderne Philosophie und moderne Kunst
Autor: Brock, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758731

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758731
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MODERNE PHILOSOPHIE UND MODERNE KUNST

Von Erich Brock

I

Die Heideggersche Philosophie hat bisher an Kommentaren fast
nur entweder erbitterte Ablehnungen oder aber, und dies viel
mehr, Umschreibungen seitens verziickter Mysten hervorgerufen.
Das ist kein Zufall und hat einen wesentlichen Sinn. Trotzdem ist
es auch gut und notig, dal einmal dem schillernden Gebilde mit
den niichternen Mitteln iiberkommener philosophisch-begrifflicher
Kritik zu Leibe gegangen werde. Dies tut Karl Lowith in einem
Druckheft «Denker in diirftiger Zeit» (Verlag S.Fischer, Frank-
furta. M.) wohlwollend und unbestechlich. Besonders die Un-
bestechlichkeit ist unbezweifelbar. Lowith legt die Gedankenfiden
des Heideggerschen Systems sauber auseinander und konfrontiert
seine Thesen mit ihnen selbst und mit ihren Folgerungen. Was das
Wohlwollen anlangt, so mag man gelegentlich eher dariiber im
Zweifel sein. Die eingestreuten Lobspriiche wegen Tiefsinns usw.
klingen manchmal fast etwas gequilt und benachbaren sich mit
scharfen Kritiken wie kleine Beschwichtigungsversuche. Anderseits
bekennt sich Lowith als Schiiler Heideggers und nimmt seine
Grundbegriffe und Verfahrensweisen sehr ernst, auch wo der Leser
im Lichte der erhobenen Kritik diesen Ernst nicht mehr ganz mit-
zumachen vermag.

Wichtiger ist, die Frage zu erheben, ob man Heidegger genugtut,
wenn man seine Aufstellungen streng begrifflich-diskursiv durch-
zuarbeiten unternimmt. Seine Anhanger werden es ablehnen, weil
es nicht in die Urschichten vordringe, in welchen Heideggers Ge-
dankenbildung sich vollziehe, ja dieselben noch zerstore. Auch
von der andern, kritischen Seite konnte man vielleicht unter Ver-
tauschung der Wertakzente geltend machen, diese Durcharbeitung
sei verlorene Liebesmiihe. Von hier aus stellt sich dann das Posi-
tive an Heideggers Philosophie gleichfalls, wenn auch von der
andern Seite, als eine Gestaltung dar, an welcher solche Kritik
nicht anpackt, weil es sich da im Grunde gar nicht um Philosophie
handle. Die Strebung im Denken Heideggers ist vielmehr, die dia-
lektischen Scheidungen durch orphische Anrufungen zum un-
geschiedenen Sichselbstsein des Seins hinzudringen, demgegeniiber

363



es nur noch mystische Einweihung gibt. Die Erkenntnis wird
nicht aus lichten Bliiten des Denkens, sondern undialogisch, un-
geschlechtlich gezeugt durch unterirdische Ausliufer, durch Wu-
cherung der Sprachwurzeln, welche infolge des «Gegensinns der
Urworte» (so bezeichnet man in der Sprachwissenschaft die merk-
wiirdige Eigenschaft vieler alter Grundworter, zugleich ihr Gegen-
teil zu bezeichnen) unrational zu ihrer dialektischen Erginzung
hiniiberwachsen. Die Kunst dabei ist, das Sein anzurufen durch
liturgische Nennung, ohne daf3 es begrifflich, diskursiv wird. Das
Ewige soll durch magische Formeln zur Gegenwart beschworen
werden und nicht durch die begriffliche Entwicklung des Inhalts
hindurch. Es wird mit der Dialektik gespielt, aber sie darf nicht
ernst werden als ein Verhiltnis, in welchem die Wirklichkeit im
Vielen ist und dadurch im Ernste. Sie ist ein fortgangsloses Spiel
mit Doppelbedeutungen; man 146t sich davon tragen, schaukelt
darauf hin und her, wirft der Sprache traumerisch die Ziigel iiber.
Immer wieder scheint sich einen Augenblick etwas wie eine wirk-
liche, gerichtete Dialektik anzuspinnen, aber dann verschwimmt
alles wieder. Dialektik ist ohne Richtung nichts, und Richtung
gibt nur Ratio, Wille und Lebenshirte. Die Sprache denkt nicht
selbst, sie gibt dafiir nur ein Schema (im Kantschen Sinne), indem
sie den Polaritiaten eine gewisse Beweglichkeit verleiht, aber eben
ohne daB3 sie iiber sich hinausgehen, das heiflt auf Kosten der
Gegenstiandlichkeit. '

So bleibt alle Anrufung dessen, was jenseits des Wortes ist, die
Anrufung des Gegenstandes und des Gottlichen unkriftig; und un-
kraftige Theurgie ist Kunstgewerbe. Hat man dies erkannt, so ge-
lingt es, auch von kritischer Einstellung aus ein positives Verhiltnis
zu Heideggers Lehre zu finden. Es ist eine ungegenstiandliche Philo-
sophie, die in sich selbst schwebt, ein Rankenwerk von Linien, die
sich einander nihern, verschlingen und sich wieder fliehen, ein oft
schoner Tanz am Ort. Aber es fehlt die Wirklichkeitsmacht —
genau wie in der abstrakten Kunst. Das ganze, weithin betorende
Gebilde hangt glitzernd im Leeren. Man kann von allem genau so
gut das Gegenteil sagen, damit jeden Text in jedem Sinne aus-
legen, aber nicht auf dialektische, sondern auf rein choreogra-
phische Weise — so, wie man die Ornamente einer Stickerei auch
spiegelverkehrt legen kann. Das ganze Wesen ist iiberaus zeit-
bezeichnend. Heidegger erinnert in manchem an andere fithrende
Geister deutscher Gegenwart. Geheimnisvolle, sakral klingende
grofle Worte vom Seienden, Ueberseienden werden gereiht, welches
aber nie aufgewiesen wird — so dall man schlieBlich zweifelt, ob
der Prophet selber den Zugang dazu besitzt. Man denkt hier an

364



Ernst Jiinger, auch wohl an das «Glasperlenspiel» oder an Hodlers
sich rhythmisch windende Gestaltenreihen. Es scheint dieses ver-
schwimmende Absolute polar zum Nichts zu gehoren, von dem
Jiinger wie Heidegger ausgegangen waren; aber Glied wie Gegen-
glied sind dabei im Tieferen unfruchtbar.

Auch wer grundsitzlich solchen Gedankengingen sich nahe-
stehend fiihlt, wird dankbar sein fiir Lowiths scharfsinnige Zer-
gliederung. Schon damit die Gegenseite nicht sagen konne, man
verstehe die Enthiillungen einfach nicht, ist es gut, daf} ihrer Denk-
apparatur einmal Schritt fiir Schritt nachgestiegen wird. Es ist gut,
denkt man, daB3 es noch einige kluge Juden in Deutschland gibt,
um es den Deutschen nachzurechnen, wenn sie sich einmal wieder
in einen echt oder falsch metaphysischen Abgrund stiirzen, um
dort lustvoll im Dunkeln zu munkeln — wenn diese Rolle der
ersteren nur mit bescheidener Sachstrenge und ohne Uebertrei-
bungen gespielt wird. — Am strengsten wird Lowith im dritten
Abschnitt seiner Schrift, wo es um Nietzsche geht, an dem ihm viel
liegt. Immerhin konnte man schon auch zu Heideggers Gunsten sa-
gen, dafl man einem tiefen Philosophen, dessen Gedanken Schwell-
kraft haben, nicht die wasserhelle Klarheit abverlangen diirfe, wie
einem, der diirr ist bis ins Mark; und wir stimmen Lowith nicht
zu, wenn er sagt: «Hiatte Nietzsche je so sachlich, klar und streng
gedacht wie Aristoteles, dann wiren auch die vielen Unklarheiten
und entsprechenden Milldeutungen seines Gedankens nicht moglich
gewesen.» Zum Teil waren diese Unklarheiten dialektische Mehr-
deutigkeiten von Nietzsches Ideen in objektiver Hinsicht; und sie
in diesem Sinne selbst genau zu registrieren und abzugrenzen, hatte
ihn wahrscheinlich so unfruchtbar gemacht wie Aristoteles. Es ist
unmoglich, ein Schopfer zu sein und zugleich sein eigenes Schopfer-
tum als etwas Relatives ganz kalt von einem umfassenderen Ge-
dankenstandpunkt aus von sich zu verabstinden und einzuordnen.
Doch sind das natiirlich keine tauglichen Rechtfertigungen fiir
Heidegger, dem mindestens die groBlen Einsitze Nietzsches fehlen,
welche, in die Waagschale gelegt, manches begrifflich Zweideutige
noch vereindeutigen.

II

Gleichzeitig liegt ein anderes Druckheft vor, das der modernen
Kunst den selben Dienst zu leisten sucht wie Lowith der modernen
Philosophie: Georgi Schischkoff, Erschopfte Kunst oder Kunst-
formalismus? (Bronnenverlag, Schlehdorf in Oberbayern). Auch

365



Schischkoff arbeitet auf eine exakte, begriffsscharfe Weise, dies
sogar wie dort in einem Malle, dessen Ansatzpunkte in dem ver-
schwimmenden Gebilde ihres Themas uns manchmal zu entgleiten
drohen. Den Gesichtspunkt, welchen unsere eigene Besinnung dort
anschlieBend herausstellte, ndamlich den mangelnder Gegenstands-
machtigkeit, stellt Schischkoff selber weitgehend in den Vorder-
grund. Wenn seine Kritiken der modernen Kunst im Vorwurf des
«Formalismus» gipfeln, so bedeutet dieses Wort eben mangelnde
Gegenstandsmacht — wobei die Vertreter jener Kunst allerdings
weitgehend aus dieser Not eine Tugend machen. Schischkoff betont
demgegeniiber sehr stark die Inhaltlichkeit aller menschlichen
Fundamentalbeziehung zur Welt (72) und bekampft in diesem
Sinne auch die moderne Physik, welche von jener Anschaulichkeit
weit abgekommen ist, was einen entscheidenden Sto} gegen die
Grundlagen unserer Weltauffassung gefiihrt habe (75). Die For-
malisierung der Physik, welche durch Aufstellung rein abstrakter
Voraussetzungen auf Grund von nichteuklidischen Geometrien
moglich wird, die ihrerseits auf Leugnung des Parallelen-Axioms
beruhen — sie wird von einer neueren Ausgestaltung der Logik
zum Muster genommen. Neben der mathematisierten Logik oder
Logistik hat man namlich noch die Idee einer «mehrwertigen
Logik» aufgestellt, die ganz neue Welten des Denkens entdecken
will. Wenn die Grundalternative des logischen Denkens «Wahr
oder Falsch» ist, so wird nun in abstrakter Weise die Voraussetzung
gemacht, es gebe neben diesen zwei Urteilsbewertungen noch eine
unendliche Moglichkeit weiterer, und auf diesen konstruierten
Urteilsqualitdten, die gar nicht inhaltlich gegeben werden konnen,
vermochte man weitere, in sich folgerichtig durchgebildete Lo-
giken aufzubauen. Vielleicht konnte man auf diese Weise sich eine
Logik des Traums denken, wenn nur eine Sprache dafiir zu finden
ware. Aber diese mehrwertigen Logiker wollen ja denkbar wissen-
schaftliche Bereiche erschlieflen, und so wird die Leere des Unter-
fangens hier dadurch aufgewiesen, daf3 diese Logiken so wenig wie
die Logistik selber gegenstandsmichtig sind. Es wird dadurch nicht
eine einzige neue Erkenntnis von irgendwelchem Belang erreicht
— wiahrend die nichteuklidischen Geometrien grofle, unanschau-
liche Gegenstandswelten der Physik aufschlieBen und beherrsch-
bar machen. Dal} Entsprechendes in der Logik nicht gelingt, liegt,
von allem andern abgesehen, schon daran, da3 Wahr und Falsch
eben eine Disjunktion bilden, welche nach innerstem Wesen zwei-
heitlich ist und durch ein Entweder—OQOder den gesamten Raum
der denkbaren Wirklichkeit aufteilt. Der Gedanke, dazu eine dritte,
vierte, fiinfte Qualitat hinzuzufiigen, ist aus der sinnlosen Unter-

366



ordnung der Philosophie unter die Formen der Mathematik ge-
boren, welche in der Philosophiegeschichte schon so grofe Ver-
wiistungen angerichtet hat.

Solche in sich gegensitzliche Zweiheit mit ihrer spezifischen
formalen Spannung ist das eigentliche potentielle Kraftmoment der
Philosophie. Sie liegt unterhalb aller einzelnen inhaltlichen Span-
nungen der Oberfldache, und man hat versucht, auch die Proble-
matik der modernen abstrakten Kunst, die gleichfalls unter die
Oberflache des Inhaltlichen ins Formale hinabsteigen will, an dieser
Wurzelschicht zu erndhren. Schischkoff fiihrt einiges aus einem
Buch von Wassilij Kandinsky an «Ueber das Geistige in der Kunst»,
das schon vor dem ersten Weltkrieg, also in der Geburtsstunde der
abstrakten Kunst, erschienen ist. Da begriindet der bekannte Maler
ein Programm abstrakter Kunst, welches inhaltliche und ziemlich
feste Bedeutungen fiir die reinen Farben und reinen Formen fest-
zustellen trachtet, in denen sich die abstrakte Kunst unterhalb der
Gegenstiande und ihrer verniinftigen Meinung zu bewegen sucht.
Wenn wir diese Bedeutungen ndher betrachten (darin mochten
wir iiber Schischkoff hinausgehen): «das Triibe, das Aufstrebende,
das Waagrechte, das Senkrechte» usw. — so erscheinen darin Nach-
hille von den Urprinzipien und Urmichten der Welt und des Den-
kens, wie sie die &ltesten griechischen Naturphilosophen, ja vor
ihnen schon die Perser (bei diesen als sichliche metaphysische
Wesenheiten) und zum Teil die Inder aufstellten: das Helle und
das Dunkle, das Warme und das Kalte, das Gerade und das
Krumme, das Gute und das Bose, das Minnliche und das Weibliche,
das Begrenzende und das Unbegrenzte usw. Es ist diesen Michten
eigen, daf} sie paarweise aus einem indifferenten Zustande heraus-
treten und eine Dialektik zwischen sich anspinnen, welche Welt
und Erkenntnis ergibt. So grof3 aber ihre mythische Selbsténdigkeit
und Fruchtbarkeit ist, so wenig (oder hochstens einmal ausnahms-
weise, wie das pythagordische Unendliche) treten sie begrifflich als
selbstindige Subjekte auf. Nur in den einzelnen Gegenstinden
gedeckt erweisen sie ihre fundamentale Wirkkraft und Wesen-
haftigkeit. Nur in der «sichtbaren Harmonie» der Gegensitze, im
Einzelding, konnen sie auch erkannt werden. Allein am dullersten
Rande der Welt und der Erkenntnis treten sie auseinander — so,
wie gegen das unendlich Kleine hin in der heutigen Physik Welle
und Korpuskel — oder gegen das unendlich GroB3e hin die kosmo-
logischen Antinomien, wie sie Kant auf seine Weise dargelegt hat.

Sollte daraus nicht auch fiir die abstrakte Kunst zu lernen sein?
Die Urmichte konnen wohl im Kunstwerk einen Augenblick frei
heraustreten, in einer in sich zuriickgebogenen Gebirde, einem

367



abgerissenen Satz, einer Strebung und Haltung, die nicht ganz zum
Gegenstand geworden ist, nicht von einem solchen zusammen-
gehalten werden kann, in einer kurz mit selbstandiger Bedeutsam-
keit aufleuchtenden Farbe, in sich schwingenden Linie. Aber fir
gewohnlich leben jene Michte nur im Verniinftig-Gegenstandlichen
und konnen auch nur darin dargestellt werden, wie es die groflen
Meister der Vergangenheit, ohne jene im mindesten zu kurz kom-
men zu lassen, auch wirklich getan haben. Ungedeckt, in Breite
freigelegt, zersetzen sie sich, schreien sie sich schnell zu Tode. Viel-
leicht iiberziehen sie sich dann zum Schutze mit einem System der
Unvernunft, wenn eben die Vernunft ferngehalten werden soll —
ein Vorgang, der heute weitgehend bei den tiefenpsychologischen
Methoden zu studieren ist. Wie Schischkoff feststellt (um zu ihm
zuriickzukehren), ist die liberzeugende Erwahrung (wie sie in der
Physik gelingt) fiir die Kandinskyschen Prinzipien keineswegs
moglich (81). Ein geschickter Kunstschriftsteller kann in die ab-
strakte Kunst jeweils schlechthin alles hineindeuten — so auch
besonders die Schlagworter der Existenzphilosophie: Angst, Eros,
Todesgefahr und andere Urhaltungen. Aber man kann im Einzelfall
ebensogut die Probe mit dem Gegenteil machen, wenn man nur die
notigen groflen und einschiichternden Worte zur Verfiigung hat
(2hnlich wie bei den Heideggerschen Auslegungen von hymnischen
Gedichten und dhnlichen dithyrambischen Texten). Und sogar etwa
ein Bild, das man vorher auf den Kopf gestellt hat, wird keine Aus-
legungsschwierigkeiten bieten (69). Noch schlimmer ist, wenn die
Kiinstler selber ihren Stil bewulBlt und nach Prinzipien schaffen;
Schischkoff spricht sich hier fiir moglichste Instinktivitdt und Un-
wissenheit aus (14. 31). So entspricht die Wendung zu reiner Form
und Farbe zwar dem heutigen Drang nach dem Unmittelbaren;
aber Gegenstiandlichkeit ist an sich keineswegs ein Hemmnis im
Zugang zu der gesuchten Tiefe der Kunstwerke (84/5) — im
Gegenteil. Hochstens war etwa die dullerste Verfestigung der toten
Dinglichkeit, wie sie sich in der Kultur des 19. Jahrhunderts her-
ausgebildet hatte, ein solches Hemmnis.

Man mochte Abhandlungen wie die besprochenen, welche als
Zeichen der Besinnung sich zu mehren beginnen, in den Hénden
vieler gerade junger Menschen wissen, welche oft die in modernen
Werken der Kunst und des Gedankens sowie auch der Kritik ge-
predigte Zersetzung und Auflosung todernst nehmen (ja vielleicht
ernst bis zum Tode) — wihrend die Urheber dann die Intuition in
irgendeinem Tempel der Selbstgefilligkeit, ich mull nicht sagen
wie, beschlieen. Aber die Seelen dieser jungen Menschen werden
von ihnen gefordert werden.

368



	Moderne Philosophie und moderne Kunst

