
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Moderne Philosophie und moderne Kunst

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758731

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758731
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MODERNE PHILOSOPHIE UND MODERNE KUNST

Von Erich Brock

I

Die Heideggersche Philosophie hat bisher an Kommentaren fast
nur entweder erbitterte Ablehnungen oder aber, und dies viel
mehr, Umschreibungen seitens verzückter Mysten hervorgerufen.
Das ist kein Zufall und hat einen wesentlichen Sinn. Trotzdem ist
es auch gut und nötig, daß einmal dem schillernden Gebilde mit
den nüchternen Mitteln überkommener philosophisch-begrifflicher
Kritik zu Leibe gegangen werde. Dies tut Karl Löwith in einem
Druckheft «Denker in dürftiger Zeit» (Verlag S. Fischer, Frankfurt

a. M.) wohlwollend und unbestechlich. Besonders die
Unbestechlichkeit ist unbezweifelbar. Löwith legt die Gedankenfäden
des Heideggerschen Systems sauber auseinander und konfrontiert
seine Thesen mit ihnen selbst und mit ihren Folgerungen. Was das
Wohlwollen anlangt, so mag man gelegentlich eher darüber im
Zweifel sein. Die eingestreuten Lobsprüche wegen Tiefsinns usw.
klingen manchmal fast etwas gequält und benachbaren sich mit
scharfen Kritiken wie kleine Beschwichtigungsversuche. Anderseits
bekennt sich Löwith als Schüler Heideggers und nimmt seine
Grundbegriffe und Verfahrensweisen sehr ernst, auch wo der Leser
im Lichte der erhobenen Kritik diesen Ernst nicht mehr ganz
mitzumachen vermag.

Wichtiger ist, die Frage zu erheben, ob man Heidegger genugtut,
wenn man seine Aufstellungen streng begrifflich-diskursiv
durchzuarbeiten unternimmt. Seine Anhänger werden es ablehnen, weil
es nicht in die Urschichten vordringe, in welchen Heideggers
Gedankenbildung sich vollziehe, ja dieselben noch zerstöre. Auch
von der andern, kritischen Seite könnte man vielleicht unter
Vertauschung der Wertakzente geltend machen, diese Durcharbeitung
sei verlorene Liebesmühe. Von hier aus stellt sich dann das Positive

an Heideggers Philosophie gleichfalls, wenn auch von der
andern Seite, als eine Gestaltung dar, an welcher solche Kritik
nicht anpackt, weil es sich da im Grunde gar nicht um Philosophie
handle. Die Strebung im Denken Heideggers ist vielmehr, die
dialektischen Scheidungen durch orphische Anrufungen zum
ungeschiedenen Sichselbstsein des Seins hinzudrängen, demgegenüber

363



es nur noch mystische Einweihung gibt. Die Erkenntnis wird
nicht aus lichten Blüten des Denkens, sondern undialogisch,
ungeschlechtlich gezeugt durch unterirdische Ausläufer, durch
Wucherung der Sprachwurzeln, welche infolge des «Gegensinns der
Urworte» (so bezeichnet man in der Sprachwissenschaft die
merkwürdige Eigenschaft vieler alter Grundwörter, zugleich ihr Gegenteil

zu bezeichnen) unrational zu ihrer dialektischen Ergänzung
hinüberwachsen. Die Kunst dabei ist, das Sein anzurufen durch
liturgische Nennung, ohne daß es begrifflich, diskursiv wird. Das
Ewige soll durch magische Formeln zur Gegenwart beschworen
werden und nicht durch die begriffliche Entwicklung des Inhalts
hindurch. Es wird mit der Dialektik gespielt, aber sie darf nicht
ernst werden als ein Verhältnis, in welchem die Wirklichkeit im
Vielen ist und dadurch im Ernste. Sie ist ein fortgangsloses Spiel
mit Doppelbedeutungen; man läßt sich davon tragen, schaukelt
darauf hin und her, wirft der Sprache träumerisch die Zügel über.
Immer wieder scheint sich einen Augenblick etwas wie eine wirkliche,

gerichtete Dialektik anzuspinnen, aber dann verschwimmt
alles wieder. Dialektik ist ohne Richtung nichts, und Richtung
gibt nur Ratio, Wille und Lebenshärte. Die Sprache denkt nicht
selbst, sie gibt dafür nur ein Schema (im Kantschen Sinne), indem
sie den Polaritäten eine gewisse Beweglichkeit verleiht, aber eben
ohne daß sie über sich hinausgehen, das heißt auf Kosten der
Gegenständlichkeit.

So bleibt alle Anrufung dessen, was jenseits des Wortes ist, die
Anrufung des Gegenstandes und des Göttlichen unkräftig; und
unkräftige Theurgie ist Kunstgewerbe. Hat man dies erkannt, so
gelingt es, auch von kritischer Einstellung aus ein positives Verhältnis
zu Heideggers Lehre zu finden. Es ist eine ungegenständliche
Philosophie, die in sich selbst schwebt, ein Rankenwerk von Linien, die
sich einander nähern, verschlingen und sich wieder fliehen, ein oft
schöner Tanz am Ort. Aber es fehlt die Wirklichkeitsmacht —
genau wie in der abstrakten Kunst. Das ganze, weithin betörende
Gebilde hängt glitzernd im Leeren. Man kann von allem genau so
gut das Gegenteil sagen, damit jeden Text in jedem Sinne
auslegen, aber nicht auf dialektische, sondern auf rein choreographische

Weise — so, wie man die Ornamente einer Stickerei auch
Spiegelverkehrt legen kann. Das ganze Wesen ist überaus
zeitbezeichnend. Heidegger erinnert in manchem an andere führende
Geister deutscher Gegenwart. Geheimnisvolle, sakral klingende
große Worte vom Seienden, Ueberseienden werden gereiht, welches
aber nie aufgewiesen wird — so daß man schließlich zweifelt, ob
der Prophet selber den Zugang dazu besitzt. Man denkt hier an

364



Ernst Jünger, auch wohl an das «Glasperlenspiel» oder an Hodlers
sich rhythmisch windende Gestaltenreihen. Es scheint dieses
verschwimmende Absolute polar zum Nichts zu gehören, von dem
Jünger wie Heidegger ausgegangen waren; aber Glied wie Gegenglied

sind dabei im Tieferen unfruchtbar.
Auch wer grundsätzlich solchen Gedankengängen sich

nahestehend fühlt, wird dankbar sein für Löwiths scharfsinnige
Zergliederung. Schon damit die Gegenseite nicht sagen könne, man
verstehe die Enthüllungen einfach nicht, ist es gut, daß ihrer
Denkapparatur einmal Schritt für Schritt nachgestiegen wird. Es ist gut,
denkt man, daß es noch einige kluge Juden in Deutschland gibt,
um es den Deutschen nachzurechnen, wenn sie sich einmal wieder
in einen echt oder falsch metaphysischen Abgrund stürzen, um
dort lustvoll im Dunkeln zu munkeln — wenn diese Rolle der
ersteren nur mit bescheidener Sachstrenge und ohne Uebertrei-
bungen gespielt wird. — Am strengsten wird Löwith im dritten
Abschnitt seiner Schrift, wo es um Nietzsche geht, an dem ihm viel
liegt. Immerhin könnte man schon auch zu Heideggers Gunsten
sagen, daß man einem tiefen Philosophen, dessen Gedanken Schwellkraft

haben, nicht die wasserhelle Klarheit abverlangen dürfe, wie
einem, der dürr ist bis ins Mark; und wir stimmen Löwith nicht
zu, wenn er sagt: «Hätte Nietzsche je so sachlich, klar und streng
gedacht wie Aristoteles, dann wären auch die vielen Unklarheiten
und entsprechenden Mißdeutungen seines Gedankens nicht möglich
gewesen.» Zum Teil waren diese Unklarheiten dialektische
Mehrdeutigkeiten von Nietzsches Ideen in objektiver Hinsicht; und sie
in diesem Sinne selbst genau zu registrieren und abzugrenzen, hätte
ihn wahrscheinlich so unfruchtbar gemacht wie Aristoteles. Es ist
unmöglich, ein Schöpfer zu sein und zugleich sein eigenes Schöpfertum

als etwas Relatives ganz kalt von einem umfassenderen
Gedankenstandpunkt aus von sich zu verabständen und einzuordnen.
Doch sind das natürlich keine tauglichen Rechtfertigungen für
Heidegger, dem mindestens die großen Einsätze Nietzsches fehlen,
welche, in die Waagschale gelegt, manches begrifflich Zweideutige
noch vereindeutigen.

II

Gleichzeitig liegt ein anderes Druckheft vor, das der modernen
Kunst den selben Dienst zu leisten sucht wie Löwith der modernen
Philosophie: Georgi Schischkoff, Erschöpfte Kunst oder
Kunstformalismus? (Bronnenverlag, Schlehdorf in Oberbayern). Auch

365



Schischkofï arbeitet auf eine exakte, begriffsscharfe Weise, dies

sogar wie dort in einem Maße, dessen Ansatzpunkte in dem
verschwimmenden Gebilde ihres Themas uns manchmal zu entgleiten
drohen. Den Gesichtspunkt, welchen unsere eigene Besinnung dort
anschließend herausstellte, nämlich den mangelnder Gegenstandsmächtigkeit,

stellt Schischkofï selber weitgehend in den Vordergrund.

Wenn seine Kritiken der modernen Kunst im Vorwurf des
«Formalismus» gipfeln, so bedeutet dieses Wort eben mangelnde
Gegenstandsmacht — wobei die Vertreter jener Kunst allerdings
weitgehend aus dieser Not eine Tugend machen. Schischkofï betont
demgegenüber sehr stark die Inhaltlichkeit aller menschlichen
Fundamentalbeziehung zur Welt (72) und bekämpft in diesem
Sinne auch die moderne Physik, welche von jener Anschaulichkeit
weit abgekommen ist, was einen entscheidenden Stoß gegen die
Grundlagen unserer Weltauffassung geführt habe (75). Die For-
malisierung der Physik, welche durch Aufstellung rein abstrakter
Voraussetzungen auf Grund von nichteuklidischen Geometrien
möglich wird, die ihrerseits auf Leugnung des Parallelen-Axioms
beruhen — sie wird von einer neueren Ausgestaltung der Logik
zum Muster genommen. Neben der mathematisierten Logik oder
Logistik hat man nämlich noch die Idee einer «mehrwertigen
Logik» aufgestellt, die ganz neue Welten des Denkens entdecken
will. Wenn die Grundalternative des logischen Denkens «Wahr
oder Falsch» ist, so wird nun in abstrakter Weise die Voraussetzung
gemacht, es gebe neben diesen zwei Urteilsbewertungen noch eine
unendliche Möglichkeit weiterer, und auf diesen konstruierten
Urteilsqualitäten, die gar nicht inhaltlich gegeben werden können,
vermöchte man weitere, in sich folgerichtig durchgebildete
Logiken aufzubauen. Vielleicht könnte man auf diese Weise sich eine
Logik des Traums denken, wenn nur eine Sprache dafür zu finden
wäre. Aber diese mehrwertigen Logiker wollen ja denkbar
wissenschaftliche Bereiche erschließen, und so wird die Leere des
Unterfangens hier dadurch aufgewiesen, daß diese Logiken so wenig wie
die Logistik selber gegenstandsmächtig sind. Es wird dadurch nicht
eine einzige neue Erkenntnis von irgendwelchem Belang erreicht
— während die nichteuklidischen Geometrien große, unanschauliche

Gegenstandswelten der Physik aufschließen und beherrschbar
machen. Daß Entsprechendes in der Logik nicht gelingt, liegt,

von allem andern abgesehen, schon daran, daß Wahr und Falsch
eben eine Disjunktion bilden, welche nach innerstem Wesen zwei-
heitlich ist und durch ein Entweder—Oder den gesamten Raum
der denkbaren Wirklichkeit aufteilt. Der Gedanke, dazu eine dritte,
vierte, fünfte Qualität hinzuzufügen, ist aus der sinnlosen Unter-

366



Ordnung der Philosophie unter die Formen der Mathematik
geboren, welche in der Philosophiegeschichte schon so große
Verwüstungen angerichtet hat.

Solche in sich gegensätzliche Zweiheit mit ihrer spezifischen
formalen Spannung ist das eigentliche potentielle Kraftmoment der
Philosophie. Sie liegt unterhalb aller einzelnen inhaltlichen
Spannungen der Oberfläche, und man hat versucht, auch die Problematik

der modernen abstrakten Kunst, die gleichfalls unter die
Oberfläche des Inhaltlichen ins Formale hinabsteigen will, an dieser
Wurzelschicht zu ernähren. Schischkoff führt einiges aus einem
Buch von Wassilij Kandinsky an «Ueber das Geistige in der Kunst»,
das schon vor dem ersten Weltkrieg, also in der Geburtsstunde der
abstrakten Kunst, erschienen ist. Da begründet der bekannte Maler
ein Programm abstrakter Kunst, welches inhaltliche und ziemlich
feste Bedeutungen für die reinen Farben und reinen Formen
festzustellen trachtet, in denen sich die abstrakte Kunst unterhalb der
Gegenstände und ihrer vernünftigen Meinung zu bewegen sucht.
Wenn wir diese Bedeutungen näher betrachten (darin möchten
wir über Schischkoff hinausgehen) : «das Trübe, das Aufstrebende,
das Waagrechte, das Senkrechte» usw. — so erscheinen darin Nach-
hälle von den Urprinzipien und Urmächten der Welt und des
Denkens, wie sie die ältesten griechischen Naturphilosophen, ja vor
ihnen schon die Perser (bei diesen als sächliche metaphysische
Wesenheiten) und zum Teil die Inder aufstellten: das Helle und
das Dunkle, das Warme und das Kalte, das Gerade und das
Krumme, das Gute und das Böse, das Männliche und das Weibliche,
das Begrenzende und das Unbegrenzte usw. Es ist diesen Mächten
eigen, daß sie paarweise aus einem indifferenten Zustande heraustreten

und eine Dialektik zwischen sich anspinnen, welche Welt
und Erkenntnis ergibt. So groß aber ihre mythische Selbständigkeit
und Fruchtbarkeit ist, so wenig (oder höchstens einmal ausnahmsweise,

wie das pythagoräische Unendliche) treten sie begrifflich als
selbständige Subjekte auf. Nur in den einzelnen Gegenständen
gedeckt erweisen sie ihre fundamentale Wirkkraft und Wesen-
haftigkeit. Nur in der «sichtbaren Harmonie» der Gegensätze, im
Einzelding, können sie auch erkannt werden. Allein am äußersten
Rande der Welt und der Erkenntnis treten sie auseinander — so,
wie gegen das unendlich Kleine hin in der heutigen Physik Welle
und Korpuskel — oder gegen das unendlich Große hin die kosmo-
logischen Antinomien, wie sie Kant auf seine Weise dargelegt hat.

Sollte daraus nicht auch für die abstrakte Kunst zu lernen sein?
Die Urmächte können wohl im Kunstwerk einen Augenblick frei
heraustreten, in einer in sich zurückgebogenen Gebärde, einem

367



abgerissenen Satz, einer Strebung und Haltung, die nicht ganz zum
Gegenstand geworden ist, nicht von einem solchen zusammengehalten

werden kann, in einer kurz mit selbständiger Bedeutsamkeit

aufleuchtenden Farbe, in sich schwingenden Linie. Aber für
gewöhnlich leben jene Mächte nur im Vernünftig-Gegenständlichen
und können auch nur darin dargestellt werden, wie es die großen
Meister der Vergangenheit, ohne jene im mindesten zu kurz kommen

zu lassen, auch wirklich getan haben. Ungedeckt, in Breite
freigelegt, zersetzen sie sich, schreien sie sich schnell zu Tode.
Vielleicht überziehen sie sich dann zum Schutze mit einem System der
Unvernunft, wenn eben die Vernunft ferngehalten werden soll —
ein Vorgang, der heute weitgehend bei den tiefenpsychologischen
Methoden zu studieren ist. Wie Schischkoff feststellt (um zu ihm
zurückzukehren), ist die überzeugende Erwahrung (wie sie in der
Physik gelingt) für die Kandinskyschen Prinzipien keineswegs
möglich (81). Ein geschickter Kunstschriftsteller kann in die
abstrakte Kunst jeweils schlechthin alles hineindeuten — so auch
besonders die Schlagwörter der Existenzphilosophie: Angst, Eros,
Todesgefahr und andere Urhaltungen. Aber man kann im Einzelfall
ebensogut die Probe mit dem Gegenteil machen, wenn man nur die
nötigen großen und einschüchternden Worte zur Verfügung hat
(ähnlich wie bei den Heideggerschen Auslegungen von hymnischen
Gedichten und ähnlichen dithyrambischen Texten). Und sogar etwa
ein Bild, das man vorher auf den Kopf gestellt hat, wird keine
Auslegungsschwierigkeiten bieten (69). Noch schlimmer ist, wenn die
Künstler selber ihren Stil bewußt und nach Prinzipien schaffen;
Schischkoff spricht sich hier für möglichste Instinktivität und
Unwissenheit aus (14. 31). So entspricht die Wendung zu reiner Form
und Farbe zwar dem heutigen Drang nach dem Unmittelbaren;
aber Gegenständlichkeit ist an sich keineswegs ein Hemmnis im
Zugang zu der gesuchten Tiefe der Kunstwerke (84/5) — im
Gegenteil. Höchstens war etwa die äußerste Verfestigung der toten
Dinglichkeit, wie sie sich in der Kultur des 19. Jahrhunderts
herausgebildet hatte, ein solches Hemmnis.

Man möchte Abhandlungen wie die besprochenen, welche als
Zeichen der Besinnung sich zu mehren beginnen, in den Händen
vieler gerade junger Menschen wissen, welche oft die in modernen
Werken der Kunst und des Gedankens sowie auch der Kritik
gepredigte Zersetzung und Auflösung todernst nehmen (ja vielleicht
ernst bis zum Tode) — während die Urheber dann die Intuition in
irgendeinem Tempel der Selbstgefälligkeit, ich muß nicht sagen
wie, beschließen. Aber die Seelen dieser jungen Menschen werden
von ihnen gefordert werden.

368


	Moderne Philosophie und moderne Kunst

