
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Zu Balzacs Meisternovellen

Autor: Stössinger, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758730

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758730
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZU BALZACS MEISTERNOVELLEN

Von Felix Stössinger

I

Gelegentlich stellen wir uns vor, daß hinter den Ideen und
Aufgaben der Menschheit hilfreiche Genien auf große Vollstreckungen
dringen. So imaginieren wir auch einen Genius der Weltliteratur,
der die französische Aversion gegen Shakespeare heilen wollte und
Balzac erschuf: eine Herausforderung des guten Geschmacks, der
seit dem 17. Jahrhundert in der descarteschen Analyse, in der
akademisch stabilisierten Sprache und in den sozialen Gliederungen
Regelbücher des Erlaubten besaß.

Da Staat, Gesellschaft,' Kunst und Religion in der französischen
Zivilisation eine unvergleichliche Synthese von antiker Formschönheit

erreicht hatten, besaß das vorrevolutionäre Frankreich ein
legitimes Recht darauf, sich zu seiner Bewahrung Shakespeare und
jedes Maßlose der Welttrunkenheit fernzuhalten. In Balzacs größten
Jahren war das Bürgerkönigtum bedacht, die Geniestreiche der
Revolution vergessen zu machen. Die gesellschaftliche Aesthetik
besaß keine Maßstäbe für ein dämonisches Werk; sie tadelte an
einem Dschungel die Fehler eines Gärtners. Man fand bei Balzac
Mängel, die schon bei Shakespeare störten. Seine Romane wirkten
vulgär, ausschweifend, zusammenhangslos, unglaubwürdig,
willkürlich, pathetisch, larmoyant, überladen, ungestaltet und vor
allem mal écrits.

Visionäre verwandten Geistes, wie Hugo, Barbey d'Aurevilly,
Baudelaire, berauschten sich dagegen am Immensen Balzacs; denn
sie waren Rebellen wie er. Als erster wagte Baudelaire, Balzacs
Fehler seine Qualitäten zu nennen. Oder, wie Gide sich später
ausgedrückt hat: «Plus parfait, il ne serait pas si gigantesque.» Während

noch bis in den Jahren der Dreyfus-Affäre die angeblich
reaktionäre Gesinnung Balzacs Anlaß zu Gegnerschaft bot, hatte schon
der Republikaner Hugo, mit dem Instinkt der Größe für Größe,
am Sarge Balzacs den Schöpfer der Comédie humaine einen Autor
genannt, der zur starken Rasse der Revolutionäre gehörte.

352



Revolutionär der Substanz nach, konnte Balzac nicht anders, als
die ererbte Welt eng gewordener Formen sprengen; denn
dichterische Form ist sublimierte Politik, ist Abbild des Gesellschaftlichen.

Balzac warnte zwar sich selbst und seine Zeit davor, der
Zügellosigkeit Shakespeares zu verfallen — er hatte wahrlich
Grund, sich vor seinen Abgründen zu fürchten. Und doch gehört er
unverkennbar Shakespeares Schöpferrasse an. Von Taine bis
Hofmannsthal zwang die Comédie humaine wiederholt ihre Bewunderer,

den Namen Shakespeare zu nennen. Taine und Hofmannsthal
haben die Vergleiche gewissenhaft abgegrenzt; Curtius zögert, ihn
zu ziehen oder fallen zu lassen. Eines spricht vor allem gegen ihn:
keine Macht im Himmel und auf Erden kann die geschiedenen Sphären

von Vers und Prosa vereinigen. Zwischen dem größten Prosawerk

und dem größten Verswerk ist keine qualitative Gleichung
möglich.

Taine knüpfte aber auch an die Memoiren Saint-Simons an, um
für Balzac, der damals noch umstritten war, eine adäquate
Rangordnung innerhalb der französischen Literatur zu bestimmen. Die
Entwicklung hat dieser Zusammenstellung nachträglich eine große
Berechtigung gegeben; denn Saint-Simon, Balzac, Proust werden
innerhalb der geistigen Familien Frankreichs durch besondere
Verwandtschaftszüge verbunden. Und doch schuf nur Balzac ein Werk,
das den Namen der Epopöe verdient, und nur dort, wo Epos ist,
denkt man an Balzac.

Der Roman als universale Epopöe war der Auftrag der Geniezeit
Napoléons an seinen großen Erben. Vorgebildet fand ihn Balzac in
der napoléonischen Epopöe, die als solche vielleicht nur ein einziger
erkannt hat; aber da dieser Eine Heinrich Heine war, genügt sein
Zeugnis. Schon 1825 bewunderte er das Riesige einer neuen
epischen, erlebten Literatur, «wie noch kein Volk und keine Zeit sie
hervorgebracht» hat. «Die Kriegsmemoiren der napoléonischen
Zeit bilden», schreibt er, «einen Sagenkreis, woran die Nachwelt
genug zu denken und zu singen hat und worin, als dessen Mittelpunkt,

das Leben des großen Kaisers wie ein Riesenbaum emporragt.

Die Ségursche Geschichte ist ein Lied, ein französisches Volkslied,

das zu diesem Sagenkreis gehört und in seinem Tone und
Stoffe den epischen Dichtungen aller Zeiten gleicht und gleichsteht.
Ein Heldengedicht... aus dem Boden Frankreichs emporgeschossen,

hat.. die Welt durchzogen, erschreckt und verherrlicht, tanzt
endlich den rasselnden Waffentanz auf den Eisfeldern des Nordens,
und diese brechen ein, und die Söhne des Feuers und der Freiheit
gehen zugrunde durch Kälte und Sklaven.» Und dieses Buch,
schreibt Heine weiter, und es gilt für alle Teile des napoléonischen

23 353



Epos, «ist ein Ozean, eine Odysee und Ilias, eine Ossiansche Elegie,
ein Volkslied, ein Seufzer des ganzen französischen Volks!»

Wie ahnungsvoll und wunderbar geben diese Worte über das
Epos, das Balzac vorausging, wieder, was die Leser im Sagenkreis
der Comédie humaine finden! Wie wenig wird man der Größe Balzacs

gerecht, wenn man sein berühmtes Wort, das er an den Sockel
einer Napoléon-Statuette heftete: «Was er mit dem Degen begann,
werde ich mit der Feder vollenden», auf die Leidenschaften der
Macht, des Willens, des Ehrgeizes bezieht. Napoleonisch ist ja der
Gedanke selbst, daß nur die Feder vollenden kann, was die Gewalt
beginnen mußte. Das Balzacsche Epos als Transfiguration des
napoleonischen hat meines Wissens nur Albert Thibaudet im Geiste
Heines gelesen. Er legte das Ohr an die Comédie humaine und
schließt erschüttert eine Balzac-Studie mit dem Wort: «C'est la
Grande Armée qui passe.»

Balzac gehört als Genius zum Sagenkreise Napoléons, dessen
Mythos er mitgeschaffen hat. Im Gleichnis der Revolution hat Balzac
die Funktion Carnots. Er gebietet im Roman die Levée en masse.
Tausende folgen ihm. Stände, Berufe, Gesellschaftskasten,
Leidenschaften, Laster und Gnaden macht er romanfähig. Wie durch
Napoléon alles zur Nation gehört, gehört durch Balzac alles zum
Roman. Und wie wenig ist im 19. Jahrhundert dazu gekommen!
2472 fiktive Personen vermischen sich mit Hunderten historischen,
bilden eine Gesellschaft, über die Balzac den Stab bricht; erhalten
den Auftrag zu einer neuen Gesellschaftsbildung, durch den sich
Balzac auch in die Reihe der großen Gesellschaftsingenieure und
-visionäre reiht, zu den Propheten und Päpsten, zu den Erfindern
und Träumern, Soziologen und Mystikern, in einem Europa, das

für ihn keine Grenzen mehr hat.
Aber auch die älteste und größte Epopöe Frankreichs ist in Balzac

nach langer Erstarrung wieder erstanden und von ihm zum
zweitenmal geschrieben worden: jenes Epos, das mit Zehntausenden
Gesichtern und Gesichten auf die Portale, Bogenfelder, Strebepfeiler,

Wassertraufen der Kathedralen von Besessenen in Stein
geschlagen wurde. Auch dieser Gesang im Feuerofen unseres Pur-
gatoriums stellt eine Gesellschaft dar, die in einer sozialen und
religiösen Krise stand; auch dieser Roman wandte sich mit dem
Genie seiner realistisch erzählten Visionen an eine zersplitterte
Welt, an die Massen der neuen Städte, der überfüllten Heeres- und
Pilgerstraßen in den Kreuzzügen, die Asien nach Frankreich
hineinzogen und jene Synthese vorbereiteten, von der Balzac selber
stammt, an die feudalen Klassen und an das analphabetische Proletariat,

das nur eine Bildersprache aus Stein verstehen konnte.

354



Auch in dieser göttlich-menschlichen Komödie, dem Urbild aller
späteren, verschlingen sich Pflanzen, Tiere, Menschen, Chimären,
Dämonen, Genien, Engel, Götter, Himmel und Hölle, Sonnen und
Sterne zu einem Epos menschlicher Leiden und Leidenschaften
unserer verpönten und unserer begnadeten Natur. Auch dieses
Epos ist kraß und zügellos geschrieben; es hält in seinen steinernen
Falten Ueberraschungen, Unzüchtigkeiten, Selbstdarstellungen der
Steinmetzer, heimliche Bekenntnisse verborgen; es ist schamlos,
verderbt, engelhaft zärtlich, und seine Menschen haben starre
Blicke, als ob sie eben aus dem Paradies oder der Hölle vertrieben
worden wären. Aber der Glaube an das Absolute triumphiert, und
wenn man durch die Pforten dieser Romane, die an die Außenwände

der Kathedralen angeschlagen sind, hindurchgeht, steht man
im Heiligtum.

Das sind also die Schöpferkategorien, zu denen Honoré de Balzac,
Sohn armer Leute aus der Touraine, gehört: zur gotischen und zur
barocken Revolution; zu Moissac und zu Shakespeare; zu Colbert,
Napoléon und Proudhon. Keine Art der Größe gibt es, heiße sie
Dante, Michelangelo oder Beethoven, mit der Balzac nicht einen
Zug gemeint hat; wie es auch keinen Menschen geben konnte, in
dem sein Zweites Gesicht nicht den Teufel oder den Engel gewahrt,
das heißt das Unsterbliche.

II

Die Comédie humaine soll als ein Ganzes gelesen werden, so, als
ob die 113 Titel der Romane, Novellen, analytischen Studien und
Entwürfe nur Kapitelüberschriften wären. Aber dieses Ganze ist
so groß, daß niemand, wie bei Heraklit, zweimal in denselben Fluß
steigen kann; immer ist der Fluß oder der Mensch ein anderer
geworden. Wo immer wir sie aufschlagen, werden wir vom Gefälle
der Ereignisse und Ideen in den Weltraum des Erzählers zauberhaft
hineingezogen, gleiten dahin auf einem Strom von Träumen. Trotz
aller realistischen Darstellung und der Bindung der Erzählung an
Jahre und Daten ist es die Transfiguration einer wirklichen Welt in
eine geschaute: denn dieses Paris ist ebenso reiner Balzac, wie das
Italien Shakespeares reiner Shakespeare ist. Die Geschehnisse
dieser Innenwelt bilden eine dritte Natur innerhalb der zweiten,
gesellschaftlichen Natur, die Balzac selbst als eine Natur in der
Natur bezeichnete. Wie in einem Staat im Staate ist hier alles vor-

355



handen zur Erhaltung und Reproduktion des Lebens, und nichts
spricht dagegen, daß sich diese erfundene Welt nicht Jahrzehnte
und Jahrhunderte, viele Tausendundeine Nächte erhalten, die
Bevölkerung sich nicht auf Zehn- oder Hunderttausende Seelen
vermehren könnte. Denn dieser Innenraum hat weder meßbare Grenzen

noch zählbare Zeiten; alles ist fiktiv, und auch das, was Balzac
für einen untilgbaren Fehler seines Werkes hielt, das Durcheinander

der Lebenszeiten der Figuren, die in der Folge des Gesamtwerks

antichronologisch auftreten — zuerst in späteren, nachher in
jüngeren Jahren —, wirkt als eine unvorhergesehene magische
Verwirrung der Zeiten, die labyrinthisch und kontrapunktisch
gegen- und durcheinanderfluten.

Jede Auswahl aus der Comédie humaine gibt das Wunder ihrer
Einheit und den Zauber ihrer Fülle preis, den Moment, in dem die
Quantität in die Qualität umschlägt. Aber da Auswahlen getroffen
werden müssen, wollen wir prüfen, ob im Einzelnen das Ganze
enthalten ist, wollen wir versuchen, aus zehn Teilstücken das Genie
Balzacs zu rekonstruieren. Was wüßten wir von ihm, wenn nichts
als diese zehn Erzählungen übriggeblieben wären, außerdem
gewisse Erinnerungen an sein Werk und die Anlässe zum
Mißverständnis seiner pensée?

Auch die Auswahl stellt uns in einen Weltteil, der durch den
Reichtum seiner Provinzen Bewunderung erregt. Hier ist Europa
und dahinter der Orient, «der die schweren Augen aufschlägt mitten

im schlaflosen Paris» des Mädchens mit den Goldaugen
(Hofmannsthal) Die Menschen sprechen französisch (oder die Sprache
der Uebersetzung), aber in ihren Gesten, Mienen, Physiognomien,
ihrem Humor, ihrer Tragik, ihren Leidenschaften und Absichten
klingen ihre eigenen Sprachen mit. Länder, Völker und Zeiten
haben für den Erzähler keine Geheimnisse, da er sie selber erfindet.
Ereignissen und Menschen gibt er Hintergründe, die das Unerklärliche

ins Wunderbare vergrößern. Italiener, Spanier, Niederländer,
Engländer sind es so durchaus, und doch führen sie ihr portables
Vaterland mit seiner Geschichte, seinen Kulturen, seinem Sozialen
nach Paris, durch dessen Zentrum, es ist Balzacs Geist, alle Orte
und Zeiten kommunizieren. Ueberhaupt, die Zeiten! wie ist vom
15. bis zum 19. Jahrhundert dieser zehn Stücke nicht nur Stoff und
Mensch, sondern sogar die Natur in einem Zeitkolorit gesehen, so
daß zum Beispiel auch das Meer, das die Barke Christi in Flandern
trägt und verschlingt, durch seinen Firnis an Gemälde alter Maler
erinnert! Auch wenn die Erzählung historisch fixiert ist — und sei
es nur in der Vergangenheit, die für Balzac noch kaum Geschichte
geworden ist, da ihre Zeugen in der gleichen Gasse wohnten —,

356



überrascht sie durch die Kraft des Erzählers, der das Geschehene
wie ein Wunder berichtet, aus der Anekdote eine Sage macht, aus
der Zeitgeschichte ein Märchen. Die Straßen von Paris sind ein
Winkel von Bagdad, und die Menschen treten aus ihren Häusern
wie aus Bazaren hervor. Franzosen und Pariser gehören verschiedenen

Nationen an, und die Pariser bilden eine gens balzacienne,
die es niemals gab, nur daß wir sie heute noch auf den ersten Blick
in Pariser Gassen, Theatern, Häusern, Bistros, Wechselstuben
erkennen, so leibhaft sehen, ja, sprechen, wie der Kassierer mit dem
Teufel in Melmoths Bekehrung.

Ja, diese Teufel Balzacs — gewiß leben sie auch von E. Th. A.
Hoffmanns Gnaden; aber Wirklichkeit und Vision Balzacs sind ja
doch überall mit Erinnerungen an verschlungene Bibliotheken
ausstaffiert. An Hoffmann erinnern wir uns in «Sarrasine», im
«Unbekannten Meisterwerk», während des Traumes in der flandrischen
Legende, die auch die Traumtechnik Jean Pauls rezipiert. Wir
begegnen Jakob Böhme und dem buchgelehrten deutschen Dämono-
logen, der, anders als Balzac, zwar Böhme intus hat, aber doch nicht
die Dämonen sieht, die in jeder Schreiberseele hausen; wir
bemerken auch, daß Balzac das Repertoire der Kunststücke Mephistos
um neue Zaubereien erweitert hat — aber wo ist Faust?

Balzac ist selber Faust, und daher fehlt neben seinen Teufeln der
Sucher des Unendlichen, der sich dem Teufel verschriebe. Balzac
fürchtet die zerstörende Wirkung der schwarzen Magie; er sucht
die lichte. Berauscht von echter Machtgier, mißtraut er der Macht
des Teufels. Er weiß, sie führt nicht ins Absolute, sondern fernt,
entfernt es. Die faustische Alternative ist eine grausame Illusion;
es gibt kein Alles oder Nichts, denn das teuflische Alles ist das
Nichts. Nicht Faust bedarf der Bekehrung, sondern der Teufel. Sein
Pakt ist wertlos wie ein Börsenpapier, wertloser als ein Rausch von
zwölf Liebesnächten, auch wenn die Hurerei keine Vaterschaften
zeitigt.

Vaterschaft — welche Idee gehört einem Dichter so ganz allein,
wie diese Balzac! Sein «Père Goriot», ein Christ de la Paternité, ist
das Sinnbild jeglicher Vaterschaft, das heißt des Schaffens, des

Zeugungs- und Schöpferwillens, der dynamischen Energie, der
imitatio dei, die an dem Geschaffenen schließlich scheitert, weil die
Schöpfung nur Gottes ist. Als Hohepriester der Vaterschaft
verdammt Balzac les Célibataires, ein Zyklus, dem die einleitende
Erzählung des «Vikars von Tours» entnommen ist. Wer Vaterdienst an
einem Werke leistet wie Abbé Troubert — der furchtbare Gegner
des Abbé Birotteau, der nur an sich selber denkt —, wird nicht in
der Altjüngferlichkeit von Mademoiselle Gamard boshaft verrun-

357



zeln. Aber wenn dieses Werk, die Kirche, keine großen Aufopferungen

mehr fordert, kein göttliches Ausmaß mehr besitzt,
schrumpft Hildebrand, einer der größten Päpste (Gregor VII.), zu
einem dunklen Intriganten herab, wie es der Bischof von Troyes ist.
Die Ziellosigkeit des Junggesellen ist eine Versündigung an der
Schöpfung, am Schaffensprinzip. Die Unfruchtbarkeit degradiert
das Geschöpf zum Spiel perverser Launen. Warum wirkt die betäubende

Liebe Sarrasines zu einer Frau, die sich als Katrast entpuppt,
so erschütternd? Nicht bloß, weil sie den Betrug des schönsten
Scheins entlarvt, sondern weil sie ein Liebesspiel, das zur Sterilität
verdammt wäre, gar nicht wünschen kann. Und doch dürfte man
gerade bei Balzac, Vater Tausender Phantasiemenschen, die Vateridee

nicht auf biologische Fortpflanzung beschränken. In jedem
Schöpferakt wiederholt sich das Vaterprinzip. Das Bild, das Fren-
hofer als imitatio naturale vollenden will, ruft ihn an als Vater,
Liebhaber, Gott. Im Werk wird das Geschöpf zur autonomen Schöpfung;

Sohnschaft und Vaterschaft sind nicht mehr zu trennen.
Frenhofer hat als Maler keinen Menschenblick für Poussins
Geliebte Gillette; sein Mangel an Liebe entwürdigt den Menschen zum
Stoff, zum Modell, Vorwand der Schöpfung. Aber wahres Schaffen
hat immer ein göttliches Ziel; es ist um der zu schaffenden Dinge
willen da, kein Selbstzweck. Die Monomanie des Schaffenstriebes
entheiligt ihn. Wenn das Ziel alles ist, wie für Troubert die
Stellung, für Frenhofer das Werk, für Facino Cane das Gold, für El Ver-
dugo die Ehre, für Sarrasine die Leidenschaft, für Henri de Marsay
das Spiel mit der Wollust — zieht sich die Liebe Gottes von diesen
Kämpfen der Selbstsucht und des Trotzes zurück. Balzac, das
Genie des Willens, der Energie, der Kraft, des Schaffens, warnt vor
dem Dämon, der uns alles anbietet, aber nichts läßt, auch nicht
das Grenzenlose des Gebets, wenn wir unsere Naivität und unseren
Glauben einmal verloren haben.

Das Schaffen ist für Balzac keine autonome Macht, sondern ein
Zeugnis des Glaubens und der Göttlichkeit. Es ist kein Prinzip,
sondern eine Funktion des Menschen; wo mehr Schaffen, mehr
Schöpfung ist, ist mehr Mensch, mehr Genie, mehr Gott. Balzac
liebt als echter Franzose das Schaffen, aber die Arbeit nur als ihren
Mechanismus; denn wenn es auch kein Schaffen ohne Arbeit gibt,
gibt es nur allzu viele Arbeit ohne Schöpfung. Balzacs Ideal ist
Größe, das Menschentum in seinen reinsten Intentionen und in
seiner stärksten Intensität. Groß ist der Mensch, der sich opfert, der
dient, der gibt. Die berühmten Ehrgeizlinge, die Napoléoniden der
Comédie humaine, sind Karikaturen falscher, selbstsüchtiger
Größe; ich glaube nicht, daß ein einziger von ihnen Größe im

358



Sinne Balzacs erreicht. Wahre Größe sucht Balzac unter den
Armen, zwischen die sich mit unendlicher Hoheit Jesus im Vorderschiffe

niederläßt. Wie konnte man nur glauben machen, daß Balzac,
der so viele Male die Armen als die brüderlichen, naiven, schaffenden

und sich mühenden Menschen liebt, der Dichter der Reichen
sei. Die Größe der Armen grenzt nie, wie die der Willensmenschen,
an das Satanische. Ist nicht der Goldsucher Facino Cane erst als

armer, blinder Musiker groß, da seine mächtige despotische
Erscheinung nur noch den Löwen verbirgt, dessen Wildheit sich nutzlos

zerbrach! Aber auch die Bauern und Soldaten haben
unberührte, unbefleckte Seelen, weil sie dienend großen Impulsen folgen.

Gewiß liegt schöpferische Größe bei den großen Impulsen. Daher
Balzacs Bewunderung für Künstler, Staatsmänner, Päpste, aber
auch für die großen Verbrecher der Geschichte und der Politik,
deren Wirken gewisse Zeiten und Ziele nicht entbehren können.
Groß ist, wer große Aufgaben stellt oder erfüllt. Nichts war Balzac
mehr zuwider als die Herrschaft der Mittelmäßigkeit, als Demokratie

durch Mediokratie. In den Frauen, in der Liebe, in der Wollust,

die keine Scham und keine Rücksicht kennt, vergöttert Balzac
die Naturkraft, die nur noch als ein fremder Gast in der modernen
Welt erscheint und an ihr zugrunde geht.

Das ist in dem Urteil über unsere Gesellschaft ausgesprochen, das
sich in dem magischen Märchen vom Mädchen mit den Goldaugen
verkleidet. In ihm stellt Balzac sich selbst dar, seine Liebesfähigkeit,

seine exotische Fremdheit in der bürgerlichen, nachrevolutionären

Gesellschaft. Man hat das lange Vorspiel dieser Erzählung
getadelt, dessen Umfang in den Proportionen des Gesamtwerks
geschrieben wurde. Das deprimierende Grau einer müden, genielosen
Welt, die auf mehreren Höllenetagen das Gebäude einer nur noch
in Ausnahmemenschen lustfähigen Ausbeuterwelt trägt, bildet den
düsteren Hintergrund zur Tragödie der Paquita Valdès. Balzac hat
ihr seine gelben Tigeraugen gegeben, das lebendige Gold, das in
seinem Blicke schimmerte. Das gerundete Liebesgemach mit der
weiß leuchtenden Kaschmirdecke, der roten Stoffbespannung, der
schwarzen Fassung war das Boudoir Balzacs in der rue Cassini, das

er für eine neue Liebschaft, die Contessa Guidoboni-Visconti,
Engländerin von Geburt wie die Geschwister der Erzählung,
eingerichtet hatte.

Um das Wunder der Liebe in Paris wahrscheinlich zu machen,
führt Balzac Motive aus «Tausendundeiner Nacht» ein, vermischt
Menschen aus Spanien und Westindien, Georgien, England und
Frankreich zu einer Orgie der Leidenschaften, die an ihren
Widernatürlichkeiten zugrunde gehen muß. Wenn der Leser es auch be-

359



dauern könnte, wie flüchtig und schnell Balzac den Konflikt löst,
so findet er doch gerade hier einen «Fehler», der Wesentliches
ausdrückt; daß nämlich Henri de Marsay zwar alles besitzt, ein so
außerordentliches Geschöpf wie Paquita zu bezaubern, nur nicht
das Herz, an ihm zugrunde zu gehen. In der mädchenhaften Schönheit

des Helden und in der Leidenschaft der eigenen Schwester
für Paquita schimmert das Satanische durch, die Hypostasie der
Unfruchtbarkeit.

Der Orient ist im Märchen des Mädchens mit den Goldaugen
keine bloße Erzählungsform. Balzac liebte Asien als die geistige
Heimat der Urkräfte Europas, als die üppigste Erscheinungsform
der menschlichen Schöpferkraft. Es besteht eine französisch-asiatische

Affinität, und sie ist das geheime Zeugnis des Dämonischen,
aus dem die französische Zivilisation ihre Formkraft gewinnt. Der
französische Hellenismus reicht weit bis nach Indien hinein.
Bedauerte Napoléon nicht, zu spät gekommen zu sein, um sich als
asiatischer Herrscher zum Gott ausrufen zu lassen? Auch als Asiate
ist Balzac ein Geschöpf dieser Geniezeit. Die Synthese Asiens mit
dem französischen Esprit, «dem funkelndsten und schärfsten aller
geistigen Instrumente», ist also kein bloßer Einfall Balzacs, passend
zum Stil der Erzählung. Er erwartet davon eine Vertausendfachung

der Kräfte, und da er in diesem Zusammenhang nur von
der Macht spricht, muß man auch zu der Stelle zurückblättern, wo
er den Parisern orientalische Schönheit und Meditation wünscht
und den Zauber der Pariserinnen damit erklärt, daß wenigstens sie
noch immer wie begnadete Völkerschaften des Orients leben.

Der Künstler Balzac erstickt in seinen schwelgerischen Träumen

nie die große Stimme des Moralisten, des Gesellschaftsbildners

und des Metaphysikers. Balzac ist als der Schöpfer des
soziologischen Romans einer der großen Positivisten der modernen
Literatur und als Mystiker ein Vorläufer des heutigen katholischen
Romans. Wenn Reichtum und Gold in seinen Werken eine große
Faszination haben, so zeigt er uns gerade im Gold, das Facino Cane
riechen kann, ein Symbol geistiger Alchemie. Reichtum, der nur
sich selber will, wird von Jesus Christus in Flandern gerichtet, wie
überhaupt alle auf sich selbst bezogenen Kräfte und Energien von
Balzac mit dem Stigma des Lieblosen, Verbindungslosen gezeichnet
werden. Gold bildet im Märchen von den Goldaugen, das Delacroix
gewidmet ist, mit Weiß und Blutrot einen Farbakkord von
metaphysischer Transparenz; so darf man auch in der Comédie
humaine die Hierarchie der Reichtümer nicht verkennen, und wenn
in der gleichen Erzählung der Geldraffer Nucingen in der rue Saint-
Lazare hinter dem Märchenschloß der San-Réale sein Palais führt,

360



so werden doch die beiden Luxushotels durch die geistig-sinnliche
Welt getrennt, in der die Wollust der Marquise durch eine gewaltige

Leidenschaft das Gold der Lust spiritualisiert, durch Blut das
Feuer der Liebe löscht. Das Gold hat für Balzac also ebenso viele
Bedeutungen wie für Goethe: es symbolisiert Sexualität und ewiges
Leben, Geisteskraft und Gewalt, Staats- und Weltkatastrophen.

Schließlich geht es Balzac um die Bildung einer Gesellschaft, in
der sich der Mensch nicht mehr verliert. Die Schlußbetrachtung
des «Vikars von Tours» wirkt heute prophetisch. Der Mensch im
leeren Raum der Gesellschaft verliert die Liebesbeziehung zur
Umwelt. Das Ursprüngliche, sein Wille, Vater zu sein, findet kein Ziel
an einer Familie, die die ganze Welt sein soll, also unwirklich ist.
Die Menschheit verliert an Intensität, was sie an Ausdehnung
gewinnt. Welche Lehre für einen neuen Leser!

In der immensen Konzeption der Comédie humaine verschwindet
kein Mensch in der Masse und keine Masse im All; nicht bloß daß
die meisten Personen in anderen Romanen wiederkehren, sie leben
auch, wenn sie endgültig abgetreten sind, im Unsichtbaren weiter
fort. Balzacs Auge hat sie aus dem Nichts geholt und läßt sie nicht
wieder zurückfallen. Ihre Unsterblichkeit ist gesichert. Die Grenzen
der Objekte verschimmern im Weltraum, wie auf Frenhofers
Meisterwerk die Frau, wie auf Monnets letzten Bildern die Seerosen.
Die Form soll das Uebermaß des Menschen bändigen und das
Ueberschäumende des Göttlichen im Menschen wie einen Glanz
über das Ganze verbreiten. Dies künstlerisch zu bewältigen, ist Balzacs

artistisches Problem, und er löste es, indem er mit der Feder
meditierte und den Geist von dem Werke nicht spekulativ trennt.
In der Kunst die wichtigsten Vorgänge der Erzählung oder Oszillationen

der Seele unauffällig so niederzuschreiben, daß der Leser sie
merkt und doch im Text kaum wiederfinden kann, ist er
unübertrefflich; eben das macht den Leser zum Augen- und Ohrenzeugen
spiritualer Geheimnisse.

So katholisch Balzacs religiöse Formation ist, der Analytiker von
Staat, Kirche und Gesellschaft konnte dem päpstlichen Index nicht
entgehen. Auch die Schöpfer jener neuen Frömmigkeit, die den
häretischen Menschen in effigie auf den Außenwänden der Kathedralen

verdammt und verherrlicht haben, waren dem Wesen nach
häretisch, wie es seit einem Jahrtausend zunächst jede Bewegung
ist, die zum Throne Gottes eigenmächtig vordringt. Wenn in dieser
Auswahl sechs Erzählungen aus der wirklichen Welt stammen und
vier den Etudes philosophiques entnommen sind, so gibt diese
Proportion vielleicht zahlenmäßig, aber nicht qualitativ das
Verhältnis des Realisten Balzac zum Visionär und Mystiker wieder.

361



Hier kann nicht gezählt und nicht gewogen werden, haben doch
nach den Aussagen der Mystiker auf einer einzigen Nadelspitze
Zehntausende Engel Platz. Ihre Stimmen fluten durch die Märchenwelt

der Comédie humaine. Das Auge Balzacs, auf der Statue Ro-
dins, sucht in unendlicher Ferne den Chor, den er beim Schreiben
gehört hat.

Felix Stössingers Essay bildet das Nachwort zu dem Bande Honoré de Balzac,

Meisternovellen, der demnächst in der Manesse-Bibliothek der
Weltliteratur erscheint. Die zehn Erzählungen hat Eva Rechel-Mertens ausgewählt
und neu übertragen.

362


	Zu Balzacs Meisternovellen

