Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Zu Balzacs Meisternovellen

Autor: Stossinger, Felix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758730

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758730
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZU BALZACS MEISTERNOVELLEN

Von Felix Stossinger

Gelegentlich stellen wir uns vor, daf3 hinter den Ideen und Auf-
gaben der Menschheit hilfreiche Genien auf grofle Vollstreckungen
dringen. So imaginieren wir auch einen Genius der Weltliteratur,
der die franzosische Aversion gegen Shakespeare heilen wollte und
Balzac erschuf: eine Herausforderung des guten Geschmacks, der
seit dem 17. Jahrhundert in der descarteschen Analyse, in der aka-
demisch stabilisierten Sprache und in den sozialen Gliederungen
Regelbiicher des Erlaubten besal.

Da Staat, Gesellschaft, Kunst und Religion in der franzosischen
Zivilisation eine unvergleichliche Synthese von antiker Formschon-
heit erreicht hatten, besa3 das vorrevolutiondre Frankreich ein
legitimes Recht darauf, sich zu seiner Bewahrung Shakespeare und
jedes MaBlose der Welttrunkenheit fernzuhalten. In Balzacs grof3ten
Jahren war das Biirgerkonigtum bedacht, die Geniestreiche der
Revolution vergessen zu machen. Die gesellschaftliche Aesthetik
besall keine MalBstdbe fiir ein damonisches Werk; sie tadelte an
einem Dschungel die Fehler eines Géartners. Man fand bei Balzac
Mzngel, die schon bei Shakespeare storten. Seine Romane wirkten
vulgar, ausschweifend, zusammenhangslos, unglaubwiirdig, will-
kiirlich, pathetisch, larmoyant, iiberladen, ungestaltet und vor
allem mal écrits.

Visionire verwandten Geistes, wie Hugo, Barbey d’Aurevilly,
Baudelaire, berauschten sich dagegen am Immensen Balzacs; denn
sie waren Rebellen wie er. Als erster wagte Baudelaire, Balzacs
Fehler seine Qualititen zu nennen. Oder, wie Gide sich spiter aus-
gedriickt hat: «Plus parfait, il ne serait pas si gigantesque.» Wah-
rend noch bis in den Jahren der Dreyfus-Affdre die angeblich reak-
tiondre Gesinnung Balzacs Anlall zu Gegnerschaft bot, hatte schon
der Republikaner Hugo, mit dem Instinkt der GroBe fiir Grofe,
am Sarge Balzacs den Schopfer der Comédie humaine einen Autor
genannt, der zur starken Rasse der Revolutionidre gehorte.

352



Revolutionidr der Substanz nach, konnte Balzac nicht anders, als
die ererbte Welt eng gewordener Formen sprengen; denn dich-
terische Form ist sublimierte Politik, ist Abbild des Gesellschaft-
lichen. Balzac warnte zwar sich selbst und seine Zeit davor, der
Zigellosigkeit Shakespeares zu verfallen — er hatte wahrlich
Grund, sich vor seinen Abgriinden zu fiirchten. Und doch gehort er
unverkennbar Shakespeares Schopferrasse an. Von Taine bis Hof-
mannsthal zwang die Comédie humaine wiederholt ihre Bewun-
derer, den Namen Shakespeare zu nennen. Taine und Hofmannsthal
haben die Vergleiche gewissenhaft abgegrenzt; Curtius zogert, ihn
zu ziehen oder fallen zu lassen. Eines spricht vor allem gegen ihn:
keine Macht im Himmel und auf Erden kann die geschiedenen Sphi-
ren von Vers und Prosa vereinigen. Zwischen dem grof3ten Prosa-
werk und dem grofliten Verswerk ist keine qualitative Gleichung
moglich.

Taine kniipfte aber auch an die Memoiren Saint-Simons an, um
fiir Balzac, der damals noch umstritten war, eine addquate Rang-
ordnung innerhalb der franzosischen Literatur zu bestimmen. Die
Entwicklung hat dieser Zusammenstellung nachtriglich eine grof3e
Berechtigung gegeben; denn Saint-Simon, Balzac, Proust werden
innerhalb der geistigen Familien Frankreichs durch besondere Ver-
wandtschaftsziige verbunden. Und doch schuf nur Balzac ein Werk,
das den Namen der Epopode verdient, und nur dort, wo Epos ist,
denkt man an Balzac.

Der Roman als universale Epopte war der Auftrag der Geniezeit
Napoléons an seinen groBlen Erben. Vorgebildet fand ihn Balzac in
der napoléonischen Epopoe, die als solche vielleicht nur ein einziger
erkannt hat; aber da dieser Eine Heinrich Heine war, geniigt sein
Zeugnis. Schon 1825 bewunderte er das Riesige einer neuen epi-
schen, erlebten Literatur, «wie noch kein Volk und keine Zeit sie
hervorgebracht» hat. «Die Kriegsmemoiren der napoléonischen
Zeit bilden», schreibt er, «einen Sagenkreis, woran die Nachwelt
genug zu denken und zu singen hat und worin, als dessen Mittel-
punkt, das Leben des groBen Kaisers wie ein Riesenbaum empor-
ragt. Die Ségursche Geschichte ist ein Lied, ein franzosisches Volks-
lied, das zu diesem Sagenkreis gehort und in seinem Tone und
Stoffe den epischen Dichtungen aller Zeiten gleicht und gleichsteht.
Ein Heldengedicht... aus dem Boden Frankreichs emporgeschos-
sen, hat . .. die Welt durchzogen, erschreckt und verherrlicht, tanzt
endlich den rasselnden Waffentanz auf den Eisfeldern des Nordens,
und diese brechen ein, und die Schne des Feuers und der Freiheit
gehen zugrunde durch Kilte und Sklaven.» Und dieses Buch,
schreibt Heine weiter, und es gilt fiir alle Teile des napoléonischen

23 353



Epos, «ist ein Ozean, eine Odysee und Ilias, eine Ossiansche Elegie,
ein Volkslied, ein Seufzer des ganzen franzdsischen Volks!»

Wie ahnungsvoll und wunderbar geben diese Worte iiber das
Epos, das Balzac vorausging, wieder, was die Leser im Sagenkreis
der Comédie humaine finden! Wie wenig wird man der Grofle Bal-
zacs gerecht, wenn man sein beriihmtes Wort, das er an den Sockel
einer Napoléon-Statuette heftete: «Was er mit dem Degen begann,
werde ich mit der Feder vollenden», auf die Leidenschaften der
Macht, des Willens, des Ehrgeizes bezieht. Napoléonisch ist ja der
Gedanke selbst, dall nur die Feder vollenden kann, was die Gewalt
beginnen mulfite. Das Balzacsche Epos als Transfiguration des napo-
léonischen hat meines Wissens nur Albert Thibaudet im Geiste
Heines gelesen. Er legte das Ohr an die Comédie humaine und
schliefit erschiittert eine Balzac-Studie mit dem Wort: «C’est la
Grande Armée qui passe.»

Balzac gehort als Genius zum Sagenkreise Napoléons, dessen
Mythos er mitgeschaffen hat. Im Gleichnis der Revolution hat Balzac
die Funktion Carnots. Er gebietet im Roman die Levée en masse.
Tausende folgen ihm. Stinde, Berufe, Gesellschaftskasten, Leiden-
schaften, Laster und Gnaden macht er romanfahig. Wie durch Na-
poléon alles zur Nation gehort, gehort durch Balzac alles zum
Roman. Und wie wenig ist im 19. Jahrhundert dazu gekommen!
2472 fiktive Personen vermischen sich mit Hunderten historischen,
bilden eine Gesellschaft, iiber die Balzac den Stab bricht; erhalten
den Auftrag zu einer neuen Gesellschaftsbildung, durch den sich
Balzac auch in die Reihe der groBen Gesellschaftsingenieure und
-visiondre reiht, zu den Propheten und Pipsten, zu den Erfindern
und Triumern, Soziologen und Mystikern, in einem Europa, das
fiir ihn keine Grenzen mehr hat.

Aber auch die idlteste und groBte Epopoe Frankreichs ist in Balzac
nach langer Erstarrung wieder erstanden und von ihm zum zwei-
tenmal geschrieben worden: jenes Epos, das mit Zehntausenden
Gesichtern und Gesichten auf die Portale, Bogenfelder, Strebe-
pfeiler, Wassertraufen der Kathedralen von Besessenen in Stein
geschlagen wurde. Auch dieser Gesang im Feuerofen unseres Pur-
gatoriums stellt eine Gesellschaft dar, die in einer sozialen und
religiosen Krise stand; auch dieser Roman wandte sich mit dem
Genie seiner realistisch erzihlten Visionen an eine zersplitterte
Welt, an die Massen der neuen Stidte, der iiberfiillten Heeres- und
PilgerstraBBen in den Kreuzziigen, die Asien nach Frankreich hin-
einzogen und jene Synthese vorbereiteten, von der Balzac selber
stammt, an die feudalen Klassen und an das analphabetische Prole-
tariat, das nur eine Bildersprache aus Stein verstehen konnte.

354



Auch in dieser gottlich-menschlichen Komodie, dem Urbild aller
spateren, verschlingen sich Pflanzen, Tiere, Menschen, Chimiren,
Damonen, Genien, Engel, Gotter, Himmel und Holle, Sonnen und
Sterne zu einem Epos menschlicher Leiden und Leidenschaften
unserer verponten und unserer begnadeten Natur. Auch dieses
Epos ist krall und ziigellos geschrieben; es hilt in seinen steinernen
Falten Ueberraschungen, Unziichtigkeiten, Selbstdarstellungen der
Steinmetzer, heimliche Bekenntnisse verborgen; es ist schamlos,
verderbt, engelhaft zartlich, und seine Menschen haben starre
Blicke, als ob sie eben aus dem Paradies oder der Holle vertrieben
worden wiren. Aber der Glaube an das Absolute triumphiert, und
wenn man durch die Pforten dieser Romane, die an die Aullen-
wande der Kathedralen angeschlagen sind, hindurchgeht, steht man
im Heiligtum.

Das sind also die Schopferkategorien, zu denen Honoré de Balzac,
Sohn armer Leute aus der Touraine, gehort: zur gotischen und zur
barocken Revolution; zu Moissac und zu Shakespeare; zu Colbert,
Napoléon und Proudhon. Keine Art der GroBle gibt es, heille sie
Dante, Michelangelo oder Beethoven, mit der Balzac nicht einen
Zug gemeint hat; wie es auch keinen Menschen geben konnte, in
dem sein Zweites Gesicht nicht den Teufel oder den Engel gewahrt,
das heif3t das Unsterbliche.

II

Die Comédie humaine soll als ein Ganzes gelesen werden, so, als
ob die 113 Titel der Romane, Novellen, analytischen Studien und
Entwiirfe nur Kapiteliiberschriften waren. Aber dieses Ganze ist
so grof3, daB3 niemand, wie bei Heraklit, zweimal in denselben Fluf}
steigen kann; immer ist der Flull oder der Mensch ein anderer ge-
worden. Wo immer wir sie aufschlagen, werden wir vom Gefille
der Ereignisse und Ideen in den Weltraum des Erzihlers zauberhaft
hineingezogen, gleiten dahin auf einem Strom von Triaumen. Trotz
aller realistischen Darstellung und der Bindung der Erzdhlung an
Jahre und Daten ist es die Transfiguration einer wirklichen Welt in
eine geschaute: denn dieses Paris ist ebenso reiner Balzac, wie das
Italien Shakespeares reiner Shakespeare ist. Die Geschehnisse
dieser Innenwelt bilden eine dritte Natur innerhalb der zweiten,
gesellschaftlichen Natur, die Balzac selbst als eine Natur in der
Natur bezeichnete. Wie in einem Staat im Staate ist hier alles vor-

355



handen zur Erhaltung und Reproduktion des Lebens, und nichts
spricht dagegen, daf} sich diese erfundene Welt nicht Jahrzehnte
und Jahrhunderte, viele Tausendundeine Nichte erhalten, die Be-
volkerung sich nicht auf Zehn- oder Hunderttausende Seelen ver-
mehren konnte. Denn dieser Innenraum hat weder mef3bare Gren-
zen noch zihlbare Zeiten; alles ist fiktiv, und auch das, was Balzac
fiir einen untilgbaren Fehler seines Werkes hielt, das Durchein-
ander der Lebenszeiten der Figuren, die in der Folge des Gesamt-
werks antichronologisch auftreten — zuerst in spdteren, nachher in
jingeren Jahren —, wirkt als eine unvorhergesehene magische
Verwirrung der Zeiten, die labyrinthisch und kontrapunktisch
gegen- und durcheinanderfluten.

Jede Auswahl aus der Comédie humaine gibt das Wunder ihrer
Einheit und den Zauber ihrer Fiille preis, den Moment, in dem die
Quantitit in die Qualitat umschligt. Aber da Auswahlen getroffen
werden miissen, wollen wir priifen, ob im Einzelnen das Ganze ent-
halten ist, wollen wir versuchen, aus zehn Teilstiicken das Genie
Balzacs zu rekonstruieren. Was wiilten wir von ihm, wenn nichts
als diese zehn Erzihlungen iibriggeblieben wiren, auBBerdem ge-
wisse Erinnerungen an sein Werk und die Anldsse zum Milver-
standnis seiner pensée?

Auch die Auswahl stellt uns in einen Weltteil, der durch den
Reichtum seiner Provinzen Bewunderung erregt. Hier ist Europa
und dahinter der Orient, «der die schweren Augen aufschldgt mit-
ten im schlaflosen Paris» des Middchens mit den Goldaugen (Hof-
mannsthal). Die Menschen sprechen franzosisch (oder die Sprache
der Uebersetzung), aber in ihren Gesten, Mienen, Physiognomien,
ihrem Humor, ihrer Tragik, ihren Leidenschaften und Absichten
klingen ihre eigenen Sprachen mit. Lander, Volker und Zeiten
haben fiir den Erzihler keine Geheimnisse, da er sie selber erfindet.
Ereignissen und Menschen gibt er Hintergriinde, die das Unerklar-
liche ins Wunderbare vergrofern. Italiener, Spanier, Niederldnder,
Engliander sind es so durchaus, und doch fiihren sie ihr portables
Vaterland mit seiner Geschichte, seinen Kulturen, seinem Sozialen
nach Paris, durch dessen Zentrum, es ist Balzacs Geist, alle Orte
und Zeiten kommunizieren. Ueberhaupt, die Zeiten! wie ist vom
15. bis zum 19. Jahrhundert dieser zehn Stiicke nicht nur Stoff und
Mensch, sondern sogar die Natur in einem Zeitkolorit gesehen, so
daB3 zum Beispiel auch das Meer, das die Barke Christi in Flandern
tragt und verschlingt, durch seinen Firnis an Gemailde alter Maler
erinnert! Auch wenn die Erzidhlung historisch fixiert ist — und sei
es nur in der Vergangenheit, die fiir Balzac noch kaum Geschichte
geworden ist, da ihre Zeugen in der gleichen Gasse wohnten —,

356



iiberrascht sie durch die Kraft des Erzihlers, der das Geschehene
wie ein Wunder berichtet, aus der Anekdote eine Sage macht, aus
der Zeitgeschichte ein Mirchen. Die Strafen von Paris sind ein
Winkel von Bagdad, und die Menschen treten aus ihren Hiusern
wie aus Bazaren hervor. Franzosen und Pariser gehoren verschie-
denen Nationen an, und die Pariser bilden eine gens balzacienne,
die es niemals gab, nur daf} wir sie heute noch auf den ersten Blick
in Pariser Gassen, Theatern, Hiusern, Bistros, Wechselstuben er-
kennen, so leibhaft sehen, ja, sprechen, wie der Kassierer mit dem
Teufel in Melmoths Bekehrung.

Ja, diese Teufel Balzacs — gewil} leben sie auch von E. Th. A.
Hoffmanns Gnaden; aber Wirklichkeit und Vision Balzacs sind ja
doch iiberall mit Erinnerungen an verschlungene Bibliotheken aus-
staffiert. An Hoffmann erinnern wir uns in «Sarrasine», im «Unbe-
kannten Meisterwerk», wiahrend des Traumes in der flandrischen
Legende, die auch die Traumtechnik Jean Pauls rezipiert. Wir be-
gegnen Jakob Bohme und dem buchgelehrten deutschen Damono-
logen, der, anders als Balzac, zwar Bohme intus hat, aber doch nicht
die Damonen sieht, die in jeder Schreiberseele hausen; wir be-
merken auch, daf3 Balzac das Repertoire der Kunststiicke Mephistos
um neue Zaubereien erweitert hat — aber wo ist Faust?

Balzac ist selber Faust, und daher fehlt neben seinen Teufeln der
Sucher des Unendlichen, der sich dem Teufel verschriebe. Balzac
fiirchtet die zerstéorende Wirkung der schwarzen Magie; er sucht
die lichte. Berauscht von echter Machtgier, miB3traut er der Macht
des Teufels. Er weil}, sie fiihrt nicht ins Absolute, sondern fernt,
entfernt es. Die faustische Alternative ist eine grausame Illusion;
es gibt kein Alles oder Nichts, denn das teuflische Alles ist das
Nichts. Nicht Faust bedarf der Bekehrung, sondern der Teufel. Sein
Pakt ist wertlos wie ein Borsenpapier, wertloser als ein Rausch von
zwolf Liebesndchten, auch wenn die Hurerei keine Vaterschaften
zeitigt.

Vaterschaft — welche Idee gehort einem Dichter so ganz allein,
wie diese Balzac! Sein «Pére Goriot», ein Christ de la Paternité, ist
das Sinnbild jeglicher Vaterschaft, das heillit des Schaffens, des
Zeugungs- und Schopferwillens, der dynamischen Energie, der
imitatio dei, die an dem Geschaffenen schliefllich scheitert, weil die
Schopfung nur Gottes ist. Als Hohepriester der Vaterschaft ver-
dammt Balzac les Célibataires, ein Zyklus, dem die einleitende Er-
zdhlung des «Vikars von Tours» entnommen ist. Wer Vaterdienst an
einem Werke leistet wie Abbé Troubert — der furchtbare Gegner
des Abbé Birotteau, der nur an sich selber denkt —, wird nicht in
der Altjiingferlichkeit von Mademoiselle Gamard boshaft verrun-

357



zeln. Aber wenn dieses Werk, die Kirche, keine groBen Aufopfe-
rungen mehr fordert, kein gottliches Ausmall mehr besitzt,
schrumpft Hildebrand, einer der groBten Pipste (Gregor VIL), zu
einem dunklen Intriganten herab, wie es der Bischof von Troyes ist.
Die Ziellosigkeit des Junggesellen ist eine Versiindigung an der
Schopfung, am Schaffensprinzip. Die Unfruchtbarkeit degradiert
das Geschopf zum Spiel perverser Launen. Warum wirkt die betiu-
bende Liebe Sarrasines zu einer Frau, die sich als Katrast entpuppt,
so erschiitternd? Nicht bloB3, weil sie den Betrug des schonsten
Scheins entlarvt, sondern weil sie ein Liebesspiel, das zur Sterilitat
verdammt wire, gar nicht wiinschen kann. Und doch diirfte man
gerade bei Balzac, Vater Tausender Phantasiemenschen, die Vater-
idee nicht auf biologische Fortpflanzung beschrinken. In jedem
Schopferakt wiederholt sich das Vaterprinzip. Das Bild, das Fren-
hofer als imitatio naturale vollenden will, ruft ihn an als Vater,
Liebhaber, Gott. Im Werk wird das Geschopf zur autonomen Schop-
fung; Sohnschaft und Vaterschaft sind nicht mehr zu trennen.
Frenhofer hat als Maler keinen Menschenblick fiir Poussins Ge-
liebte Gillette; sein Mangel an Liebe entwiirdigt den Menschen zum
Stoff, zum Modell, Vorwand der Schopfung. Aber wahres Schaffen
hat immer ein gottliches Ziel; es ist um der zu schaffenden Dinge
willen da, kein Selbstzweck. Die Monomanie des Schaffenstriebes
entheiligt ihn. Wenn das Ziel alles ist, wie fiir Troubert die Stel-
lung, fiir Frenhofer das Werk, fiir Facino Cane das Gold, fiir El Ver-
dugo die Ehre, fiir Sarrasine die Leidenschaft, fiir Henri de Marsay
das Spiel mit der Wollust — zieht sich die Liebe Gottes von diesen
Kimpfen der Selbstsucht und des Trotzes zuriick. Balzac, das
Genie des Willens, der Energie, der Kraft, des Schaffens, warnt vor
dem Diamon, der uns alles anbietet, aber nichts 146t, auch nicht
das Grenzenlose des Gebets, wenn wir unsere Naivitat und unseren
Glauben einmal verloren haben.

Das Schaffen ist fiir Balzac keine autonome Macht, sondern ein
Zeugnis des Glaubens und der Gottlichkeit. Es ist kein Prinzip,
sondern eine Funktion des Menschen; wo mehr Schaffen, mehr
Schopfung ist, ist mehr Mensch, mehr Genie, mehr Gott. Balzac
liebt als echter Franzose das Schaffen, aber die Arbeit nur als ihren
Mechanismus; denn wenn es auch kein Schaffen ohne Arbeit gibt,
gibt es nur allzu viele Arbeit ohne Schopfung. Balzacs Ideal ist
Grolle, das Menschentum in seinen reinsten Intentionen und in
seiner stirksten Intensitit. Grof3 ist der Mensch, der sich opfert, der
dient, der gibt. Die beriihmten Ehrgeizlinge, die Napoléoniden der
Comédie humaine, sind Karikaturen falscher, selbstsiichtiger
Grofle; ich glaube nicht, daB3 ein einziger von ihnen Grofle im

358



Sinne Balzacs erreicht. Wahre Grofe sucht Balzac unter den Ar-
men, zwischen die sich mit unendlicher Hoheit Jesus im Vorder-
schiffe niederldf3t. Wie konnte man nur glauben machen, dal3 Balzac,
der so viele Male die Armen als die briiderlichen, naiven, schaffen-
den und sich miihenden Menschen liebt, der Dichter der Reichen
sei. Die Grof3e der Armen grenzt nie, wie die der Willensmenschen,
an das Satanische. Ist nicht der Goldsucher Facino Cane erst als
armer, blinder Musiker grof3, da seine michtige despotische Er-
scheinung nur noch den Léwen verbirgt, dessen Wildheit sich nutz-
los zerbrach! Aber auch die Bauern und Soldaten haben unbe-
rithrte, unbefleckte Seelen, weil sie dienend groflen Impulsen folgen.

Gewil liegt schopferische Grofle bei den grolen Impulsen. Daher
Balzacs Bewunderung fiir Kiinstler, Staatsminner, Papste, aber
auch fiir die groBBen Verbrecher der Geschichte und der Politik,
deren Wirken gewisse Zeiten und Ziele nicht entbehren konnen.
Grol} ist, wer grofle Aufgaben stellt oder erfiillt. Nichts war Balzac
mehr zuwider als die Herrschaft der MittelmaBigkeit, als Demo-
kratie durch Mediokratie. In den Frauen, in der Liebe, in der Wol-
lust, die keine Scham und keine Riicksicht kennt, vergottert Balzac
die Naturkraft, die nur noch als ein fremder Gast in der modernen
Welt erscheint und an ihr zugrunde geht.

Das ist in dem Urteil iiber unsere Gesellschaft ausgesprochen, das
sich in dem magischen Mirchen vom Midchen mit den Goldaugen
verkleidet. In ihm stellt Balzac sich selbst dar, seine Liebesfdhig-
keit, seine exotische Fremdheit in der biirgerlichen, nachrevolutio-
niaren Gesellschaft. Man hat das lange Vorspiel dieser Erziahlung
getadelt, dessen Umfang in den Proportionen des Gesamtwerks ge-
schrieben wurde. Das deprimierende Grau einer miiden, genielosen
Welt, die auf mehreren Hoéllenetagen das Gebdude einer nur noch
in Ausnahmemenschen lustfihigen Ausbeuterwelt tragt, bildet den
diisteren Hintergrund zur Tragddie der Paquita Valdés. Balzac hat
ihr seine gelben Tigeraugen gegeben, das lebendige Gold, das in
seinem Blicke schimmerte. Das gerundete Liebesgemach mit der
weill leuchtenden Kaschmirdecke, der roten Stoffbespannung, der
schwarzen Fassung war das Boudoir Balzacs in der rue Cassini, das
er fiir eine neue Liebschaft, die Contessa Guidoboni-Visconti, Eng-
linderin von Geburt wie die Geschwister der Erzdhlung, einge-
richtet hatte. '

Um das Wunder der Liebe in Paris wahrscheinlich zu machen,
fiihrt Balzac Motive aus «Tausendundeiner Nacht» ein, vermischt
Menschen aus Spanien und Westindien, Georgien, England und
Frankreich zu einer Orgie der Leidenschaften, die an ihren Wider-
natiirlichkeiten zugrunde gehen muf}. Wenn der Leser es auch be-

359



dauern konnte, wie fliichtig und schnell Balzac den Konflikt 16st,
so findet er doch gerade hier einen «Fehler», der Wesentliches aus-
driickt; da3 ndmlich Henri de Marsay zwar alles besitzt, ein so
aulBerordentliches Geschopf wie Paquita zu bezaubern, nur nicht
das Herz, an ihm zugrunde zu gehen. In der midchenhaften Schon-
heit des Helden und in der Leidenschaft der eigenen Schwester
fiir Paquita schimmert das Satanische durch, die Hypostasie der
Unfruchtbarkeit.

Der Orient ist im Mé&rchen des Midchens mit den Goldaugen
keine bloBe Erzahlungsform. Balzac liebte Asien als die geistige
Heimat der Urkrifte Europas, als die iippigste Erscheinungsform
der menschlichen Schopferkraft. Es besteht eine franzosisch-asia-
tische Affinitat, und sie ist das geheime Zeugnis des Damonischen,
aus dem die franzosische Zivilisation ihre Formkraft gewinnt. Der
franzosische Hellenismus reicht weit bis nach Indien hinein. Be-
dauerte Napoléon nicht, zu spit gekommen zu sein, um sich als
asiatischer Herrscher zum Gott ausrufen zu lassen? Auch als Asiate
ist Balzac ein Geschopf dieser Geniezeit. Die Synthese Asiens mit
dem franzosischen Esprit, «dem funkelndsten und schirfsten aller
geistigen Instrumente», ist also kein blofler Einfall Balzacs, passend
zum Stil der Erzdhlung. Er erwartet davon eine Vertausend-
fachung der Krifte, und da er in diesem Zusammenhang nur von
der Macht spricht, mufl man auch zu der Stelle zuriickblattern, wo
er den Parisern orientalische Schonheit und Meditation wiinscht
und den Zauber der Pariserinnen damit erklart, dafl wenigstens sie
noch immer wie begnadete Volkerschaften des Orients leben.

Der Kiinstler Balzac erstickt in seinen schwelgerischen Triu-
men nie die groBe Stimme des Moralisten, des Gesellschaftsbild-
ners und des Metaphysikers. Balzac ist als der Schopfer des soziolo-
gischen Romans einer der groflen Positivisten der modernen Lite-
ratur und als Mystiker ein Vorldufer des heutigen katholischen
Romans. Wenn Reichtum und Gold in seinen Werken eine grofle
Faszination haben, so zeigt er uns gerade im Gold, das Facino Cane
riechen kann, ein Symbol geistiger Alchemie. Reichtum, der nur
sich selber will, wird von Jesus Christus in Flandern gerichtet, wie
iiberhaupt alle auf sich selbst bezogenen Krafte und Energien von
Balzac mit dem Stigma des Lieblosen, Verbindungslosen gezeichnet
werden. Gold bildet im Mirchen von den Goldaugen, das Delacroix
gewidmet ist, mit Weill und Blutrot einen Farbakkord von meta-
physischer Transparenz; so darf man auch in.der Comédie hu-
maine die Hierarchie der Reichtiimer nicht verkennen, und wenn
in der gleichen Erzihlung der Geldraffer Nucingen in der rue Saint-
Lazare hinter dem Mirchenschlofl der San-Réale sein Palais fiihrt,

360



so werden doch die beiden Luxushotels durch die geistig-sinnliche
Welt getrennt, in der die Wollust der Marquise durch eine gewal-
tige Leidenschaft das Gold der Lust spiritualisiert, durch Blut das
Feuer der Liebe l6scht. Das Gold hat fiir Balzac also ebenso viele
Bedeutungen wie fiir Goethe: es symbolisiert Sexualitit und ewiges
Leben, Geisteskraft und Gewalt, Staats- und Weltkatastrophen.

SchlieBlich geht es Balzac um die Bildung einer Gesellschaft, in
der sich der Mensch nicht mehr verliert. Die Schluf3betrachtung
des «Vikars von Tours» wirkt heute prophetisch. Der Mensch im
leeren Raum der Gesellschaft verliert die Liebesbeziehung zur Um-
welt. Das Urspriingliche, sein Wille, Vater zu sein, findet kein Ziel
an einer Familie, die die ganze Welt sein soll, also unwirklich ist.
Die Menschheit verliert an Intensitit, was sie an Ausdehnung ge-
winnt. Welche Lehre fiir einen neuen Leser! ‘

In der immensen Konzeption der Comédie humaine verschwindet
kein Mensch in der Masse und keine Masse im All; nicht blo3 daf3
die meisten Personen in anderen Romanen wiederkehren, sie leben
auch, wenn sie endgiiltig abgetreten sind, im Unsichtbaren weiter
fort. Balzacs Auge hat sie aus dem Nichts geholt und 143t sie nicht
wieder zuriickfallen. Ihre Unsterblichkeit ist gesichert. Die Grenzen
der Objekte verschimmern im Weltraum, wie auf Frenhofers Mei-
sterwerk die Frau, wie auf Monnets letzten Bildern die Seerosen.
Die Form soll das Uebermall des Menschen bindigen und das
Ueberschiumende des Gottlichen im Menschen wie einen Glanz
iiber das Ganze verbreiten. Dies kiinstlerisch zu bewaltigen, ist Bal-
zacs artistisches Problem, und er loste es, indem er mit der Feder
meditierte und den Geist von dem Werke nicht spekulativ trennt.
In der Kunst die wichtigsten Vorgange der Erzdhlung oder Oszilla-
tionen der Seele unauffallig so niederzuschreiben, dafl der Leser sie
merkt und doch im Text kaum wiederfinden kann, ist er uniiber-
trefflich; eben das macht den Leser zum Augen- und Ohrenzeugen
spiritualer Geheimnisse.

So katholisch Balzacs religiose Formation ist, der Analytiker von
Staat, Kirche und Gesellschaft konnte dem papstlichen Index nicht
entgehen. Auch die Schopfer jener neuen Frommigkeit, die den
hiretischen Menschen in effigie auf den Auflenwinden der Kathe-
dralen verdammt und verherrlicht haben, waren dem Wesen nach
hiretisch, wie es seit einem Jahrtausend zunichst jede Bewegung
ist, die zum Throne Gottes eigenmichtig vordringt. Wenn in dieser
Auswahl sechs Erzihlungen aus der wirklichen Welt stammen und
vier den Etudes philosophiques entnommen sind, so gibt diese Pro-
portion vielleicht zahlenmifBig, aber nicht qualitativ das Ver-
hiltnis des Realisten Balzac zum Visiondr und Mystiker wieder.

361



Hier kann nicht gezidhlt und nicht gewogen werden, haben doch
nach den Aussagen der Mystiker auf einer einzigen Nadelspitze
Zehntausende Engel Platz. Ihre Stimmen fluten durch die Mirchen-
welt der Comédie humaine. Das Auge Balzacs, auf der Statue Ro-
dins, sucht in unendlicher Ferne den Chor, den er beim Schreiben
gehort hat.

Felix Stossingers Essay bildet das Nachwort zu dem Bande Honoré de Bal-
zac, Meisternovellen, der demnichst in der Manesse-Bibliothek der Welt-

literatur erscheint. Die zehn Erzahlungen hat Eva Rechel-Mertens ausgewahlt
und neu iibertragen.

362



	Zu Balzacs Meisternovellen

