Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Martin Buber und der Weg des Menschen in unserer Zeit
Autor: Hack, Bertold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758727

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARTIN BUBER UND DER WEG DES MENSCHEN IN UNSERER ZEIT
Von Bertold Hack

Der Kozker Rabbi spricht: «Alles in der Welt kann man nach-
machen, nur die Wahrheit nicht. Denn eine nachgemachte Wahr-
heit ist keine Wahrheit mehr.» Erzihlungen der Chassidim

Am 27. September dieses Jahres wird zum drittenmal der Friedenspreis des
deutschen Buchhandels verliehen. Nach Albert Schweitzer und Romano Guar-
dini hat der Stiftungsrat in diesem Jahr Martin Buber den Preis zuerkannt.
Was diese drei Namen miteinander verbindet, ist mehr als das Wirken im
Dienste des Friedens, das jeder in seiner Weise vollbracht hat. Es ist die Einheit
von Lehre und Tun, die das Lebenswerk der Friedenspreistriger erfiillt; in
diesem Geiste finden sie sich zusammen, so sehr sich ihr Werk unterscheiden
mag, und vielleicht verleiht eben diese gelebte Wahrheit ihrem literarischen
Schaffen Bedeutsamkeit im letzten und hochsten Sinne.

Martin Buber wurde am 8. Februar 1878 in Wien geboren. Von seinem 3. bis
14. Lebensjahr lebte er im Hause seines Groflvaters Salomon Buber, eines
groflen Handelsherrn und zugleich bedeutenden jiidischen Gelehrten, in Lem-
berg. Hier empfing er eine griindliche Ausbildung in der Kenntnis der Bibel,
des judischen Schrifttums und der hebriischen Sprache; hier begegnete er
auch zum erstenmal dem Chassidismus. Buber besuchte das polnische Gym-
nasium in Lemberg. Sein Studium begann er im Herbst 1896 an der philoso-
phischen Fakultdt der Universitdat Wien; spater horte er in Leipzig, Ziirich und
Berlin. Die Berliner Jahre brachten ihn in enge Beriihrung mit dem Zionis-
mus, mit Theodor Herzl und Gustav Landauer. Nach Beendigung seines Stu-
diums zog sich Buber 1904 zuriick und widmete seine Studien vor allem dem
Chassidismus. 1905/06 lebte er in Florenz, 1906/07 in Hermsdorf in der Mark
und danach in Berlin-Zehlendorf, wo er Simmel und Moritz Heimann nahe-
stand. Spater iibersiedelte Buber nach Heppenheim a. d. Bergstrale. Er lehrte
am jiidischen Lehrhaus in Frankfurt am Main, an der dortigen Universitdt und
in freien Lehrgruppen in Deutschland, der Schweiz und Holland. 1938 verlief3
Buber Deutschland und folgte einem Rufe an die Universitdt Jerusalem, wo
er noch heute titig ist. Die Stadt Hamburg verliech Martin Buber 1952 den
Hansischen Goethepreis.

Martin Bubers Werk ist vielfaltig und umfangreich. Sucht man nach dem
zentralen Gedanken, zu dem die verschiedenen Aeullerungen immer wieder
hinfiihren, so findet man die Sorge um den Weg des Menschen. Zuvor und vor
allem der Weg des Menschen zu Gott, dann der Weg des Menschen zum
Menschen und der Weg der Menschen zueinander im geschichtlichen und
sozialen Raum. Bubers Werk fiihrt von den verschiedensten Ausgangspunkten
zu dieser Frage nach dem Weg, dem verlorenen, verworrenen, ebenso leiden-
schaftlich oft gesuchten wie verfehlten Weg, den der Mensch zu gehen hat.
Diese Wegweisung, so konnte man fragen, ist also eine Erneuerung religioser
Ethik? Buber aber verlangt mehr: eine Erneuerung aller menschlichen Be-
ziehungen, eine Wandlung des Menschen selbst. Dies und nichts anderes kann
uns helfen.

In diesen Tagen erscheint als Insel-Buch eine kleine Schrift Bubers, die
Einsichten heif3t. Buber hat diese Sammlung von kleineren Abschnitten aus
seinen Werken selbst zusammengestellt, und gerade in dieser Kiirze bietet sie
wohl den leichtesten Zugang zu den verschiedenen geistigen Regionen, von
denen aus nach dem Weg des Menschen gefragt wird. Was hier als zusammen-

297



gefaBte «Einsicht» geboten wird, ist in den anderen Schriften aus den Griin-
den heraus entwickelt und in den Folgerungen dargetan. Von diesen Schriften
wollen wir jene in Kiirze betrachten, die uns zum Eindringen in die geistige
Welt Bubers unerlaBlich scheinen.

Die Erzihlungen der Chassidim haben vor fast 30 Jahren Bubers Namen
weithin bekannt gemacht. Auch wenn man den glaubensgeschichtlichen Hinter-
grund nicht kennt, kann man diese kurzen Legenden nicht lesen, ohne bewegt
zu sein. Nur ein Beispiel sei zitiert:

Ein gelehrter und kargherziger Mann redete Rabbi Abraham von Stretyn
an: «Es heif3t, Thr gdbet den Leuten heimliche Heilmittel und Eure Mittel seien
wirksam. Gebt mir denn eins, um Furcht Gottes zu erlangen!s»

«Fiir Furcht Gottes», sagte Rabbi Abraham, «weil} ich bei mir kein Mittel.
Aber wenn Ihr wollt, konnt Ihr eins fiir Liebe Gottes erhalten.»

«Das ist mir noch erwiinschter», rief jener, «gebt es nur her!s

«Das Mittel», antwortete der Zaddik, «ist Liebe zu den Menschen.»

Aus der Verborgenheit, ja der Vergessenheit hat Martin Buber in den
chassidischen Erzdhlungen wesentliche Zeugnisse der Weisheit und religiosen
Machtigkeit tberliefert. Mehr als 40 Jahre seines Lebens beschiftigten ihn
diese Anekdoten und Legenden, die wir gliicklicherweise in einer definitiven
Ausgabe besitzen (Manesse-Bibliothek).

Schon hier horen wir von dem «Seher von Lubliny, Rabbi Jaakob Jizchak.
Als tragende Gestalt begegnet er uns in Gog und Magog, einer historisch
treuen Chronik, in der man eine einzige, groBartige «chassidische Erzdhlung»
sehen kann (Verlag Lambert Schneider). Der Seher, von Gesichten begnadet
und bedrangt, versucht durch Magie Napoleon zum «Gog des Landes Magog»
zu machen, auf dessen Kriege nach der Ueberlieferung des Alten Testaments
das Kommen des Messias folgen soll. Sein Schiiler, spater sein Gegenspieler,
aber fragt den Meister: «Was ist es mit diesem Gog? Es kann ihn doch da
draullen nur geben, weil es ihn da drinnen gibt (er zeigte auf seine eigene
Brust). Die Finsternis, aus der er geschopft ist, brauchte nirgendwo anders
hergenommen zu werden als aus unserem trédgen und tiickischen Herzen.» Die
Frage, ob der Mensch durch dullere Gebirden oder durch innere Wandlung
die Erlosung und den Frieden gewinnen kann, ist hier gestellt auf Leben und
Tod — ein tragischer Konflikt, der mit dem Untergang aller, der Wagenden
und der Warnenden, endete. — Viele Gedanken aus diesem Werk werden wir
im Herzen behalten, wie etwa die Worte des Sehers in seiner «Predigt von
Gog»: «Und so wiitig auch die Finsternis iiberschwillt, nie gelingt es ihr, den
Samen des Lichts zu ersticken. Immer neu wird das Licht geboren. Aber
immer wieder verzehrt es sich und erlischt. Es erlischt, aber sein Leben
geht in die Kraft ein, aus der je und je der Same des Lichts erwacht. Und die
Kraft wachst. Sie ist wund und weh von all dem Verloschen der Lichter, aber
sie wird starker und starker.»

Die chassidische Botschaft (Verlag Lambert Schneider) falit das Entschei-
dende an dieser religiosen Bewegung zusammen. Der Chassidismus will dem
Menschen nicht die Welt entritseln, sondern «ihn ausriisten, aus der Kraft des
Geheimnisses zu lebens. Er will nicht dem Menschen Gottes Wesen erklaren,
sondern ihm «den Weg weisen, auf dem ihm Gott begegnet». Er strebt die
Heilung des «erkrankten Zusammenhangs zwischen Himmel und Erde» an. Er
macht den Menschen verantwortlich fiir das Schicksal Gottes in der Welt.
«Von oberstem Belang ist dem Chassidismus nicht, was von je war, sondern
was je und je geschieht; und hinwieder nicht, was dem Menschen widerfahrt,
sondern was er tut; und nicht das Auflerordentliche, das er tut, sondern das

298



Gewohnliche; und noch mehr als was er tut, wie er es tut. Unter allen Bewe-
gungen seiner Art hat wohl keine so wie der Chassidismus das unendliche
Ethos des Augenblicks verkiindet. Dieses Buch ist mehr als die Darstellung
einer jiidischen Glaubenslehre; es ist eines der wesentlichen religiosen Biicher
unserer Tage, wichtig gerade in kritischer Weltstunde, eines der entscheiden-
den zugleich, weil es Dinge aus den Urgriinden des Glaubens hervorholt, die
dem «modernen» Menschen nicht mehr bewuflt sind. Darin liegt seine iiber-
zeugende Kraft. .

Die Beziehungen zwischen Religion und Philosophie hat Martin Buber in
einem Buch erldutert, in dem er sich mit modernen Denkern wie Nietzsche,
Bergson, Heidegger, Sartre und C. G.Jung auseinandersetzt. Er nennt dieses
Buch Gottesfinsternis (Manesse-Verlag) und schrieb es gegen die AnmafBung,
mit der heute die religiose Wirklichkeit beurteilt wird. Aber es ist nicht nur
ein kritisches, analysierendes Buch, sondern ein vorausblickendes: «Es geht
etwas in den Tiefen vor sich, das noch keines Namens bedarf; morgen schon
kann es geschehen, dal ihm von den Hohen zugewinkt wird, iiber die Kopfe
der irdischen Archonten hinweg. Die Finsternis des Gotteslichtes ist kein Ver-
loschen; morgen schon kann das Dazwischengetretene gewichen sein.»

Die nichste Gruppe bilden die philosophischen Schriften, wieder eine an-
dere Art der Wegweisung. Das Problem des Menschen (Verlag Lambert
Schneider) fiihrt am besten in diesen Gedankenkreis. In der Darstellung von
Augustin, Pascal und Kierkegaard, in der Auseinandersetzung mit Scheler
und Heidegger kommt Bubers Lehre vom dialogischen Charakter des Lebens,
die seine philosophischen Werke bestimmt, zum Ausdruck: «Nicht durch ein
Verhiltnis zu einem Selbst, sondern nur durch ein Verhéiltnis zu einem an-
deren Selbst kann der Mensch ganz werden.» Oder, wie es an anderer Stelle
vom «Urphdnomen» der Offenbarung heiflt: «Es ist dies, dal der Mensch aus
dem Moment der hochsten Begegnung nicht als der gleiche hervorgeht, als der
er in ihn eingetreten ist... Es geschieht da etwas am Menschen. Das ist zu-
weilen wie ein Anhauch, zuweilen wie ein Ringkampf, gleichviel: es geschieht.»
Das philosophische Prinzip des Dialogischen spricht auch aus den berithmten
Reden iiber Erziehung (demnichst bei Lambert Schneider). Die Frage, wohin
Erziehung fiihren soll, trifft auf den Begriff der Bildung; aber es geniigt nicht,
auf etwas zuzugehen, um irgendwohin zu gelangen, man mul} auch von etwas
ausgehen. In die Erziehungsarbeit, wie Buber sie verstanden wissen will, spielt
das Dialogische hinein; ohne Dialog ist echte Erziehung, tatkréaftige Arbeit
gegen die Zivilisationskrankheit, nicht moglich.

Man kann nicht sagen, die bisher erwahnten Biicher Bubers seien nicht
aktuell. Wenn man den Begriff der Aktualitidt im engeren Sinne anwenden
will, dann auf die soziologischen Studien, deren gewichtigster Band Pfade
in Utopia (Verlag Lambert Schneider) heifit. Buber zeichnet hier das Bild
der von Marx entwickelten Idee des «utopischen Sozialismus» in ihrer Ent-
wicklung. Die ersten angeblichen Verwirklichungen des Sozialismus haben
uns dessen Problematik vor Augen gefiihrt; sie endeten mit einem Sieg des
Staates iiber die Gesellschaft. Wir miissen, um die Krisis zu iliberwinden,
wissen, wohin wir wollen — und damit ist die Kernfrage nach den Moglich-
keiten des echten Friedens gestellt. Als Ziele dieses Weges bezeichnet Buber
einen «vitalen Friedens uhd «den starken Willen der Menschenvolker, den
Planet Erde, nach Territorien, Rohstofflagern und Bevolkerungen, mitsammen
zu bewirtschaften und zu verwaltens. Und: «Ob eine Wiedergeburt der Ge-
meinde aus dem Geist der nahenden Gesellschaftsverwandlung geschieht, da-
von scheint mir das Los der menschlichen Gattung bestimmt werden zu

299



sollen ... Das Wesentlichste aber muf} sein, dafl der Prozef3 der Gemeinschafts-
bildung sich ins Verhiltnis der Gemeinschaften zueinander hinein fortsetze.»

Es ist ein fast aussichtsloses Unterfangen, in der hier gebotenen Kiirze
Bubers Werk darzustellen. Es ist zu umfangreich und auch zu schwierig dazu.
So miissen wir neben anderen die theologischen Schriften hier auller acht
lassen (Moses, Zwei Glaubensweisen, Der Glaube der Propheten), doch darf
ein Hinweis auf Bubers gemeinsam mit Franz Rosenzweig unternommene
Bibeliibersetzung nicht fehlen. Als 1926 der erste Band des Werkes, das
Die Schrift hiel3, erschien, empfand man die Uebersetzung als ein Ereignis,
auch und vor allem aullerhalb des engen Kreises ausgesprochener Sachkenner.
Diese neue Verdeutschung, von der der erste Band (Die fiinf Biicher der
Weisung) in Kiirze bei Jakob Hegner wieder erscheinen wird, ist nicht nur
eine beliebige, vielleicht etwas wortgetreuere Neufassung bekannter Ueber-
setzungen, sondern eine Neuschoépfung von Urgriinden an. Dies zeigt sich schon
an dem dichterisch-rhythmischen Bau der Verse (die uns ja als Verse kaum
je bewullt worden sind). Das Ergebnis ist iiberraschend. Zunichst stockt man
und empfindet den Text als vollig fremd. Vielleicht fiihlt sich mancher von
der Form her an frithe Dichtung, etwa an das Gilgamesch-Epos, erinnert. Aber
es wahrt nicht lange, und man findet sich hinein; man steht etwas Neuem
gegeniiber, der Ndhe zum hebraischen Text, der Ndhe zum Geist, aus dem
das Wort gewachsen ist. Man hort neue Klinge, entdeckt neue Zusammen-
hinge, findet in neuen Bildern neue Deutungsmoglichkeiten. Vor allem aber
begegnet man einer Sprache von einem Klang und einer Michtigkeit, wie sie
nur der schopferischen Kraft gelingen mag.

Und solche Kraft, die allein dem Glauben entspringt und die auch in dunkler
Stunde die Hoffnung wachhilt, stromt uns aus jeder Schrift Martin Bubers
zu, nicht um uns eine feste «Lehre» besitzen zu lassen, sondern um «ewige
Wirklichkeit zu erkennen und aus ihrer Kraft gegenwartiger Wirklichkeit
standzuhalten.»

(Abdruck mit freundlicher Genehmigung aus «Der junge Buchhandels.)

300



	Martin Buber und der Weg des Menschen in unserer Zeit

