
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Martin Buber und der Weg des Menschen in unserer Zeit

Autor: Hack, Bertold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758727

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MARTIN BUBER UND DER WEG DES MENSCHEN IN UNSERER ZEIT

Von Bertold Hack

Der Kozker Rabbi spricht: «Alles in der Welt kann man
nachmachen, nur die Wahrheit nicht. Denn eine nachgemachte Wahrheit

ist keine Wahrheit mehr.» Erzählungen der Chassidim

Am 27. September dieses Jahres wird zum drittenmal der Friedenspreis des
deutschen Buchhandels verliehen. Nach Albert Schweitzer und Romano Guardini

hat der Stiftungsrat in diesem Jahr Martin Buber den Preis zuerkannt.
Was diese drei Namen miteinander verbindet, ist mehr als das Wirken im
Dienste des Friedens, das jeder in seiner Weise vollbracht hat. Es ist die Einheit
von Lehre und Tun, die das Lebenswerk der Friedenspreisträger erfüllt; in
diesem Geiste finden sie sich zusammen, so sehr sich ihr Werk unterscheiden
mag, und vielleicht verleiht eben diese gelebte Wahrheit ihrem literarischen
Schaffen Bedeutsamkeit im letzten und höchsten Sinne.

Martin Buber wurde am 8. Februar 1878 in Wien geboren. Von seinem 3. bis
14. Lebensjahr lebte er im Hause seines Großvaters Salomon Buber, eines
großen Handelsherrn und zugleich bedeutenden jüdischen Gelehrten, in Lemberg.

Hier empfing er eine gründliche Ausbildung in der Kenntnis der Bibel,
des jüdischen Schrifttums und der hebräischen Sprache; hier begegnete er
auch zum erstenmal dem Chassidismus. Buber besuchte das polnische
Gymnasium in Lemberg. Sein Studium begann er im Herbst 1896 an der
philosophischen Fakultät der Universität Wien; später hörte er in Leipzig, Zürich und
Berlin. Die Berliner Jahre brachten ihn in enge Berührung mit dem Zionismus,

mit Theodor Herzl und Gustav Landauer. Nach Beendigung seines
Studiums zog sich Buber 1904 zurück und widmete seine Studien vor allem dem
Chassidismus. 1905/06 lebte er in Florenz, 1906/07 in Hermsdorf in der Mark
und danach in Berlin-Zehlendorf, wo er Simmel und Moritz Heimann
nahestand. Später übersiedelte Buber nach Heppenheim a. d. Bergstraße. Er lehrte
am jüdischen Lehrhaus in Frankfurt am Main, an der dortigen Universität und
in freien Lehrgruppen in Deutschland, der Schweiz und Holland. 1938 verließ
Buber Deutschland und folgte einem Rufe an die Universität Jerusalem, wo
er noch heute tätig ist. Die Stadt Hamburg verlieh Martin Buber 1952 den
Hansischen Goethepreis.

Martin Bubers Werk ist vielfältig und umfangreich. Sucht man nach dem
zentralen Gedanken, zu dem die verschiedenen Aeußerungen immer wieder
hinführen, so findet man die Sorge um den Weg des Menschen. Zuvor und vor
allem der Weg des Menschen zu Gott, dann der Weg des Menschen zum
Menschen und der Weg der Menschen zueinander im geschichtlichen und
sozialen Raum. Bubers Werk führt von den verschiedensten Ausgangspunkten
zu dieser Frage nach dem Weg, dem verlorenen, verworrenen, ebenso
leidenschaftlich oft gesuchten wie verfehlten Weg, den der Mensch zu gehen hat.
Diese Wegweisung, so könnte man fragen, ist also eine Erneuerung religiöser
Ethik? Buber aber verlangt mehr: eine Erneuerung aller menschlichen
Beziehungen, eine Wandlung des Menschen selbst. Dies und nichts anderes kann
uns helfen.

In diesen Tagen erscheint als Insel-Buch eine kleine Schrift Bubers, die
Einsichten heißt. Buber hat diese Sammlung von kleineren Abschnitten aus
seinen Werken selbst zusammengestellt, und gerade in dieser Kürze bietet sie
wohl den leichtesten Zugang zu den verschiedenen geistigen Regionen, von
denen aus nach dem Weg des Menschen gefragt wird. Was hier als zusammen-

297



gefaßte «Einsicht» geboten wird, ist in den anderen Schriften aus den Gründen

heraus entwickelt und in den Folgerungen dargetan. Von diesen Schriften
wollen wir jene in Kürze betrachten, die uns zum Eindringen in die geistige
Welt Bubers unerläßlich scheinen.

Die Erzählungen der Chassidim haben vor fast 30 Jahren Bubers Namen
weithin bekannt gemacht. Auch wenn man den glaubensgeschichtlichen Hintergrund

nicht kennt, kann man diese kurzen Legenden nicht lesen, ohne bewegt
zu sein. Nur ein Beispiel sei zitiert:

Ein gelehrter und kargherziger Mann redete Rabbi Abraham von Stretyn
an: «Es heißt, Ihr gäbet den Leuten heimliche Heilmittel und Eure Mittel seien
wirksam. Gebt mir denn eins, um Furcht Gottes zu erlangen!»

«Für Furcht Gottes», sagte Rabbi Abraham, «weiß ich bei mir kein Mittel.
Aber wenn Ihr wollt, könnt Ihr eins für Liebe Gottes erhalten.»

«Das ist mir noch erwünschter», rief jener, «gebt es nur her!»
«Das Mittel», antwortete der Zaddik, «ist Liebe zu den Menschen.»
Aus der Verborgenheit, ja der Vergessenheit hat Martin Buber in den

chassidischen Erzählungen wesentliche Zeugnisse der Weisheit und religiösen
Mächtigkeit überliefert. Mehr als 40 Jahre seines Lebens beschäftigten ihn
diese Anekdoten und Legenden, die wir glücklicherweise in einer definitiven
Ausgabe besitzen (Manesse-Bibliothek).

Schon hier hören wir von dem «Seher von Lublin», Rabbi Jaakob Jizchak.
Als tragende Gestalt begegnet er uns in Gog und Magog, einer historisch
treuen Chronik, in der man eine einzige, großartige «chassidische Erzählung»
sehen kann (Verlag Lambert Schneider). Der Seher, von Gesichten begnadet
und bedrängt, versucht durch Magie Napoleon zum «Gog des Landes Magog»
zu machen, auf dessen Kriege nach der Ueberlieferung des Alten Testaments
das Kommen des Messias folgen soll. Sein Schüler, später sein Gegenspieler,
aber fragt den Meister: «Was ist es mit diesem Gog? Es kann ihn doch da
draußen nur geben, weil es ihn da drinnen gibt (er zeigte auf seine eigene
Brust). Die Finsternis, aus der er geschöpft ist, brauchte nirgendwo anders
hergenommen zu werden als aus unserem trägen und tückischen Herzen.» Die
Frage, ob der Mensch durch äußere Gebärden oder durch innere Wandlung
die Erlösung und den Frieden gewinnen kann, ist hier gestellt auf Leben und
Tod — ein tragischer Konflikt, der mit dem Untergang aller, der Wagenden
und der Warnenden, endete. — Viele Gedanken aus diesem Werk werden wir
im Herzen behalten, wie etwa die Worte des Sehers in seiner «Predigt von
Gog»: «Und so wütig auch die Finsternis überschwillt, nie gelingt es ihr, den
Samen des Lichts zu ersticken. Immer neu wird das Licht geboren. Aber
immer wieder verzehrt es sich und erlischt. Es erlischt, aber sein Leben
geht in die Kraft ein, aus der je und je der Same des Lichts erwacht. Und die
Kraft wächst. Sie ist wund und weh von all dem Verlöschen der Lichter, aber
sie wird stärker und stärker.»

Die chassidische Botschaft (Verlag Lambert Schneider) faßt das Entscheidende

an dieser religiösen Bewegung zusammen. Der Chassidismus wül dem
Menschen nicht die Welt enträtseln, sondern «ihn ausrüsten, aus der Kraft des
Geheimnisses zu leben». Er will nicht dem Menschen Gottes Wesen erklären,
sondern ihm «den Weg weisen, auf dem ihm Gott begegnet». Er strebt die
Heilung des «erkrankten Zusammenhangs zwischen Himmel und Erde» an. Er
macht den Menschen verantwortlich für das Schicksal Gottes in der Welt.
«Von oberstem Belang ist dem Chassidismus nicht, was von je war, sondern
was je und je geschieht; und hinwieder nicht, was dem Menschen widerfährt,
sondern was er tut; und nicht das Außerordentliche, das er tut, sondern das

298



Gewöhnliche; und noch mehr als was er tut, wie er es tut. Unter allen
Bewegungen seiner Art hat wohl keine so wie der Chassidismus das unendliche
Ethos des Augenblicks verkündet. Dieses Buch ist mehr als die Darstellung
einer jüdischen Glaubenslehre; es ist eines der wesentlichen religiösen Bücher
unserer Tage, wichtig gerade in kritischer Weltstunde, eines der entscheidenden

zugleich, weil es Dinge aus den Urgründen des Glaubens hervorholt, die
dem «modernen» Menschen nicht mehr bewußt sind. Darin liegt seine
überzeugende Kraft.

Die Beziehungen zwischen Religion und Philosophie hat Martin Buber in
einem Buch erläutert, in dem er sich mit modernen Denkern wie Nietzsche,
Bergson, Heidegger, Sartre und C. G. Jung auseinandersetzt. Er nennt dieses
Buch Gottesfinsternis (Manesse-Verlag) und schrieb es gegen die Anmaßimg,
mit der heute die religiöse Wirklichkeit beurteilt wird. Aber es ist nicht nur
ein kritisches, analysierendes Buch, sondern ein vorausblickendes: «Es geht
etwas in den Tiefen vor sich, das noch keines Namens bedarf; morgen schon
kann es geschehen, daß ihm von den Höhen zugewinkt wird, über die Köpfe
der irdischen Archonten hinweg. Die Finsternis des Gotteslichtes ist kein
Verlöschen; morgen schon kann das Dazwischengetretene gewichen sein.»

Die nächste Gruppe bilden die philosophischen Schriften, wieder eine
andere Art der Wegweisung. Das Problem des Menschen (Verlag Lambert
Schneider) führt am besten in diesen Gedankenkreis. In der Darstellung von
Augustin, Pascal und Kierkegaard, in der Auseinandersetzung mit Scheler
und Heidegger kommt Bubers Lehre vom dialogischen Charakter des Lebens,
die seine philosophischen Werke bestimmt, zum Ausdruck: «Nicht durch ein
Verhältnis zu einem Selbst, sondern nur durch ein Verhältnis zu einem
anderen Selbst kann der Mensch ganz werden.» Oder, wie es an anderer Stelle
vom «Urphänomen» der Offenbarung heißt: «Es ist dies, daß der Mensch aus
dem Moment der höchsten Begegnung nicht als der gleiche hervorgeht, als der
er in ihn eingetreten ist... Es geschieht da etwas am Menschen. Das ist
zuweilen wie ein Anhauch, zuweilen wie ein Ringkampf, gleichviel: es geschieht.»
Das philosophische Prinzip des Dialogischen spricht auch aus den berühmten
Reden über Erziehung (demnächst bei Lambert Schneider). Die Frage, wohin
Erziehung führen soll, trifft auf den Begriff der Bildung; aber es genügt nicht,
auf etwas zuzugehen, um irgendwohin zu gelangen, man muß auch von etwas
ausgehen. In die Erziehungsarbeit, wie Buber sie verstanden wissen will, spielt
das Dialogische hinein; ohne Dialog ist echte Erziehung, tatkräftige Arbeit
gegen die Zivilisationskrankheit, nicht möglich.

Man kann nicht sagen, die bisher erwähnten Bücher Bubers seien nicht
aktuell. Wenn man den Begriff der Aktualität im engeren Sinne anwenden
will, dann auf die soziologischen Studien, deren gewichtigster Band Pfade
in Utopia (Verlag Lambert Schneider) heißt. Buber zeichnet hier das Bild
der von Marx entwickelten Idee des «utopischen Sozialismus» in ihrer
Entwicklung. Die ersten angeblichen Verwirklichungen des Sozialismus haben
uns dessen Problematik vor Augen geführt; sie endeten mit einem Sieg des
Staates über die Gesellschaft. Wir müssen, um die Krisis zu überwinden,
wissen, wohin wir wollen — und damit ist die Kernfrage nach den Möglichkeiten

des echten Friedens gestellt. Als Ziele dieses Weges bezeichnet Buber
einen «vitalen Frieden» und «den starken Willen der Menschenvölker, den
Planet Erde, nach Territorien, Rohstofflagern und Bevölkerungen, mitsammen
zu bewirtschaften und zu verwalten». Und: «Ob eine Wiedergeburt der
Gemeinde aus dem Geist der nahenden Gesellschaftsverwandlung geschieht,
davon scheint mir das Los der menschlichen Gattung bestimmt werden zu

299



sollen Das Wesentlichste aber muß sein, daß der Prozeß der Gemeinschaftsbildung

sich ins Verhältnis der Gemeinschaften zueinander hinein fortsetze.»
Es ist ein fast aussichtsloses Unterfangen, in der hier gebotenen Kürze

Bubers Werk darzustellen. Es ist zu umfangreich und auch zu schwierig dazu.
So müssen wir neben anderen die theologischen Schriften hier außer acht
lassen (Moses, Zwei Glaubensweisen, Der Glaube der Propheten), doch darf
ein Hinweis auf Bubers gemeinsam mit Franz Rosenzweig unternommene
Bibelübersetzung nicht fehlen. Als 1926 der erste Band des Werkes, das
Die Schrift hieß, erschien, empfand man die Uebersetzung als ein Ereignis,
auch und vor allem außerhalb des engen Kreises ausgesprochener Sachkenner.
Diese neue Verdeutschung, von der der erste Band (Die fünf Bücher der
Weisung) in Kürze bei Jakob Hegner wieder erscheinen wird, ist nicht nur
eine beliebige, vielleicht etwas wortgetreuere Neufassung bekannter Ueber-
setzungen, sondern eine Neuschöpfung von Urgründen an. Dies zeigt sich schon
an dem dichterisch-rhythmischen Bau der Verse (die uns ja als Verse kaum
je bewußt worden sind). Das Ergebnis ist überraschend. Zunächst stockt man
und empfindet den Text als völlig fremd. Vielleicht fühlt sich mancher von
der Form her an frühe Dichtung, etwa an das Gilgamesch-Epos, erinnert. Aber
es währt nicht lange, und man findet sich hinein; man steht etwas Neuem
gegenüber, der Nähe zum hebräischen Text, der Nähe zum Geist, aus dem
das Wort gewachsen ist. Man hört neue Klänge, entdeckt neue Zusammenhänge,

findet in neuen Bildern neue Deutungsmöglichkeiten. Vor allem aber
begegnet man einer Sprache von einem Klang und einer Mächtigkeit, wie sie
nur der schöpferischen Kraft gelingen mag.

Und solche Kraft, die allein dem Glauben entspringt und die auch in dunkler
Stunde die Hoffnung wachhält, strömt uns aus jeder Schrift Martin Bubers
zu, nicht um uns eine feste «Lehre» besitzen zu lassen, sondern um «ewige
Wirklichkeit zu erkennen und aus ihrer Kraft gegenwärtiger Wirklichkeit
standzuhalten.»

(Abdruck mit freundlicher Genehmigung aus «Der junge Buchhandel».)

300


	Martin Buber und der Weg des Menschen in unserer Zeit

