Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Geltung und Grenze des politischen Prinzips
Autor: Buber, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758721

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GELTUNG UND GRENZE
DES POLITISCHEN PRINZIPS

Von Martin Buber

Dieser Vortrag ist im Juni 1953 anlidBlich der Verleihung des hansischen
Goethepreises an den Verfasser durch die Universitdt Hamburg und im glei-
chen sowie im nachstfolgenden Monat an anderen deutschen Universititen
gehalten worden. Er wird demnichst in Buchform innerhalb der Essaysamm-
lung «Hinweise» im Manesse-Verlag erscheinen.

Es ist den groBlen unverlierbaren Spriichen religioser Botschaft
eigentiimlich, daf} sie mit Situationen verbunden sind. Ihr Ort ist
nicht jenseits des menschlichen Getriebes; sie entstehen, wenn sie
gesprochen werden. Eine Schar ist gegenwirtig, sei es eine, die von
ehedem um den Sprecher zusammengeschlossen war, oder eine, die
sich im Augenblick um ihn gebildet hat; an sie wendet sich dasWort,
etwa um sie in einer gegebenen Situation anzurufen oder um eine
Frage zu beantworten, die eben jetzt, im Zusammenhang einer
Situation, laut geworden ist. Anfordernd oder angefordert, redet
die Botschaft diese bestimmten Menschen in ihrer besonderen Lage
an, mit diesem Gegenwirtigen befalBit sie sich, und auf es will sie
wirken. Aber nachdem sie erscholl und damit in das Gedachtnis
und die Ueberlieferung menschlicher Geschlechter eintrat, schopft
jedes von ihnen aus ihr den Rat und die Ermutigung, die Aufriitte-
lung und den Trost, deren gerade es unter den neuen Bedingungen
seines Daseins bedarf. Es erweist sich, daf} jener Spruch, weit hin-
aus iiber die Erfiillung seiner Ursprungsabsicht, sehr mannigfache
Gaben fiir die sehr mannigfaltigen Situationen historischen und
personlichen Lebens bereit hat, ja wir diirfen wohl sagen, dal} er
diese Gaben enthilt. Die Botschaft wendet sich an eine Schar, und
sie wendet sich an die Menschenwelt — nicht an eine vage und
allgemeine, sondern an die konkrete, die jeweilige, geschichtlich
beladene und geschichtlich aufgeriihrte. Die Interpretation wird
dem Spruch erst gerecht, wenn sie zu seiner Absicht in der Stunde,
da er gesprochen wurde, seine Entfaltung in all den Stunden seiner
Wirkung fiigt, und in besonderer Weise gerade die in dieser Stunde,
in der sie, die Interpretation, sich vollzieht. Die Geschichte erwei-
tert aber nicht allein, sie vertieft auch die Deutung, denn das
Schopfen nihert sich dem Grunde.

259



Jesu Spruch vom Zinsgroschen, von dem ich ausgehen will und
muf}, um Geltung und Grenze des politischen Prinzips dem An-
liegen unserer Geschichtsstunde gemifl zu erdrtern, ist eine Bot-
schaft dieser Art. Man hat mit Recht verschiedentlich darauf hin-
gewiesen, dall der Sprecher aus dem Bild des Kaisers auf der vor-
gezeigten Miinze die Pflicht ableitet, dem irdischen Herrscher die
Steuer nicht zu verweigern; es scheint mir freilich unrichtig, die
Bejahung der Pflicht — wie es geschehen ist — dahin zu verstehen,
dafl diese als eine Riickerstattung bezeichnet werde, denn weder
fiir das zustdndige Wissen noch fiir den gesunden Menschenver-
stand ist das Geld, das der Staatsbiirger erbt oder erwirbt, eine
Gabe des Staates aus dessen Eigentum — das Verhiltnis des miin-
zenausgebenden Staates zur geldverwendenden wirtschaftenden
Gesellschaft, der er das symbolische Tauschmittel zur Verfiigung
stellt, ist ja ein vollig anderes; und was fiir uns weit wichtiger ist:
das im zweiten Teil des Spruchs anbefohlene Geben an Gott kann
nur gezwungenerweise als ein Zuriickgeben erkldart werden, ja
diese Vorstellung wiirde den Sinn des Spruchs verbiegen. Vielmehr
kann zu Recht nur eine Interpretation bestehen, die ihn unter jene
einreiht, an denen, wie zu unserer Stelle gesagt worden ist', das
griechische Verb bedeutet: «leisten, was man in Erfiillung einer
Verpflichtung bzw. Erwartung zu geben hat».

Schon aber setzt notwendigerweise jenes Streben ein, von dem
ich gesprochen habe: sich dem nicht mehr einer Stunde, sondern
allen Stunden zugehérigen Urgrund der Botschaft zu néhern. Wir
werden zur Frage genotigt, was das heille, daBB der Mensch Gott
etwas geben konne und solle, Mal um Mal, wie er Mal um Mal der
iiber ihn herrschenden irdischen Gewalt etwas geben kann und
soll; und weiter, was das heifle, daB als der Gegenstand jener Gabe
«das was Gottes ist» bezeichnet wird, oder (in sinngem&Ber Wieder-
gabe des als der aramiische Wortlaut der Rede Anzunehmenden)
«das was dem Gotte zugehort» oder «zukommt» — auf einer und
derselben Ebene mit dem, was dem Kaiser zugehort oder zukommt.
DaB der Mensch dem Kaiser, der Obrigkeit, dem Staate das zu
«geben», zu leisten gehalten ist, was gerechterweise der Staat von
seinem Biirger fordert, was ndmlich dem Staate auf Grund des
gegenseitigen Verhiltnisses als eines Verhiltnisses gegenseitigen
begrenzten Anspruchs zukommt, ist deutlich genug; aber wie kann
das, was er Gott zu geben gehalten ist, damit gleichgestellt werden?
Ist denn auch das gegenseitige Verhiltnis zwischen Gott und dem
Menschen, in das jede menschliche Kreatur mit ihrem Dasein ein-
tritt, das eines gegenseitigen begrenzten Anspruchs? Hat denn der

1 Biichsel, Theologisches Worterbuch zum Neuen Testament, II, 170.

260



Mensch iiberhaupt einen Anspruch an Gott? Wenn er sich an Gott
faktisch wendet, das hei3t wenn er in Wahrheit und Wirklichkeit
betet, kann er doch kaum einen Augenblick lang in einem Anspruch
verharren. Wenn aber Gott einen Anspruch an den Menschen hat,
wie konnte der begrenzt werden? Beginnt man das Bemessen des-
sen, was ein Mensch zu «geben» hat, beim Kaiser, soll dann der Rest,
oder der aktuelle Teil des Restes, Gott zufallen? So haben es offen-
bar die verstanden, die den Spruch dahin auslegten, man habe der
weltlichen Gewalt zu willfahren, solang sie nichts fordert, was im
Widerspruch zu der Gott gezollten Verehrung: zu Bekenntnis und
Dienst steht, also etwa, da} man dem romischen Kaiser als einem
gottartigen Wesen opfere. Aber damit wird doch wohl der gottliche,
gottlich anheischende Bereich im Leben des Menschen auf Kult
und Konfession reduziert, mit anderen Worten: Gott wird aus dem
Herrn des Daseins zum Herrn der Religion gemacht. Beginnen wir
hingegen das Bemessen bei Gott, versuchen wir also zunéchst ohne
Riicksicht auf andere Anspriiche, vorbehaltlos, zu ermitteln, was
Gott zukommt, dann treffen wir in der Tiefe der menschlichen
Selbsterfahrung auf ein dunkles, aber elementares Wissen des
Menschen darum, dal3 er sich, eben sich selber in der Gesamtheit
seiner Existenz, Gott schuldet, ein Urwissen, in dem anscheinend
die zentrale Kulthandlung, das Opfer, ihren wichtigsten Ursprung
hat: der Mensch versteht das von ihm Dargebrachte als den ihm
erlaubten sinnbildlichen Ersatz fiir ihn selber, der Leib des Opfer-
tiers stellt also, wie wir es immer wieder, von einer phonizischen
Formel bis zu einer des indischen Islam finden, seinen eigenen
Leib dar. Sodann aber treffen wir in der Sprache jener Offen-
barung, in deren Tradition Jesus aufgewachsen war und auf die er
sich grundlegend berief, das ungeheure Gebot, das er selber als das
erste von allen anfiihrt: der Mensch solle Gott «mit seiner ganzen
Macht» lieben. Nimmt man den Primat dieses Gebots so ernst,
wie Jesus ihn nahm, dann ist priméar die Anerkennung eines Son-
derbereichs ausgeschlossen, dem der Mensch in konstitutiver Un-
abhiingigkeit von seiner Verbindung mit Gott was immer zu
«geben» hitte.

Wollen wir die Unruhe, die das Wort vom Zinsgroschen in uns
erregt, nicht dadurch beschwichtigen, daB3 wir es kurzerhand, wie
einzelne Theologen getan haben, unter die «Rétselspriiche» ver-
setzen, dann ist es doch wohl an uns, die gelaufige Meinung auf-
zugeben, wonach hier von einer Teilung zwischen verschiedenen
Bezirken der gleichen Sphiire die Rede sei. Fullend auf den Erfah-
rungen all der Geschlechter, die in ihren geschichtlichen Entschei-
dungen dem Spruche Jesu begegnet sind, aber auch auf dem teuer

261



erkauften Selbstverstindnis unserer eigenen Generation, miissen
wir uns einer anderen Auslegung zuwenden. Ich kann sie nur in
der heutigen Begrifflichkeit anzudeuten versuchen, da, soviel mir
bekannt ist, keine frithere sich mit ihr abgegeben hat, aber ihr
nichtbegrifflicher Grundgehalt ist unter die unausgesprochenen
und der Aussprache unbediirftigen Voraussetzungen zu zihlen, wie
sie jeder zentrale Mensch mit dem Innenkreis seiner Horer ge-
mein hat. ' |

Die menschliche Person, ontologisch betrachtet, ist nicht eine
einzige Sphire, sondern eine Verbindung von zweien. Damit meine
ich aber keineswegs etwa die Zweiheit von Korper und Seele, von
denen den einen dem Reich des Kaisers, die andere dem Gottes
zuzuteilen der Lehre Jesu widerstritte. Ich meine vielmehr, von
jenem deuteronomischen Wort «mit deiner ganzen Seele und mit
deiner ganzen Macht» ausgehend, die Sphire der Ganzheit und die
der Sonderung oder Aufteilung. Wenn und insofern der Mensch
ganz wird, wird er Gottes und gibt er Gott — er gibt Gott eben seine
Ganzheit; alle ihm gewihrte Verwirklichung der Ganzheit in
irgendeiner Erdensache hingt letztlich und iiber alle Namengebung
hinaus damit zusammen. Sein sterbliches, von der Sterblichkeit
gepragtes Leben kann nicht in der Ganzheit verlaufen, es ist an die
Sonderung, die Aufteilung gebunden. Er darf und soll aber jener
die Weisungen fiir diese entnehmen. Was er in der Sphire der
Sonderung rechtmifBig tut, empfingt seine RechtmafBigkeit aus der
Sphire der Ganzheit. In der Predigt des Deuteronomiums folgt bald
auf das Gebot der Gottesliebe ein merkwiirdiger Doppelsatz. Zu-
erst wird gesagt, Gott liebe den fremdbiirtigen Gastsassen, und dann
heif3t es: Ihr sollt den Gastsassen lieben. Unsere Liebespflicht zu
ihm ergibt sich, in der Sphire der Sonderung, aus Gottes Liebe zu
ihm, dem preisgegebenen Mann, wenn wir, in der Sphére der Ganz-
heit, Gott lieben. So wird je und je auch das Geben an den Staat,
das Geben dessen, was ihm in der Sphire der Sonderung zukommt,
von der Sphiire der Ganzheit aus ermichtigt, in der wir Gott das
geben, was ihm zukommt, uns selber. Man kann die gleiche Ein-
sicht auch unter anderen Kategorien gewinnen: denen der un-
mittelbaren und der mittelbaren Beziehung. Denn das in seiner
Ganzheit auf Gott gerichtete Wesen steht in der unmittelbaren
Beziehung zu ihm, alle unmittelbare Beziehung hat ihren Seins-
grund darin, und alle mittelbare Beziehung kann nur von da her
die Wahrheit des MaBles und der Richtung empfangen. Gebt Gott
eure Unmittelbarkeit — sagt uns der Zinsgroschenspruch —, und
ihr werdet je und je erfahren, was von eurer Mittelbarkeit ihr dem

Kaiser geben sollt. i

262



Seitdem damals etliche Gegner Jesu, von den Evangelisten stark
simplifizierend «die .Pharisder» genannt, ihn dariiber befragten, ob
der judaische Mensch von Gott aus gehalten sei, die Steuer zu
entrichten, oder den passiven Widerstand iiben diirfe, sind die
Situationen, in denen die Geschlechter der Weltgeschichte mit
ihren Situationsfragen dem Spruch Jesu begegneten, immer schwie-
riger und widerspruchsvoller geworden. Es ging nun nicht mehr
um die Fremdherrschaft, sondern um die eigene, und nicht um eine
Zwangsobrigkeit, sondern um eine, zu deren Legitimitat man sich
willig bekannte; es ging nicht mehr um gesetzlich geregelte Lei-
stungen, ja iiberhaupt nicht mehr blo3 um die Ausfithrung von
Verordnetem; es ging in zunehmendem Malle um den Menschen
selber. Nicht der Staat in seiner empirischen Erscheinung aber
erhob zuerst diesen Anspruch, sondern die Staatsdenker, die ihn
liber die Vielheit seiner empirischen Erscheinungsformen empor
ins Absolute erhoben. Das entscheidende Stiick des Wegs dahin
fiihrt von Hobbes, dem feindlichen Sohn der englischen Revolution,
zu Hegel, dem feindlichen Sohn der franzosischen. Hobbes unter-
wirft zwar die Auslegung des Wortes Gottes der zivilen Gewalt,
hilt aber an der unbedingten Ueberlegenheit des ihr transzenden-
ten Gottes fest, und so kann es hier immer noch, wenn auch de facto
nur sekundiar und abhingig, das geben, was des Gottes ist. Fiir
Hegel, der darin, «da}3 der Staat ist», den «Gang Gottes in der Welt»
sieht, in dem die Idee, als der «wirkliche Gott», sich «mit Bewul3t-
sein realisiert», fiir Hegel, der den Volksgeist als «das sich wissende
und wollende Géttliche» versteht, gibt es jene als von dem, was des
Kaisers ist, unterschieden nicht mehr. Hat der Mensch «nur daran
sein Wesen», was er dem Staat verdankt, hat er «allen Wert», den
er hat, «allein durch den Staat», dann ist folgerichtig er selber der
Zinsgroschen, den er dem «Kaiser» schuldet. An Stelle des empi-
rischen Staates, der diesen Anspruch nicht oder noch nicht zu er-
heben vermochte — in seiner totalitiren Form ist er ihm freilich
seither schon recht nah gekommen —, tat und tut es im Zeitalter
Hegels, das noch andauert, das politische Prinzip. Es tritt nicht
mehr, wie jener, dem Einzelnen gegeniiber und fordert ihn an, es
durchdringt seine Seele und erobert seinen Willen.

Mit dem Namen des politischen Prinzips bezeichne ich das so-
zusagen praktische Axiom, das in Gesinnung und Haltung eines
sehr groBen Teils der heutigen Generation vorherrscht. Als Satz
gefaBt, mag es etwa besagen, die offentlichen Ordnungen seien
rechtmiif3ig die Determinante des menschlichen Daseins. Der
Hauptton liegt natiirlich auf dem Adverb «rechtm#flig»; das Prin-
zip will nicht etwa einfach feststellen, dal in der Aera der so-

263



genannten Weltkriege das Schicksal der in ihr Lebenden elementar
und immer mehr davon abhingt, was zwischen den Staaten, kon-
kreter ausgedriickt: zwischen ihren Vertretern vorgeht, es will
vielmehr festsetzen, dafl es sich zu Recht so verhalte, weil die
Staatlichkeit eben den Wesensstand des Menschen ausmache und
nicht sie um seinetwillen, sondern er um ihretwillen bestehe. Dem-
nach ist der Mensch wesentlich des Kaisers. Soweit das praktische
Axiom waltet, ist der Spruch vom Zinsgroschen faktisch zunichte-
gemacht. Ob der nach Abzug des Wesentlichen verbleibende Rest
noch auf die Rechnung «Gottes» gebucht wird, kann, wo man dieses
Nomen so weitgehend entweder aus dem Wortschatz gestrichen
hat oder es nur noch metaphorisch oder konventionell verwendet,
kaum noch von Belang sein.

In einer so beschaffenen Menschenwelt Geltung und Grenze des
politischen Prinzips im Zeichen des Zinsgroschenspruchs erortern,
hei3t an den vorgeblichen Absoluta, den Archonten der Stunde,
am entscheidenden Punkte Kritik iiben.

Es verhilt sich ja nicht etwa so, dal} in unserm Zeitalter der
Absolutheitscharakter irgendeines Seins schlechthin bestritten
wire. Die Relativierung der hochsten Werte, die dieses Zeitalter
kennzeichnet, hat vor dem politischen Prinzip haltgemacht. Mehr
als das: innerhalb des praktischen Pragmatismus, der die Grund-
form der Relativierung ist, ist die erste, individualistische Phase,
in der die ethischen, noetischen, religiosen Werte auf ihren Nutzen
fiir das Leben des Einzelnen hin gepriift und nur nach dem Maf
dieses Nutzens, in der Beziehung auf ihn anerkannt wurden, durch
die zweite, kollektivistische abgelost worden. Hier wird etwa die
Wahrheit nicht mehr als das mir, sondern als das «uns» Zutrégliche
verstanden und behandelt. Dieses «Wir» ist vorgeblich das der
Kollektivitat, etwa des «Volkes», faktisch jedoch das der jeweils
Herrschenden. Diese suchen freilich vielfach, im Interesse ihrer
Machtbewahrung und Machterweiterung, im Volk den Glauben an
die seiende Wahrheit, an die sie selber nicht mehr glauben, zu
erhalten. Die individualistischen Relativierungslehren, wie wir sie
am grandiosesten von Stirner und Nietzsche vernahmen, werden
— in umgekehrter Reihenfolge als in der Geschichte der Sophi-
stik —, teils durch die kollektivistischen des Marxismus ver-
dringt, teils durch die ihnen in manchen Punkten eigentiimlich
nahestehenden einiger Abarten des Existentialismus, unter denen
mir die deutsche Abart, eine ontologische Geschichtsbejahung,
besonders wichtig erscheint. Ich kann hier nur auf das unser Pro-
blem unmittelbar Angehende hinweisen, wobei zu beachten ist,

264



daBl nicht blol Marx, sondern auch Heidegger wesentlich von
Hegel herkommt.

Marxens sogenannte «Umkehrung» des Hegelschen Weltbildes
ist zugleich eine Reduktion, da er, in den Spuren Vicos, von allem
Seienden, in Natur und Geist, nur das unserer Erkenntnis zuteilt,
an dessen Zustandekommen wir Menschen geschichtlich teilge-
nommen haben; damit verbindet sich eine noch intensivere Histori-
sierung des Seins als bei Hegel. Scheinbar nun wird hier einzig dem
geschichtlichen Wirtschaftsprozef3 eine — wiewohl selbstverstind-
lich nur eben historisch existente — Absolutheit zugesprochen, und
der Staat gehort nur dem als solchem relativierten «Ueberbau» an.
Da aber die politischen Ordnungen hier als der Trager der kiinf-
tigen Wende aller Dinge erscheinen und die hochstzentralisierte
politische Machtballung als zu deren Bereitung unerldflich, ist
der uneingeschriankte Staat als das unbedingt Bestimmende postu-
liert, bis jenem eschatologischen Mythus zufolge mit dem Absterben
des Staates der Wundersprung aus dem Reich der Notwendigkeit
in das der Freiheit getan werden kann.

Auch der Existentialismus Heideggers wurzelt in Hegels Den-
ken, aber in einer tieferen, ja der tiefsten Schicht. Wie fiir Hegel
die Weltgeschichte der absolute Prozel} ist, in dem der Geist zum
SelbstbewulBBtsein gelangt, so sieht Heidegger im geschichtlichen
Dasein die Auferhellung des Seins selber geschehen; weder dort
noch hier ist Raum fiir ein Uebergeschichtliches, das die Geschichte
betrachtet und iiber sie richtet. Hier wie dort lif3t sich das Ge-
schichtliche von seinem eigenen Geschichtsdenken in letzter In-
stanz bestitigen; hier wie dort ist demgemill die Besinnung auf
den kiihnsten Begriff des Menschengeschlechts nicht zugelassen,
den Begriff der Ewigkeit, die dem gesamten Geschichtsablauf und
damit jeder Geschichtszeit richterlich iiberlegen ist. Hier wie dort
ist die Zeit nicht vom Zeitlosen umgriffen, und die Zeiten er-
schauern nicht vor einem, der nicht in der Zeit haust, der in ihr
nur erscheint. Hier wie dort ist das Wissen des Menschen geschwun-
den, dafl die Zeit gar nicht als ein Letztseiendes, in sich Selbstéin-
diges und sich Zulingliches gedacht werden kann und daf} jedem
Versuch, sie als solches — gleichviel ob als endlich oder als un-
endlich — zu durchdenken, die Absurditit auflauert. Wird die
Geschichtszeit und die Geschichte verabsolutiert, so kann es sich
leicht ereignen, da3 in der geschehenden Geschichte der zeitbe-
fangene Denker dem aktuellen staatlichen Machtgetriebe den
Charakter des Absoluten und in diesem Sinn Zukunftbestimmen-
den zuspricht. Danach mag fiir ein Weilchen der Gnom Erfolg
krampfhaft grinsend den Gottessitz der Vollmacht einnehmen.

265



Wie geht es aber zu, daB der Staat iiberhaupt verabsolutiert
werden konnte, da es ihn ja doch lediglich in der Pluralitit, als
«die Staaten», gibt, und jeder von ihnen durch den Bestand aller
librigen an seine Relativitit gemahnt wird? Hegel konnte den
Staat absolut fassen, weil fiir ihn eben die Historie absolut war und
der jeweils in einer geschichtlichen Epoche reprisentativ gewesene
Staat ihm die jeweilige Aktualitiat des Staatseins bedeutete. Man
mag dergleichen auch noch bei Heidegger zwischen den Zeilen
lesen. Aber in der Konkretheit des gelebten Lebens wird hier eine
seltsame Singularisierung vollzogen; sie wiirde an die Mythen
primitiver Stdmme erinnern, in denen die Erschaffung der Welt
als Erschaffung des schmalen Stammes-Territoriums erzihlt wird,
— wenn es in diesen Mythen nicht um etwas vom Staat Wesensver-
schiedenes, um etwas zum Unterschied von ihm Leibhaftes und
Geheimnistrachtiges, um das Vaterland ginge. Hegel hat die ge-
waltige Differenz nicht beachtet; er kann etwa schreiben: «Indem
der Staat, das Vaterland, eine Gemeinsamkeit des Daseins aus-
macht ...» Ein Mann wie Jakob Grimm hat da natiirlicher emp-
funden.

Es beruht ja aber hinwiederum alle relative Geltung des Staates
zum grofiten Teil gerade auf der Tatsache der Pluralitat, da der
Schutz nach aufBlen sich zumeist weit nachdriicklicher geltend
macht als der nach innen; die feindliche Gemeinschaft wird zu-
meist weit stdrker spiirbar als die gemeinschaftsfeindlichen Ele-
mente in der eigenen. Freilich beldB3t der Staat ungern das Malf
dieser seiner Geltung in dessen durch die wirklichen Interessen-
unterschiede bestimmten Grenzen; er pflegt nicht selten eine Per-
spektive, die jene als radikale Interessengegensitze erscheinen
1aBt. Die geballte Herrschaftsmacht liebt es, von einem sozusagen
latenten Ausnahmezustand Gewinn zu ziehen; groBe Sektoren
der Wirtschaft neigen begreiflicherweise oft dazu, ihr hierin Hilfe
zu leisten; und so tendiert in Zeiten wie der unseren der kalte
Krieg dahin, der historische Normalzustand zu werden. Schon im
Anbeginn unserer Geschichtsstunde sahen wir Rechtslehrer auf-
treten, die, diesem Zug der Zeit botmiBig, den Begriff des Poli-
tischen dahin definierten, daf3 hier alles sich nach dem Kriterium
«Freund—TFeind» ordne, wobei der Begriff des Feindes «die Mog-
lichkeit der physischen Totung» einschliele. Die Praxis der Staa-
ten hat sich das fiiglich sagen lassen. Mancher Staat dekretiert die
Zweiteilung der Menschheit in erhaltenswerte Freunde und aus-
schaltungswerte Feinde, und das politische Prinzip sorgt dafiir, daf
das Dekretierte dem Menschen in Herz und Nieren dringe.

Wohlgemerkt, ich spreche nicht von der Kriegshandlung selber,

266



wo die personlichen Entscheidungen gewissermallen vorweggenom-
men sind und im Abgrund des Geschehens Toten sich mit Getotet-
werden verschwistert. Ich rede nur von dem Lebensbereich, in dem
die freie Entscheidung unversehens unfrei wird.

- Das anschaulichste Beispiel liefert hier jenes wohl merkwiir-
digste Gebilde innerhalb der offentlichen Ordnungen, das wir
Partei nennen. Leute, die in ihrem Privatbezirk von der skrupu-
losesten Rechtlichkeit waren, sahen wir Tag um Tag in der Sphire
ihrer Partei, nachdem diese ihnen angegeben hatte, wer der (in
diesem Fall innere) «Feind» sei, mit unanzweifelbar ruhigem Ge-
wissen liigen, verleumden, betriigen, rauben, peinigen, foltern,
morden. In den Fabriken des Guten Gewissens wird zuverlédssig
gearbeitet. '

Ich habe keinerlei Befugnis, zu erklidren, das Gruppeninteresse
sei unter allen Umstanden der sittlichen Forderung zu opfern, zu-
mal mir die grausamen Konflikte der Pflichten und ihre riickhalt-
lose situationsgemifBe Austragung zum Kernbestand eines echten
personalen Ethos zu gehoren scheinen. Aber das evidente Fehlen
eines Seelenkampfes, das Fehlen seiner Wunden und Narben ist
mir unheimlich. Ich gehe ja nicht darauf aus, die Geltung des poli-
tischen Prinzips materiell zu begrenzen; dies ist vielmehr eben das,
was sich Mal um Mal, Seele um Seele, Situation um Situation
realiter zu begeben hitte; ich meine nur sagen zu diirfen, dal
diese Begebenheit offenbar zur Ausnahme geworden ist.

DafBl man nicht Gott und dem Mammon dienen konne, ist ein
restlos wahrer Spruch, denn der Mammon umklammert die Seele
und gibt nichts von ihr frei; hingegen meine ich, es sei moglich,
Gott und der Gruppe, der einer angehort, zu dienen, wenn man
nur-herzhaft darauf bedacht ist, Gott auch im Bereich der Gruppe
zu dienen, so sehr man kann. So sehr man jeweils kann; «quantum
satis» bedeutet in der Sprache der gelebten Wahrheit nicht Ent-
weder-oder, sondern So-sehr-man-kann. Wenn die politische Seins-
ordnung meine Ganzheit und Unmittelbarkeit nicht antastet, darf
sie von mir verlangen, daB ich ihr jeweils so gerecht werde, als ich
im gegebenen inneren Konflikt glaube verantworten zu kénnen.
Jeweils; denn hier gibt es kein Ein-fiir-allemal: in jeder Situation,
die Entscheidung heischt, ist die Demarkationslinie zwischen Dienst
und Dienst neu zu ziehen, nicht notwendig mit Furcht, aber not-
wendig mit jenem innersten Zittern der Seele, das jeder echten
Entscheidung vorausgeht. _

Ein anderes kommt noch dazu. Wenn rechtschaffene Menschen
einer Partei beitreten, tun sie es, weil sie iiberzeugt sind, diese
strebe dem Ziel allgemeinen Charakters zu, dem sie zustreben, und

2617



dieses Ziel sei nur unter tatkriftigem Zusammenschlufl der Gleich-
gesinnten zu erreichen. Aber eine Partei besteht aus Realgesinnten
eben solcher Art und aus Fiktivgesinnten, die aus irgendwelchen
Motiven, zumeist wohl aus einem unentwirrbaren Rattenkonig
von Motiven in die Partei eingetreten sind; es mag naturgemif3
leicht geschehen, daf3 die Fiktivgesinnten iiberwiegen. Wie immer
dem sei, dem Realgesinnten kommt es zu, in der Partei die Macht
des Fiktiven zu bekdampfen, ohne die Tatkraft der Partei zu lihmen.
Ein dorniges Geschift; aber nicht ohne dieses kann man Gott in
der Partei dienen, kann ihm im Bereich der politischen Ordnung
das geben, was sein, was Gottes ist. Am deutlichsten zeigt sich, um
was es geht, wenn Mittel vorgeschlagen werden, deren Wesen dem
Wesen des Ziels widerspricht. Auch hier kann es einem nicht ob-
liegen, prinzipiell vorzugehen, sondern nur, je und je in der Ver-
antwortung die Demarkationslinie zu ziehen und fiir sie einzu-
stehn; nicht etwa, um seine Seele bliitensauber zu halten — das
wire ein eitles und segenloses Beginnen —, sondern um zu ver-
hiiten, dafl Mittel gewihlt werden, die geeignet sind, von dem
Weg zum Ziel auf einen Weg zu einem andern, diesen Mitteln
wesensgleichen Ziel abzulenken; denn niemals heiligt der Zweck
die Mittel, wohl aber kénnen die Mittel den Zweck zuschanden
machen.

Es diinkt mich, es gebe eine Front, die quer durch alle Fronten
dieser Stunde, die dulleren und die inneren, geht, obwohl sie
denen, die sie bilden, nur selten bewullt sind. Da stehen sie anein-
andergereiht, die Realgesinnten aller Gruppen, aller Parteien, aller
Volker, und wissen von Gruppe zu Gruppe, von Partei zu Partei,
von Volk zu Volk wenig oder nichts voneinander, und so ver-
schieden die Ziele hier und hier sind, es ist doch eine Front, denn
es ist der eine Kampf um die menschliche Wahrheit, der da iiber-
all gekampft wird. Die menschliche Wahrheit aber ist ja nichts
anderes als die Treue des Menschen zu der einen Wahrheit, ihr,
die er nicht besitzen, der er nur eben dienen kann, seine Treue zu
der Wahrheit Gottes. Der Wahrheit treu bleibend, so sehr er kann,
strebt er seinem Ziele zu, und die Ziele sind verschieden, sehr ver-
schieden, aber die Linien, die zu ihnen fiihren, schneiden sich, iiber
die Ziele hinaus verléngert, in der Wahrheit Gottes, wenn der Weg
in Wahrheit gegangen worden ist. Die an der Querfront Stehen-
den, die voneinander nicht wissen, haben miteinander zu tun.

Wir leben in einer Weltstunde, in der das Problem des gemein-
samen Menschengeschicks so widerborstig geworden ist, da3 die
routinierten Verweser des politischen Prinzips zumeist sich nur
noch zu gebirden vermogen, als ob sie ihm gewachsen wiren. Sie

268



reden Rat und wissen keinen; sie streiten gegeneinander, und eines
jeden Seele streitet gegen ihn selber. Sie brauchten eine Sprache,
in der man einander versteht, und haben keine als die geldufige
politische, die nur noch zu Deklarationen taugt. Vor lauter Macht
sind sie ohnmachtig und vor lauter Kiinsten unfahig, das Entschei-
dende zu konnen. Vielleicht werden in der Stunde, da die Kata-
strophe ihre letzte Drohung vorausschicken wird, die an der Quer-
front Stehenden einspringen miissen. Sie, denen die Sprache der
menschlichen Wahrheit gemeinsam ist, miissen dann zusammen-
treten, um mitsammen zu versuchen, endlich Gott zu geben, was
Gottes ist, oder, was hier, da eine sich verlierende Menschheit vor
Gott steht, das gleiche bedeutet, dem Menschen zu geben, was des
Menschen ist, um ihn davor zu retten, daB3 er durch das politische
Prinzip verschlungen wird.

269



	Geltung und Grenze des politischen Prinzips

