
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Geltung und Grenze des politischen Prinzips

Autor: Buber, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758721

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GELTUNG UND GRENZE
DES POLITISCHEN PRINZIPS

Von Martin Buber

Dieser Vortrag ist im Juni 1953 anläßlich der Verleihung des hansischen
Goethepreises an den Verfasser durch die Universität Hamburg und im gleichen

sowie im nächstfolgenden Monat an anderen deutschen Universitäten
gehalten worden. Er wird demnächst in Buchform innerhalb der Essaysammlung

«Hinweise» im Manesse-Verlag erscheinen.

Es ist den großen unverlierbaren Sprüchen religiöser Botschaft
eigentümlich, daß sie mit Situationen verbunden sind. Ihr Ort ist
nicht jenseits des menschlichen Getriebes; sie entstehen, wenn sie
gesprochen werden. Eine Schar ist gegenwärtig, sei es eine, die von
ehedem um den Sprecher zusammengeschlossen war, oder eine, die
sich im Augenblick um ihn gebildet hat; an sie wendet sich dasWort,
etwa um sie in einer gegebenen Situation anzurufen oder um eine
Frage zu beantworten, die eben jetzt, im Zusammenhang einer
Situation, laut geworden ist. Anfordernd oder angefordert, redet
die Botschaft diese bestimmten Menschen in ihrer besonderen Lage
an, mit diesem Gegenwärtigen befaßt sie sich, und auf es will sie
wirken. Aber nachdem sie erscholl und damit in das Gedächtnis
und die Ueberlieferung menschlicher Geschlechter eintrat, schöpft
jedes von ihnen aus ihr den Rat und die Ermutigung, die Aufrüttelung

und den Trost, deren gerade es unter den neuen Bedingungen
seines Daseins bedarf. Es erweist sich, daß jener Spruch, weit hinaus

über die Erfüllung seiner Ursprungsabsicht, sehr mannigfache
Gaben für die sehr mannigfaltigen Situationen historischen und
persönlichen Lebens bereit hat, ja wir dürfen wohl sagen, daß er
diese Gaben enthält. Die Botschaft wendet sich an eine Schar, und
sie wendet sich an die Menschenwelt — nicht an eine vage und
allgemeine, sondern an die konkrete, die jeweilige, geschichtlich
beladene und geschichtlich aufgerührte. Die Interpretation wird
dem Spruch erst gerecht, wenn sie zu seiner Absicht in der Stunde,
da er gesprochen wurde, seine Entfaltung in all den Stunden seiner
Wirkung fügt, und in besonderer Weise gerade die in dieser Stunde,
in der sie, die Interpretation, sich vollzieht. Die Geschichte erweitert

aber nicht allein, sie vertieft auch die Deutung, denn das

Schöpfen nähert sich dem Grunde.

259



Jesu Spruch vom Zinsgroschen, von dem ich ausgehen will und
muß, um Geltung und Grenze des politischen Prinzips dem
Anliegen unserer Geschichtsstunde gemäß zu erörtern, ist eine
Botschaft dieser Art. Man hat mit Recht verschiedentlich darauf
hingewiesen, daß der Sprecher aus dem Bild des Kaisers auf der
vorgezeigten Münze die Pflicht ableitet, dem irdischen Herrscher die
Steuer nicht zu verweigern; es scheint mir freilich unrichtig, die
Bejahung der Pflicht — wie es geschehen ist — dahin zu verstehen,
daß diese als eine Rückerstattung bezeichnet werde, denn weder
für das zuständige Wissen noch für den gesunden Menschenverstand

ist das Geld, das der Staatsbürger erbt oder erwirbt, eine
Gabe des Staates aus dessen Eigentum — das Verhältnis des
münzenausgebenden Staates zur geldverwendenden wirtschaftenden
Gesellschaft, der er das symbolische Tauschmittel zur Verfügung
stellt, ist ja ein völlig anderes; und was für uns weit wichtiger ist:
das im zweiten Teil des Spruchs anbefohlene Geben an Gott kann
nur gezwungenerweise als ein Zurückgeben erklärt werden, ja
diese Vorstellung würde den Sinn des Spruchs verbiegen. Vielmehr
kann zu Recht nur eine Interpretation bestehen, die ihn unter jene
einreiht, an denen, wie zu unserer Stelle gesagt worden ist1, das

griechische Verb bedeutet: «leisten, was man in Erfüllung einer
Verpflichtung bzw. Erwartung zu geben hat».

Schon aber setzt notwendigerweise jenes Streben ein, von dem
ich gesprochen habe: sich dem nicht mehr einer Stunde, sondern
allen Stunden zugehörigen Urgrund der Botschaft zu nähern. Wir
werden zur Frage genötigt, was das heiße, daß der Mensch Gott
etwas geben könne und solle, Mal um Mal, wie er Mal um Mal der
über ihn herrschenden irdischen Gewalt etwas geben kann und
soll; und weiter, was das heiße, daß als der Gegenstand jener Gabe
«das was Gottes ist» bezeichnet wird, oder (in sinngemäßer Wiedergabe

des als der aramäische Wortlaut der Rede Anzunehmenden)
«das was dem Gotte zugehört» oder «zukommt» — auf einer und
derselben Ebene mit dem, was dem Kaiser zugehört oder zukommt.
Daß der Mensch dem Kaiser, der Obrigkeit, dem Staate das zu
«geben», zu leisten gehalten ist, was gerechterweise der Staat von
seinem Bürger fordert, was nämlich dem Staate auf Grund des

gegenseitigen Verhältnisses als eines Verhältnisses gegenseitigen
begrenzten Anspruchs zukommt, ist deutlich genug; aber wie kann
das, was er Gott zu geben gehalten ist, damit gleichgestellt werden?
Ist denn auch das gegenseitige Verhältnis zwischen Gott und dem

Menschen, in das jede menschliche Kreatur mit ihrem Dasein
eintritt, das eines gegenseitigen begrenzten Anspruchs? Hat denn der

1 Büchsei, Theologisches Wörterbuch zum Neuen Testament, II, 170.

260



Mensch überhaupt einen Anspruch an Gott? Wenn er sich an Gott
faktisch wendet, das heißt wenn er in Wahrheit und Wirklichkeit
betet, kann er doch kaum einen Augenblick lang in einem Anspruch
verharren. Wenn aber Gott einen Anspruch an den Menschen hat,
wie könnte der begrenzt werden? Beginnt man das Bemessen dessen,

was ein Mensch zu «geben» hat, beim Kaiser, soll dann der Rest,
oder der aktuelle Teil des Restes, Gott zufallen? So haben es offenbar

die verstanden, die den Spruch dahin auslegten, man habe der
weltlichen Gewalt zu willfahren, solang sie nichts fordert, was im
Widerspruch zu der Gott gezollten Verehrung: zu Bekenntnis und
Dienst steht, also etwa, daß man dem römischen Kaiser als einem
gottartigen Wesen opfere. Aber damit wird doch wohl der göttliche,
göttlich anheischende Bereich im Leben des Menschen auf Kult
und Konfession reduziert, mit anderen Worten: Gott wird aus dem
Herrn des Daseins zum Herrn der Religion gemacht. Beginnen wir
hingegen das Bemessen bei Gott, versuchen wir also zunächst ohne
Rücksicht auf andere Ansprüche, vorbehaltlos, zu ermitteln, was
Gott zukommt, dann treffen wir in der Tiefe der menschlichen
Selbsterfahrung auf ein dunkles, aber elementares Wissen des
Menschen darum, daß er sich, eben sich selber in der Gesamtheit
seiner Existenz, Gott schuldet, ein Urwissen, in dem anscheinend
die zentrale Kulthandlung, das Opfer, ihren wichtigsten Ursprung
hat: der Mensch versteht das von ihm Dargebrachte als den ihm
erlaubten sinnbildlichen Ersatz für ihn selber, der Leib des Opfertiers

stellt also, wie wir es immer wieder, von einer phönizischen
Formel bis zu einer des indischen Islam finden, seinen eigenen
Leib dar. Sodann aber treffen wir in der Sprache jener
Offenbarung, in deren Tradition Jesus aufgewachsen war und auf die er
sich grundlegend berief, das ungeheure Gebot, das er selber als das
erste von allen anführt: der Mensch solle Gott «mit seiner ganzen
Macht» lieben. Nimmt man den Primat dieses Gebots so ernst,
wie Jesus ihn nahm, dann ist primär die Anerkennung eines
Sonderbereichs ausgeschlossen, dem der Mensch in konstitutiver
Unabhängigkeit von seiner Verbindung mit Gott was immer zu
«geben» hätte.

Wollen wir die Unruhe, die das Wort vom Zinsgroschen in uns
erregt, nicht dadurch beschwichtigen, daß wir es kurzerhand, wie
einzelne Theologen getan haben, unter die «Rätselsprüche»
versetzen, dann ist es doch wohl an uns, die geläufige Meinung
aufzugeben, wonach hier von einer Teilung zwischen verschiedenen
Bezirken der gleichen Sphäre die Rede sei. Fußend auf den
Erfahrungen all der Geschlechter, die in ihren geschichtlichen Entscheidungen

dem Spruche Jesu begegnet sind, aber auch auf dem teuer

261



erkauften Selbstverständnis unserer eigenen Generation, müssen
wir uns einer anderen Auslegung zuwenden. Ich kann sie nur in
der heutigen Begrifflichkeit anzudeuten versuchen, da, soviel mir
bekannt ist, keine frühere sich mit ihr abgegeben hat, aber ihr
nichtbegrifflicher Grundgehalt ist unter die unausgesprochenen
und der Aussprache unbedürftigen Voraussetzungen zu zählen, wie
sie jeder zentrale Mensch mit dem Innenkreis seiner Hörer
gemein hat.

Die menschliche Person, ontologisch betrachtet, ist nicht eine
einzige Sphäre, sondern eine Verbindung von zweien. Damit meine
ich aber keineswegs etwa die Zweiheit von Körper und Seele, von
denen den einen dem Reich des Kaisers, die andere dem Gottes
zuzuteilen der Lehre Jesu widerstritte. Ich meine vielmehr, von
jenem deuteronomischen Wort «mit deiner ganzen Seele und mit
deiner ganzen Macht» ausgehend, die Sphäre der Ganzheit und die
der Sonderung oder Aufteilung. Wenn und insofern der Mensch
ganz wird, wird er Gottes und gibt er Gott — er gibt Gott eben seine
Ganzheit; alle ihm gewährte Verwirklichung der Ganzheit in
irgendeiner Erdensache hängt letztlich und über alle Namengebung
hinaus damit zusammen. Sein sterbliches, von der Sterblichkeit
geprägtes Leben kann nicht in der Ganzheit verlaufen, es ist an die
Sonderung, die Aufteilung gebunden. Er darf und soll aber jener
die Weisungen für diese entnehmen. Was er in der Sphäre der
Sonderung rechtmäßig tut, empfängt seine Rechtmäßigkeit aus der
Sphäre der Ganzheit. In der Predigt des Deuteronomiums folgt bald
auf das Gebot der Gottesliebe ein merkwürdiger Doppelsatz.
Zuerst wird gesagt, Gott liebe den fremdbürtigen Gastsassen, und dann
heißt es: Ihr sollt den Gastsassen lieben. Unsere Liebespflicht zu
ihm ergibt sich, in der Sphäre der Sonderung, aus Gottes Liebe zu
ihm, dem preisgegebenen Mann, wenn wir, in der Sphäre der Ganzheit,

Gott lieben. So wird je und je auch das Geben an den Staat,
das Geben dessen, was ihm in der Sphäre der Sonderung zukommt,
von der Sphäre der Ganzheit aus ermächtigt, in der wir Gott das

geben, was ihm zukommt, uns selber. Man kann die gleiche
Einsicht auch unter anderen Kategorien gewinnen: denen der
unmittelbaren und der mittelbaren Beziehung. Denn das in seiner
Ganzheit auf Gott gerichtete Wesen steht in der unmittelbaren
Beziehung zu ihm, alle unmittelbare Beziehung hat ihren Seinsgrund

darin, und alle mittelbare Beziehung kann nur von da her
die Wahrheit des Maßes und der Richtung empfangen. Gebt Gott
eure Unmittelbarkeit — sagt uns der Zinsgroschenspruch —, und
ihr werdet je und je erfahren, was von eurer Mittelbarkeit ihr dem
Kaiser geben sollt. t

262



Seitdem damals etliche Gegner Jesu, von den Evangelisten stark
simplifizierend «die Pharisäer» genannt, ihn darüber befragten, ob
der judäische Mensch von Gott aus gehalten sei, die Steuer zu
entrichten, oder den passiven Widerstand üben dürfe, sind die
Situationen, in denen die Geschlechter der Weltgeschichte mit
ihren Situationsfragen dem Spruch Jesu begegneten, immer schwieriger

und widerspruchsvoller geworden. Es ging nun nicht mehr
um die Fremdherrschaft, sondern um die eigene, und nicht um eine
Zwangsobrigkeit, sondern um eine, zu deren Legitimität man sich
willig bekannte; es ging nicht mehr um gesetzlich geregelte
Leistungen, ja überhaupt nicht mehr bloß um die Ausführung von
Verordnetem; es ging in zunehmendem Maße um den Menschen
selber. Nicht der Staat in seiner empirischen Erscheinung aber
erhob zuerst diesen Anspruch, sondern die Staatsdenker, die ihn
über die Vielheit seiner empirischen Erscheinungsformen empor
ins Absolute erhoben. Das entscheidende Stück des Wegs dahin
führt von Hobbes, dem feindlichen Sohn der englischen Revolution,
zu Hegel, dem feindlichen Sohn der französischen. Hobbes unterwirft

zwar die Auslegung des Wortes Gottes der zivilen Gewalt,
hält aber an der unbedingten Ueberlegenheit des ihr transzendenten

Gottes fest, und so kann es hier immer noch, wenn auch de facto
nur sekundär und abhängig, das geben, was des Gottes ist. Für
Hegel, der darin, «daß der Staat ist», den «Gang Gottes in der Welt»
sieht, in dem die Idee, als der «wirkliche Gott», sich «mit Bewußtsein

realisiert», für Hegel, der den Volksgeist als «das sich wissende
und wollende Göttliche» versteht, gibt es jene als von dem, was des
Kaisers ist, unterschieden nicht mehr. Hat der Mensch «nur daran
sein Wesen», was er dem Staat verdankt, hat er «allen Wert», den
er hat, «allein durch den Staat», dann ist folgerichtig er selber der
Zinsgroschen, den er dem «Kaiser» schuldet. An Stelle des
empirischen Staates, der diesen Anspruch nicht oder noch nicht zu
erheben vermochte — in seiner totalitären Form ist er ihm freilich
seither schon recht nah gekommen —, tat und tut es im Zeitalter
Hegels, das noch andauert, das politische Prinzip. Es tritt nicht
mehr, wie jener, dem Einzelnen gegenüber und fordert ihn an, es

durchdringt seine Seele und erobert seinen Willen.
Mit dem Namen des politischen Prinzips bezeichne ich das

sozusagen praktische Axiom, das in Gesinnung und Haltung eines
sehr großen Teils der heutigen Generation vorherrscht. Als Satz
gefaßt, mag es etwa besagen, die öffentlichen Ordnungen seien
rechtmäßig die Determinante des menschlichen Daseins. Der
Hauptton liegt natürlich auf dem Adverb «rechtmäßig»; das Prinzip

will nicht etwa einfach feststellen, daß in der Aera der so-

263



genannten Weltkriege das Schicksal der in ihr Lebenden elementar
und immer mehr davon abhängt, was zwischen den Staaten,
konkreter ausgedrückt: zwischen ihren Vertretern vorgeht, es will
vielmehr festsetzen, daß es sich zu Recht so verhalte, weil die
Staatlichkeit eben den Wesensstand des Menschen ausmache und
nicht sie um seinetwillen, sondern er um ihretwillen bestehe. Demnach

ist der Mensch wesentlich des Kaisers. Soweit das praktische
Axiom waltet, ist der Spruch vom Zinsgroschen faktisch zunichtegemacht.

Ob der nach Abzug des Wesentlichen verbleibende Rest
noch auf die Rechnung «Gottes» gebucht wird, kann, wo man dieses
Nomen so weitgehend entweder aus dem Wortschatz gestrichen
hat oder es nur noch metaphorisch oder konventionell verwendet,
kaum noch von Belang sein.

In einer so beschaffenen Menschenwelt Geltung und Grenze des
politischen Prinzips im Zeichen des Zinsgroschenspruchs erörtern,
heißt an den vorgeblichen Absoluta, den Archonten der Stunde,
am entscheidenden Punkte Kritik üben.

Es verhält sich ja nicht etwa so, daß in unserm Zeitalter der
Absolutheitscharakter irgendeines Seins schlechthin bestritten
wäre. Die Relativierung der höchsten Werte, die dieses Zeitalter
kennzeichnet, hat vor dem politischen Prinzip haltgemacht. Mehr
als das: innerhalb des praktischen Pragmatismus, der die Grundform

der Relativierung ist, ist die erste, individualistische Phase,
in der die ethischen, noetischen, religiösen Werte auf ihren Nutzen
für das Leben des Einzelnen hin geprüft und nur nach dem Maß
dieses Nutzens, in der Beziehung auf ihn anerkannt wurden, durch
die zweite, kollektivistische abgelöst worden. Hier wird etwa die
Wahrheit nicht mehr als das mir, sondern als das «uns» Zuträgliche
verstanden und behandelt. Dieses «Wir» ist vorgeblich das der
Kollektivität, etwa des «Volkes», faktisch jedoch das der jeweils
Herrschenden. Diese suchen freilich vielfach, im Interesse ihrer
Machtbewahrung und Machterweiterung, im Volk den Glauben an
die seiende Wahrheit, an die sie selber nicht mehr glauben, zu
erhalten. Die individualistischen Relativierungslehren, wie wir sie

am grandiosesten von Stirner und Nietzsche vernahmen, werden
— in umgekehrter Reihenfolge als in der Geschichte der Sophi-
stik —, teils durch die kollektivistischen des Marxismus
verdrängt, teils durch die ihnen in manchen Punkten eigentümlich
nahestehenden einiger Abarten des Existentialismus, unter denen
mir die deutsche Abart, eine ontologische Geschichtsbejahung,
besonders wichtig erscheint. Ich kann hier nur auf das unser
Problem unmittelbar Angehende hinweisen, wobei zu beachten ist,

264



daß nicht bloß Marx, sondern auch Heidegger wesentlich von
Hegel herkommt.

Marxens sogenannte «Umkehrung» des Hegeischen Weltbildes
ist zugleich eine Reduktion, da er, in den Spuren Vicos, von allem
Seienden, in Natur und Geist, nur das unserer Erkenntnis zuteilt,
an dessen Zustandekommen wir Menschen geschichtlich
teilgenommen haben; damit verbindet sich eine noch intensivere Historisierung

des Seins als bei Hegel. Scheinbar nun wird hier einzig dem
geschichtlichen Wirtschaftsprozeß eine — wiewohl selbstverständlich

nur eben historisch existente — Absolutheit zugesprochen, und
der Staat gehört nur dem als solchem relativierten «Ueberbau» an.
Da aber die politischen Ordnungen hier als der Träger der künftigen

Wende aller Dinge erscheinen und die höchstzentralisierte
politische Machtballung als zu deren Bereitung unerläßlich, ist
der uneingeschränkte Staat als das unbedingt Bestimmende postuliert,

bis jenem eschatologischen Mythus zufolge mit dem Absterben
des Staates der Wundersprung aus dem Reich der Notwendigkeit
in das der Freiheit getan werden kann.

Auch der Existentialismus Heideggers wurzelt in Hegels Denken,

aber in einer tieferen, ja der tiefsten Schicht. Wie für Hegel
die Weltgeschichte der absolute Prozeß ist, in dem der Geist zum
Selbstbewußtsein gelangt, so sieht Heidegger im geschichtlichen
Dasein die Auferhellung des Seins selber geschehen; weder dort
noch hier ist Raum für ein Uebergeschichtliches, das die Geschichte
betrachtet und über sie richtet. Hier wie dort läßt sich das
Geschichtliche von seinem eigenen Geschichtsdenken in letzter
Instanz bestätigen; hier wie dort ist demgemäß die Besinnung auf
den kühnsten Begriff des Menschengeschlechts nicht zugelassen,
den Begriff der Ewigkeit, die dem gesamten Geschichtsablauf und
damit jeder Geschichtszeit richterlich überlegen ist. Hier wie dort
ist die Zeit nicht vom Zeitlosen umgriffen, und die Zeiten
erschauern nicht vor einem, der nicht in der Zeit haust, der in ihr
nur erscheint. Hier wie dort ist das Wissen des Menschen geschwunden,

daß die Zeit gar nicht als ein Letztseiendes, in sich Selbständiges

und sich Zulängliches gedacht werden kann und daß jedem
Versuch, sie als solches — gleichviel ob als endlich oder als
unendlich — zu durchdenken, die Absurdität auflauert. Wird die
Geschichtszeit und die Geschichte verabsolutiert, so kann es sich
leicht ereignen, daß in der geschehenden Geschichte der
zeitbefangene Denker dem aktuellen staatlichen Machtgetriebe den
Charakter des Absoluten und in diesem Sinn Zukunftbestimmenden

zuspricht. Danach mag für ein Weilchen der Gnom Erfolg
krampfhaft grinsend den Gottessitz der Vollmacht einnehmen.

265



Wie geht es aber zu, daß der Staat überhaupt verabsolutiert
werden konnte, da es ihn ja doch lediglich in der Pluralität, als
«die Staaten», gibt, und jeder von ihnen durch den Bestand aller
übrigen an seine Relativität gemahnt wird? Hegel konnte den
Staat absolut fassen, weil für ihn eben die Historie absolut war und
der jeweils in einer geschichtlichen Epoche repräsentativ gewesene
Staat ihm die jeweilige Aktualität des Staatseins bedeutete. Man
mag dergleichen auch noch bei Heidegger zwischen den Zeilen
lesen. Aber in der Konkretheit des gelebten Lebens wird hier eine
seltsame Singularisierung vollzogen; sie würde an die Mythen
primitiver Stämme erinnern, in denen die Erschaffung der Welt
als Erschaffung des schmalen Stammes-Territoriums erzählt wird,
— wenn es in diesen Mythen nicht um etwas vom Staat Wesensver-
schiedenes, um etwas zum Unterschied von ihm Leibhaftes und
Geheimnisträchtiges, um das Vaterland ginge. Hegel hat die
gewaltige Differenz nicht beachtet; er kann etwa schreiben: «Indem
der Staat, das Vaterland, eine Gemeinsamkeit des Daseins
ausmacht. ..» Ein Mann wie Jakob Grimm hat da natürlicher
empfunden.

Es beruht ja aber hinwiederum alle relative Geltung des Staates
zum größten Teil gerade auf der Tatsache der Pluralität, da der
Schutz nach außen sich zumeist weit nachdrücklicher geltend
macht als der nach innen; die feindliche Gemeinschaft wird
zumeist weit stärker spürbar als die gemeinschaftsfeindlichen
Elemente in der eigenen. Freilich beläßt der Staat ungern das Maß
dieser seiner Geltung in dessen durch die wirklichen
Interessenunterschiede bestimmten Grenzen; er pflegt nicht selten eine
Perspektive, die jene als radikale Interessengegensätze erscheinen
läßt. Die geballte Herrschaftsmacht liebt es, von einem sozusagen
latenten Ausnahmezustand Gewinn zu ziehen; große Sektoren
der Wirtschaft neigen begreiflicherweise oft dazu, ihr hierin Hilfe
zu leisten; und so tendiert in Zeiten wie der unseren der kalte
Krieg dahin, der historische Normalzustand zu werden. Schon im
Anbeginn unserer Geschichtsstunde sahen wir Rechtslehrer
auftreten, die, diesem Zug der Zeit botmäßig, den Begriff des
Politischen dahin definierten, daß hier alles sich nach dem Kriterium
«Freund—Feind» ordne, wobei der Begriff des Feindes «die
Möglichkeit der physischen Tötung» einschließe. Die Praxis der Staaten

hat sich das füglich sagen lassen. Mancher Staat dekretiert die
Zweiteilung der Menschheit in erhaltenswerte Freunde und
ausschaltungswerte Feinde, und das politische Prinzip sorgt dafür, daß
das Dekretierte dem Menschen in Herz und Nieren dringe.

Wohlgemerkt, ich spreche nicht von der Kriegshandlung selber,

266



wo die persönlichen Entscheidungen gewissermaßen vorweggenommen
sind und im Abgrund des Geschehens Töten sich mit Getötetwerden

verschwistert. Ich rede nur von dem Lebensbereich, in dem
die freie Entscheidung unversehens unfrei wird.

Das anschaulichste Beispiel liefert hier jenes wohl merkwürdigste

Gebilde innerhalb der öffentlichen Ordnungen, das wir
Partei nennen. Leute, die in ihrem Privatbezirk von der
skrupulösesten Rechtlichkeit waren, sahen wir Tag um Tag in der Sphäre
ihrer Partei, nachdem diese ihnen angegeben hatte, wer der (in
diesem Fall innere) «Feind» sei, mit unanzweifelbar ruhigem
Gewissen lügen, verleumden, betrügen, rauben, peinigen, foltern,
morden. In den Fabriken des Guten Gewissens wird zuverlässig
gearbeitet.

Ich habe keinerlei Befugnis, zu erklären, das Gruppeninteresse
sei unter allen Umständen der sittlichen Forderung zu opfern,
zumal mir die grausamen Konflikte der Pflichten und ihre rückhaltlose

situationsgemäße Austragung zum Kernbestand eines echten
personalen Ethos zu gehören scheinen. Aber das evidente Fehlen
eines Seelenkampfes, das Fehlen seiner Wunden und Narben ist
mir unheimlich. Ich gehe ja nicht darauf aus, die Geltung des
politischen Prinzips materiell zu begrenzen; dies ist vielmehr eben das,

was sich Mal um Mal, Seele um Seele, Situation um Situation
realiter zu begeben hätte; ich meine nur sagen zu dürfen, daß
diese Begebenheit offenbar zur Ausnahme geworden ist.

Daß man nicht Gott und dem Mammon dienen könne, ist ein
restlos wahrer Spruch, denn der Mammon umklammert die Seele
und gibt nichts von ihr frei; hingegen meine ich, es sei möglich,
Gott und der Gruppe, der einer angehört, zu dienen, wenn man
nur herzhaft darauf bedacht ist, Gott auch im Bereich der Gruppe
zu dienen, so sehr man kann. So sehr man jeweils kann; «quantum
satis» bedeutet in der Sprache der gelebten Wahrheit nicht Ent-
weder-oder, sondern So-sehr-man-kann. Wenn die politische
Seinsordnung meine Ganzheit und Unmittelbarkeit nicht antastet, darf
sie von mir verlangen, daß ich ihr jeweils so gerecht werde, als ich
im gegebenen inneren Konflikt glaube verantworten zu können.
Jeweils; denn hier gibt es kein Ein-für-allemal: in jeder Situation,
die Entscheidung heischt, ist die Demarkationslinie zwischen Dienst
und Dienst neu zu ziehen, nicht notwendig mit Furcht, aber
notwendig mit jenem innersten Zittern der Seele, das jeder echten
Entscheidung vorausgeht.

Ein anderes kommt noch dazu. Wenn rechtschaffene Menschen
einer Partei beitreten, tun sie es, weil sie überzeugt sind, diese
strebe dem Ziel allgemeinen Charakters zu, dem sie zustreben, und

267



dieses Ziel sei nur unter tatkräftigem Zusammenschluß der
Gleichgesinnten zu erreichen. Aber eine Partei besteht aus Realgesinnten
eben solcher Art und aus Fiktivgesinnten, die aus irgendwelchen
Motiven, zumeist wohl aus einem unentwirrbaren Rattenkönig
von Motiven in die Partei eingetreten sind; es mag naturgemäß
leicht geschehen, daß die Fiktivgesinnten überwiegen. Wie immer
dem sei, dem Realgesinnten kommt es zu, in der Partei die Macht
des Fiktiven zu bekämpfen, ohne die Tatkraft der Partei zu lähmen.
Ein dorniges Geschäft; aber nicht ohne dieses kann man Gott in
der Partei dienen, kann ihm im Bereich der politischen Ordnung
das geben, was sein, was Gottes ist. Am deutlichsten zeigt sich, um
was es geht, wenn Mittel vorgeschlagen werden, deren Wesen dem
Wesen des Ziels widerspricht. Auch hier kann es einem nicht
obliegen, prinzipiell vorzugehen, sondern nur, je und je in der
Verantwortung die Demarkationslinie zu ziehen und für sie einzu-
stehn; nicht etwa, um seine Seele blütensauber zu halten — das
wäre ein eitles und segenloses Beginnen —, sondern um zu
verhüten, daß Mittel gewählt werden, die geeignet sind, von dem
Weg zum Ziel auf einen Weg zu einem andern, diesen Mitteln
wesensgleichen Ziel abzulenken; denn niemals heiligt der Zweck
die Mittel, wohl aber können die Mittel den Zweck zuschanden
machen.

Es dünkt mich, es gebe eine Front, die quer durch alle Fronten
dieser Stunde, die äußeren und die inneren, geht, obwohl sie
denen, die sie bilden, nur selten bewußt sind. Da stehen sie
aneinandergereiht, die Realgesinnten aller Gruppen, aller Parteien, aller
Völker, und wissen von Gruppe zu Gruppe, von Partei zu Partei,
von Volk zu Volk wenig oder nichts voneinander, und so
verschieden die Ziele hier und hier sind, es ist doch eine Front, denn
es ist der eine Kampf um die menschliche Wahrheit, der da überall

gekämpft wird. Die menschliche Wahrheit aber ist ja nichts
anderes als die Treue des Menschen zu der einen Wahrheit, ihr,
die er nicht besitzen, der er nur eben dienen kann, seine Treue zu
der Wahrheit Gottes. Der Wahrheit treu bleibend, so sehr er kann,
strebt er seinem Ziele zu, und die Ziele sind verschieden, sehr
verschieden, aber die Linien, die zu ihnen führen, schneiden sich, über
die Ziele hinaus verlängert, in der Wahrheit Gottes, wenn der Weg
in Wahrheit gegangen worden ist. Die an der Querfront Stehenden,

die voneinander nicht wissen, haben miteinander zu tun.
Wir leben in einer Weltstunde, in der das Problem des gemeinsamen

Menschengeschicks so widerborstig geworden ist, daß die
routinierten Verweser des politischen Prinzips zumeist sich nur
noch zu gebärden vermögen, als ob sie ihm gewachsen wären. Sie

268



reden Rat und wissen keinen; sie streiten gegeneinander, und eines
jeden Seele streitet gegen ihn selber. Sie brauchten eine Sprache,
in der man einander versteht, und haben keine als die geläufige
politische, die nur noch zu Deklarationen taugt. Vor lauter Macht
sind sie ohnmächtig und vor lauter Künsten unfähig, das Entscheidende

zu können. Vielleicht werden in der Stunde, da die
Katastrophe ihre letzte Drohung vorausschicken wird, die an der Querfront

Stehenden einspringen müssen. Sie, denen die Sprache der
menschlichen Wahrheit gemeinsam ist, müssen dann zusammentreten,

um mitsammen zu versuchen, endlich Gott zu geben, was
Gottes ist, oder, was hier, da eine sich verlierende Menschheit vor
Gott steht, das gleiche bedeutet, dem Menschen zu geben, was des
Menschen ist, um ihn davor zu retten, daß er durch das politische
Prinzip verschlungen wird.

269


	Geltung und Grenze des politischen Prinzips

