Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Leben, Leisten, Erschaffen

Autor: Wyrsch, Jakob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758718

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758718
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LEBEN, LEISTEN, ERSCHAFFEN

Von Jakob Wyrsch

I

Was meinen wir damit, wenn von jemandem gesagt wird, er
habe bei einem Ungliick just das nackte Leben gerettet? Im Grunde
wohl das gleiche, wie wenn wir von einem andern, der geistig zer-
riittet ist und scheinbar keine geistige Regsamkeit mehr zeigt, in
ehrfurchtsloser und sachlich allermeist falscher Weise behaupten,
er vegetiere nur noch. Und schlieBlich — da in den beiden Redens-
arten das Leben schlecht wegkommt, bei der ersten, weil es als
nackt und damit als drmlich-diirftig hingestellt, und bei der zwei-
ten, weil es mit dem Wort Vegetieren veriachtlich gemacht wird —,
schlieBlich sei zum Ausgleich der Spruch des Romers angefiihrt,
der von mehr Ehrfurcht dem Leben gegeniiber zeugt: primum
vivere, deinde philosophari.

Denn das Leben soll nicht zu kurz kommen. Es ist das Erste, und
ohne es gibt es weder Leisten noch Erschaffen. Es ist nicht nackt
und es besteht nicht bloB aus Vegetieren, anders gesagt aus dem
Atmen, dem Schlafen, dem Wachen, dem Essen und dem Stoff-
wechsel, damit der Leib bestehe und sich erneuere. Dieses ge-
schichtslose Leben gibt es nur bei niedern Tieren und ganz, ganz
selten einmal im Endzustand einer Gehirnkrankheit, also am An-
fang und am Ende des Lebendigen. Das menschliche Leben aber,
wie wir es uns bei diesem Worte denken, hat seine Geschichte.
Es will sich zur Geltung bringen, es setzt sich durch, es zeugt,
pflanzt sich fort, sorgt sich um sich, und alles dessen ist es sich
bewulBlt; und es weill, mehr noch, darum, daB3 es mit ihm einmal
zu Ende geht und daf} es stirbt. Aber freilich, es spielt nur seine
eigene kleine Geschichte, diejenige eines Menschen jetzt und hier,
dem es Lust bringt, seine Fahigkeiten und Funktionen in Bewegung
zu setzen, vielleicht sogar sich darin zu iiben, aber nicht um dessent-
willen, was dabei entsteht oder was er sich dabei erwirbt, sondern
nur um der Bewegung und der Selbsterhaltung willen. Aber mit
dieser Selbsterhaltung und Zeugung ist die Geschichte auch schon
zu Ende, denn Sohn und Tochter, die zuriickbleiben, stammen wohl
aus dem viterlichen und miitterlichen Fleisch, aber jedes lebt sein
eigenes Leben und sie setzen nicht das elterliche fort.

208



Dieses blofle, nackte Leben besteht also im Agieren der verschie-
denen Fahigkeiten und im Reagieren auf alles, was gerade diesem
Leben selbst widerfahrt und zust6Bt. Und weil es so ist, so ist es
bei jeder Tatigkeit immer ganz dabei. Es fiillt den Augenblick in
der Zeit und die Stelle im Raum, wo etwas geschieht und wo es
tdtig ist, immer vollstdndig aus. Oder man konnte auch sagen, die
Zeit besteht fiir ihn nur im Augenblick und der Raum nur in der
jeweiligen Stelle. Im Mittelpunkt der Welt des bloBen Lebens aber
steht immer das Ich des Tragers. Von ihm geht alles aus und zu
ihm kehrt alles zuriick, Lust und Unlust, die Antwort auf den Reiz
und die Abwehr, und dies ist wohl mit ein Grund, warum der vitale
Mensch, wie man ihn etwa nennt, auf jedermann, der mit ihm zu
tun hat, einen so unmittelbaren, hinreiBenden Eindruck macht.

Aber gibt es diesen Menschen, der nur vital ist, der nur das
nackte Leben lebt, in unsern Tagen iiberhaupt noch? Wir bilden
uns ein, vor tausend oder mehreren tausend Jahren habe es ihn
gegeben. Damals habe das Lebendigsein und das Spielenlassen
seiner Fihigkeiten noch geniigt zum Gliick, und dank dessen sei
der Mensch selbstverstindlich eingebettet gewesen in das Spiel
und das Weben der Natur, so dall die Grenzen zwischen diesem
Ich, das seine Funktionen lebte, und zwischen den Andern in der
Mitwelt und dem ganz Andern in der Natur nur undeutlich oder
gar nicht das Bewulltsein seiner selbst gestort hitten. Wir bilden
es uns so ein, und darum ertont denn auch in jedem Jahrhundert
zweimal, manchmal mit groBem und manchmal mit fast keinem
Widerhall, der Ruf: Zuriick zur Natur! Die dies rufen, haben das
Leben, von dem hier geredet wird, vielfach zur Halfte verloren,
und darum rufen sie nach einem Leben, das in sich beschlossen
ist, nicht iiber sich hinaus will, nichts leisten will, das nur seine
Fahigkeiten spielen 1d8t und sich selbst erhilt, bis es einmal er-
lischt.

1I

Aber jeder Ruf nach Riickkehr zur Natur ist bisher verhallt.
Nicht nur, weil jene, die ihn erheben, dies nur darum tun, weil sie
in héchster Gefahr stehen, auch das letzte Vitale, das ihnen noch
blieb, zu verlieren, und weil darum ihr Ruf ein Notschrei ist nach
etwas fiir sie Unmoglichem. Mehr noch, weil jene, die nicht in
dieser Gefahr stehen und es also konnten, gar keine Lust haben,
sich mit dem bloBen Leben und seinen Werten zu begniigen. Sie
haben den Gewinn der Leistung kennengelernt und schitzen ihn
héher ein als die Lust des bloBen Lebendigseins. Dieser Gewinn

1 209



besteht darin, daB wir es dank der eigenen Leistungen und der-
jenigen der andern bequem und komfortabel haben konnen und
dafl wir damit Ordnung in die Zwischenfille und in das Unbe-
rechenbare des rein Natiirlichen bringen. Was getan wird, soll
nicht mehr blofl darum getan werden, weil es im Augenblick und
an der Stelle Lust bringt oder weil es nétig ist, es zu tun, um
weiter zu existieren oder gar nur um zu vegetieren, sondern es
wird getan, und oft sogar mit Unlust, weil etwas dabei heraus-
kommt. Darum geschieht es nicht mehr blof3 aus Antrieb von innen
oder als Antwort auf ein Widerfahrnis, sondern es ist eine Titig-
keit im Auftrag, auch wenn die Bereitschaft und der Wille des
Tatigen sich mit diesem Auftrag auf halbem Wege trifft. Der An-
stoB3 von aullen ist immer das erste, und der Titige reagiert nicht,
sondern willigt ein. Was dann herauskommt, ist immer ein Werk,
sei es, da3 der Schlosser ein queres Schlofl3 wieder zum Auf- und
ZuschlieBen bringt, oder der Schreiner aus ein paar Brettern ein
Gestell hobelt und leimt, oder der Einnehmer am Bahnschalter die
Reisenden richtig bedient und am Abend eine Kasse vorweisen
kann, die stimmt, oder der Techniker eine Maschine zusammen-
stellt, so da3 sie lduft, oder der Wissenschaftler eine Uebersicht
iiber Vorginge und Fortschritte in seinem Fache schreibt. Jedes-
mal ist es eine Leistung, die herauskommt, oder sollte wenigstens
eine sein, denn gelegentlich kann es geschehen, daB3 das Gestell
schief steht oder die Kasse zuviel oder zuwenig enthilt oder in
der Uebersicht ein wichtiger Name vergessen wurde, und dann ist
das Ziel verfehlt, aber irgendwohin hat die Leistung doch gefiihrt.

Das Ergebnis der Leistung ist also sichtbar oder spiirbar. Es ist
ein Produkt wie das gebaute Vogelnest, und nicht blof eine Funk-
tion wie der Vogelflug. Und wenn es tausend &hnliche Gestelle gibt,
und wenn die Arbeit eines Schalterbeamten von tausend andern
in der gleichen tadellosen Weise geleistet wird, so daf} das eine vom
andern nicht unterschieden werden kann, so entsteht doch jedes-
mal etwas. Weil aber etwas entstehen soll, so mul} der Titige, der
es leisten will, wohl im Augenblick und an der Stelle beginnen,
aber dann muB er sofort vorausgreifen, in die Zukunft voraus und
in den Raum hinein, damit das Entstehende auch Platz und Bestand
findet. Dies ist der Grund, warum das Ich desjenigen, der die Lei-
stung vollbringt, aus dem Mittelpunkt des Kreises, in dem sich sein
Leben abspielt, beiseite riickt. Es kann nicht mehr so sein, wie
wenn wir uns nur als lebendig fiihlen und dieses unser Leben
spielen und sich bewegen lassen wollen, denn das Geleistete, das
ja ein Werk zu sein hat, muf nun neben dem Ich seinen Platz finden.

Aber gerade darin zeigt sich die Grenze der Leistung. Mit ihr

210



wird einer Forderung, einem Auftrag, einer Pflicht Geniige ge-
leistet, es wird etwas so getan, wie es getan werden muBl. Dank
ihr haben wir Zivilisation und sind wir nicht mehr «Wilde». Aber
was der Einzelne leistet, existiert nur, solange es mit ihm im glei-
chen Kreis verbunden ist. Dieser Kreis ist geschlossen und wird
nicht gesprengt. Sobald dieser Einzelne verschwunden ist, ist auch
seine Leistung dahin, und wenn die Andern einen Gewinn von ihr
haben wollen, muB sie jeden Tag von einem Andern immer wieder
neu geleistet werden. Es entsteht zwar nichts Neues dabei, son-
dern nur eine Wiederholung des nimlichen. Aber gerade dieser
Wiederholung bediirfen wir, wenn wir aus Leistungen Nutzen
ziehen wollen. Es ist dhnlich wie bei einer Maschine. Wie iiber-
fliissig wire sie, wenn wir nur einmal und nicht jeden Tag wieder
die namlichen Leistungen fordern diirften! Und wie schrecklich,
wenn sie plétzlich etwas Neues schaffen wiirde!

III

Denn durch das Erschaffen wird der sichere Kreis gesprengt.
Es entsteht etwas Neues und, weil es als dies ein eigenes Sein hat,
kann es gar nicht anders als aus dem Kreise ausbrechen, der es
samt seinem Schopfer umschlof, und dann steht es als Werk seinem
Schopfer gegeniiber. Daf} dieser es getan, bedeutet zwar auch eine
Leistung, aber das Erschaffene ist mehr als das Geleistete. Sobald
er den letzten Gedanken gedacht, den letzten Hammerschlag ge-
tan, den letzten Strich der Zeichnung oder des Planes gezogen,
beginnt es aus sich selbst zu existieren und es hat eigene Dauer.
Ja sogar das blofle Titigsein beim Vollbringen einer Leistung ist
etwas anderes als beim Erschaffen. Wenn im heurigen Frithsommer
der Himalaja bestiegen wurde, so war dies eine prichtige, eine
tiichtige Leistung, der man alle Achtung zollen muf}. Aber etwas
wesentlich anderes war es, als Petrarca im 14. Jahrhundert den
Mont-Ventoux bestieg. Als bergsteigerische Leistung war es sicher
auch fiir jene Zeiten bedeutend geringer einzuschitzen als der
Himalaja, trotz den zahlreichen technischen Hilfen von heute, aber
dafiir eine erschaffene Tat, etwas Erstmaliges, eine Bergwanderung
aus bloBem Naturgefiihl und sonst zwecklos. Mit Recht hat Petrarca
darum auf dem Gipfel weder naturwissenschaftliche Beobachtun-
gen gemacht, noch Flaggen aufgepflanzt, sondern nach jenem Buch
gegriffen, das am Beginn des geistigen Abendlandes steht, nimlich
nach den Bekenntnissen des Augustinus.

Wer leistet, wiederholt etwas. Er macht es vielleicht besser oder

211



rascher oder kommt héher hinauf, aber immer ist es etwas, was in
den Funktionen des Leibes und der Seele schon vorgegeben war
und wobei es sich also nur darum handelt, diese Funktionen auf eine
Aufgabe zu lenken, oder es ist Wiederholung von etwas Geschaffe-
nem. Anders gesagt, es springt bei der Leistung nur ein neues
Exemplar, aber kein neues Wesen heraus. Aber was bedeutet hier
das Wort Neues? Es bedeutet, da} aus dem, was zur Hand und
vorgegeben ist, also aus Gedanken und Worten und Einsichten
anderer oder auch aus eigenen, dall aus dem Stoff, der vorliegt
oder von andern bereitet wurde, eine Idee, ein Plan, ein Werk, eine
Tat hervorgebracht werden, die so noch nicht durchdacht, ausge-
sprochen, entschieden oder getan wurden. Ihrer Tausende gehen
mit den gleichen Gedanken um, betitigen sich am némlichen Stoff,
und nur dem einen oder andern gelingt es auf eine geheimnisvolle
Weise, woriiber er selbst ebensowenig Auskunft geben kann, wie
es die Wissenschaft kann, Gedanken und Stoff so miteinander in
Beziehung zu setzen, dal} nicht blo} eine Leistung wiederholt wird,
sondern daf}3 eine Neuschopfung herausspringt.

Derart kommt es zu zahlreichen Werken der Kunst, der Wissen-
schaft, der Technik, aber auch zu geschichtlichen Entscheidungen.
Allerdings nicht immer, wenn jemand kiinstlerisch oder wissen-
schaftlich tdtig sein will oder etwas erfinden will, denn bei allem
diesem ist es auch moglich, da3 nur geleistet und wiederholt wird.
Es hingt nicht vom Beruf ab, sondern von der Gnade des Schopfe-
rischen, um es so zu nennen. Und diese Gnade erfahren nicht nur
die Kiinstler und Wissenschaftler, sondern auch kleine und be-
scheidene Leute, etwa eine Mutter, die herausfindet, wie sie einem
kranken Kind am besten bei der Pflege hilft, ein Mann, dem ein-
fallt, wie er eine Aufgabe in anderer als der gewohnten Weise
erledigen kann, ein Ratsherr, dem im rechten Moment vor einer
nie vorher gesehenen Lage der rechte Ratschlag in den Sinn kommt.
Ein derartiges Werkeschaffen ist den Menschen vorbehalten. Leben
hat sogar die Pflanze, Leistungen vollbringen auch Tiere. Aus dem
Vorhandenen etwas erschaffen, was vorher nicht da war, kann nur
der Mensch. Es ist seine Grofle, aber ist es auch sein Gliick? Hier
stoBen wir nun auf eine zweite Wesensverschiedenheit zwischen
Leisten und Schaffen. Sein Lebendigsein betdtigen macht gliick-
lich, so haben es jene Rufer «Zurilick zur Natur!» wenigstens ge-
meint, und vielleicht haben sie mit dieser Meinung recht. Das
Leisten befriedigt. Erschaffen kann mit Lust oder mit Schmerz
verbunden sein, aber es zehrt. Leben und Leisten gehen gut neben-
einander her. Man leistet acht Arbeitsstunden lang und ist nach-
her befriedigt und lebt mit Lust seinen Feierabend. Aber Leben

212



und Erschaffen? Der Schaffende mul3 transzendieren, nur so ge-
lingt es. Es ist nicht mehr so wie bei der Leistung, wo das Ich und
das Geleistete nebeneinander im Kreis bleiben. Das Erschaffene
ist selbstandig, ist «objektiviert», und weil wir wenigstens das eine
wissen, dal} beim Erschaffen nicht blof} die Fahigkeiten eingesetzt
werden miissen, sondern tiefere Schichten der Person, so reifit
das Erschaffene, bildlich gesagt, ein Stiick des Ich mit sich fort.
Der Schaffende wird damit zwar nicht entleert, er erholt sich
wieder, sammelt sich wieder und schafft nachher wieder neu, aber
die Moglichkeit des blo3en Lebens, des Spielenlassens der Fihig-
keiten nur um der Bewegung und der Lust willen, geht dabei ver-
loren, wenigstens bei vielen. Und darum erscheinen diese stidndig
Schaffenden vielfach so lebensfern, unwirklich, von Blédsse ange-
kriankelt und wie nicht recht zu Hause in der alltdglichen Welt.

Und dennoch drangt und zwingt es nicht nur sie, sondern alle,
es immer wieder mit dem Schaffen zu versuchen. Denn wir wollen
Dauer und Fortleben, wir konnen gar nicht anders. Wer aber nicht
glaubig ist, dem bleibt dann nur die Hoffnung auf das geschaffene
Werk, das zwar sein eigenes Sein hat, «objektivierter Geist» ist,
aber ohne seinen Schépfer nicht geworden wire.

213



	Leben, Leisten, Erschaffen

