
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Leben, Leisten, Erschaffen

Autor: Wyrsch, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758718

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758718
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LEBEN, LEISTEN, ERSCHAFFEN

Von Jakob Wyrsch

I

Was meinen wir damit, wenn von jemandem gesagt wird, er
habe bei einem Unglück just das nackte Leben gerettet? Im Grunde
wohl das gleiche, wie wenn wir von einem andern, der geistig
zerrüttet ist und scheinbar keine geistige Regsamkeit mehr zeigt, in
ehrfurchtsloser und sachlich allermeist falscher Weise behaupten,
er vegetiere nur noch. Und schließlich — da in den beiden Redensarten

das Leben schlecht wegkommt, bei der ersten, weil es als
nackt und damit als ärmlich-dürftig hingestellt, und bei der zweiten,

weü es mit dem Wort Vegetieren verächtlich gemacht wird —,
schließlich sei zum Ausgleich der Spruch des Römers angeführt,
der von mehr Ehrfurcht dem Leben gegenüber zeugt: primum
vivere, deinde philosophari.

Denn das Leben soll nicht zu kurz kommen. Es ist das Erste, und
ohne es gibt es weder Leisten noch Erschaffen. Es ist nicht nackt
und es besteht nicht bloß aus Vegetieren, anders gesagt aus dem
Atmen, dem Schlafen, dem Wachen, dem Essen und dem
Stoffwechsel, damit der Leib bestehe und sich erneuere. Dieses ge-
schichtslose Leben gibt es nur bei niedern Tieren und ganz, ganz
selten einmal im Endzustand einer Gehirnkrankheit, also am
Anfang und am Ende des Lebendigen. Das menschliche Leben aber,
wie wir es uns bei diesem Worte denken, hat seine Geschichte.
Es will sich zur Geltung bringen, es setzt sich durch, es zeugt,
pflanzt sich fort, sorgt sich um sich, und alles dessen ist es sich
bewußt; und es weiß, mehr noch, darum, daß es mit ihm einmal
zu Ende geht und daß es stirbt. Aber freilich, es spielt nur seine
eigene kleine Geschichte, diejenige eines Menschen jetzt und hier,
dem es Lust bringt, seine Fähigkeiten und Funktionen in Bewegung
zu setzen, vielleicht sogar sich darin zu üben, aber nicht um dessent-
willen, was dabei entsteht oder was er sich dabei erwirbt, sondern
nur um der Bewegung und der Selbsterhaltung willen. Aber mit
dieser Selbsterhaltung und Zeugung ist die Geschichte auch schon
zu Ende, denn Sohn und Tochter, die zurückbleiben, stammen wohl
aus dem väterlichen und mütterlichen Fleisch, aber jedes lebt sein
eigenes Leben und sie setzen nicht das elterliche fort.

208



Dieses bloße, nackte Leben besteht also im Agieren der verschiedenen

Fähigkeiten und im Reagieren auf alles, was gerade diesem
Leben selbst widerfährt und zustößt. Und weil es so ist, so ist es
bei jeder Tätigkeit immer ganz dabei. Es füllt den Augenblick in
der Zeit und die Stelle im Raum, wo etwas geschieht und wo es

tätig ist, immer vollständig aus. Oder man könnte auch sagen, die
Zeit besteht für ihn nur im Augenblick und der Raum nur in der
jeweiligen Stelle. Im Mittelpunkt der Welt des bloßen Lebens aber
steht immer das Ich des Trägers. Von ihm geht alles aus und zu
ihm kehrt alles zurück, Lust und Unlust, die Antwort auf den Reiz
und die Abwehr, und dies ist wohl mit ein Grund, warum der vitale
Mensch, wie man ihn etwa nennt, auf jedermann, der mit ihm zu
tun hat, einen so unmittelbaren, hinreißenden Eindruck macht.

Aber gibt es diesen Menschen, der nur vital ist, der nur das
nackte Leben lebt, in unsern Tagen überhaupt noch? Wir bilden
uns ein, vor tausend oder mehreren tausend Jahren habe es ihn
gegeben. Damals habe das Lebendigsein und das Spielenlassen
seiner Fähigkeiten noch genügt zum Glück, und dank dessen sei
der Mensch selbstverständlich eingebettet gewesen in das Spiel
und das Weben der Natur, so daß die Grenzen zwischen diesem
Ich, das seine Funktionen lebte, und zwischen den Andern in der
Mitwelt und dem ganz Andern in der Natur nur undeutlich oder
gar nicht das Bewußtsein seiner selbst gestört hätten. Wir bilden
es uns so ein, und darum ertönt denn auch in jedem Jahrhundert
zweimal, manchmal mit großem und manchmal mit fast keinem
Widerhall, der Ruf: Zurück zur Natur! Die dies rufen, haben das

Leben, von dem hier geredet wird, vielfach zur Hälfte verloren,
und darum rufen sie nach einem Leben, das in sich beschlossen
ist, nicht über sich hinaus will, nichts leisten will, das nur seine
Fähigkeiten spielen läßt und sich selbst erhält, bis es einmal
erlischt.

II

Aber jeder Ruf nach Rückkehr zur Natur ist bisher verhallt.
Nicht nur, weil jene, die ihn erheben, dies nur darum tun, weil sie
in höchster Gefahr stehen, auch das letzte Vitale, das ihnen noch
blieb, zu verlieren, und weil darum ihr Ruf ein Notschrei ist nach
etwas für sie Unmöglichem. Mehr noch, weil jene, die nicht in
dieser Gefahr stehen und es also könnten, gar keine Lust haben,
sich mit dem bloßen Leben und seinen Werten zu begnügen. Sie
haben den Gewinn der Leistung kennengelernt und schätzen ihn
höher ein als die Lust des bloßen Lebendigseins. Dieser Gewinn

14 209



besteht darin, daß wir es dank der eigenen Leistungen und
derjenigen der andern bequem und komfortabel haben können und
daß wir damit Ordnung in die Zwischenfälle und in das
Unberechenbare des rein Natürlichen bringen. Was getan wird, soll
nicht mehr bloß darum getan werden, weil es im Augenblick und
an der Stelle Lust bringt oder weil es nötig ist, es zu tun, um
weiter zu existieren oder gar nur um zu vegetieren, sondern es
wird getan, und oft sogar mit Unlust, weil etwas dabei
herauskommt. Darum geschieht es nicht mehr bloß aus Antrieb von innen
oder als Antwort auf ein Widerfahrnis, sondern es ist eine Tätigkeit

im Auftrag, auch wenn die Bereitschaft und der Wille des
Tätigen sich mit diesem Auftrag auf halbem Wege trifft. Der
Anstoß von außen ist immer das erste, und der Tätige reagiert nicht,
sondern willigt ein. Was dann herauskommt, ist immer ein Werk,
sei es, daß der Schlosser ein queres Schloß wieder zum Auf- und
Zuschließen bringt, oder der Schreiner aus ein paar Brettern ein
Gestell hobelt und leimt, oder der Einnehmer am Bahnschalter die
Reisenden richtig bedient und am Abend eine Kasse vorweisen
kann, die stimmt, oder der Techniker eine Maschine zusammenstellt,

so daß sie läuft, oder der Wissenschaftler eine Uebersicht
über Vorgänge und Fortschritte in seinem Fache schreibt. Jedesmal

ist es eine Leistung, die herauskommt, oder sollte wenigstens
eine sein, denn gelegentlich kann es geschehen, daß das Gestell
schief steht oder die Kasse zuviel oder zuwenig enthält oder in
der Uebersicht ein wichtiger Name vergessen wurde, und dann ist
das Ziel verfehlt, aber irgendwohin hat die Leistung doch geführt.

Das Ergebnis der Leistung ist also sichtbar oder spürbar. Es ist
ein Produkt wie das gebaute Vogelnest, und nicht bloß eine Funktion

wie der Vogelflug. Und wenn es tausend ähnliche Gestelle gibt,
und wenn die Arbeit eines Schalterbeamten von tausend andern
in der gleichen tadellosen Weise geleistet wird, so daß das eine vom
andern nicht unterschieden werden kann, so entsteht doch jedesmal

etwas. Weil aber etwas entstehen soll, so muß der Tätige, der
es leisten will, wohl im Augenblick und an der Stelle beginnen,
aber dann muß er sofort vorausgreifen, in die Zukunft voraus und
in den Raum hinein, damit das Entstehende auch Platz und Bestand
findet. Dies ist der Grund, warum das Ich desjenigen, der die
Leistung vollbringt, aus dem Mittelpunkt des Kreises, in dem sich sein
Leben abspielt, beiseite rückt. Es kann nicht mehr so sein, wie
wenn wir uns nur als lebendig fühlen und dieses unser Leben
spielen und sich bewegen lassen wollen, denn das Geleistete, das

ja ein Werk zu sein hat, muß nun neben dem Ich seinen Platz finden.
Aber gerade darin zeigt sich die Grenze der Leistung. Mit ihr

210



wird einer Forderung, einem Auftrag, einer Pflicht Genüge
geleistet, es wird etwas so getan, wie es getan werden muß. Dank
ihr haben wir Zivilisation und sind wir nicht mehr «Wilde». Aber
was der Einzelne leistet, existiert nur, solange es mit ihm im
gleichen Kreis verbunden ist. Dieser Kreis ist geschlossen und wird
nicht gesprengt. Sobald dieser Einzelne verschwunden ist, ist auch
seine Leistung dahin, und wenn die Andern einen Gewinn von ihr
haben wollen, muß sie jeden Tag von einem Andern immer wieder
neu geleistet werden. Es entsteht zwar nichts Neues dabei,
sondern nur eine Wiederholung des nämlichen. Aber gerade dieser
Wiederholung bedürfen wir, wenn wir aus Leistungen Nutzen
ziehen wollen. Es ist ähnlich wie bei einer Maschine. Wie
überflüssig wäre sie, wenn wir nur einmal und nicht jeden Tag wieder
die nämlichen Leistungen fordern dürften! Und wie schrecklich,
wenn sie plötzlich etwas Neues schaffen würde!

III

Denn durch das Erschaffen wird der sichere Kreis gesprengt.
Es entsteht etwas Neues und, weil es als dies ein eigenes Sein hat,
kann es gar nicht anders als aus dem Kreise ausbrechen, der es
samt seinem Schöpfer umschloß, und dann steht es als Werk seinem
Schöpfer gegenüber. Daß dieser es getan, bedeutet zwar auch eine
Leistung, aber das Erschaffene ist mehr als das Geleistete. Sobald
er den letzten Gedanken gedacht, den letzten Hammerschlag
getan, den letzten Strich der Zeichnung oder des Planes gezogen,
beginnt es aus sich selbst zu existieren und es hat eigene Dauer.
Ja sogar das bloße Tätigsein beim Vollbringen einer Leistung ist
etwas anderes als beim Erschaffen. Wenn im heurigen Frühsommer
der Himalaja bestiegen wurde, so war dies eine prächtige, eine
tüchtige Leistung, der man alle Achtung zollen muß. Aber etwas
wesentlich anderes war es, als Petrarca im 14. Jahrhundert den
Mont-Ventoux bestieg. Als bergsteigerische Leistung war es sicher
auch für jene Zeiten bedeutend geringer einzuschätzen als der
Himalaja, trotz den zahlreichen technischen Hilfen von heute, aber
dafür eine erschaffene Tat, etwas Erstmaliges, eine Bergwanderung
aus bloßem Naturgefühl und sonst zwecklos. Mit Recht hat Petrarca
darum auf dem Gipfel weder naturwissenschaftliche Beobachtungen

gemacht, noch Flaggen aufgepflanzt, sondern nach jenem Buch
gegriffen, das am Beginn des geistigen Abendlandes steht, nämlich
nach den Bekenntnissen des Augustinus.

Wer leistet, wiederholt etwas. Er macht es vielleicht besser oder

211



rascher oder kommt höher hinauf, aber immer ist es etwas, was in
den Funktionen des Leibes und der Seele schon vorgegeben war
und wobei es sich also nur darum handelt, diese Funktionen auf eine
Aufgabe zu lenken, oder es ist Wiederholung von etwas Geschaffenem.

Anders gesagt, es springt bei der Leistung nur ein neues
Exemplar, aber kein neues Wesen heraus. Aber was bedeutet hier
das Wort Neues? Es bedeutet, daß aus dem, was zur Hand und
vorgegeben ist, also aus Gedanken und Worten und Einsichten
anderer oder auch aus eigenen, daß aus dem Stoff, der vorliegt
oder von andern bereitet wurde, eine Idee, ein Plan, ein Werk, eine
Tat hervorgebracht werden, die so noch nicht durchdacht,
ausgesprochen, entschieden oder getan wurden. Ihrer Tausende gehen
mit den gleichen Gedanken um, betätigen sich am nämlichen Stoff,
und nur dem einen oder andern gelingt es auf eine geheimnisvolle
Weise, worüber er selbst ebensowenig Auskunft geben kann, wie
es die Wissenschaft kann, Gedanken und Stoff so miteinander in
Beziehung zu setzen, daß nicht bloß eine Leistung wiederholt wird,
sondern daß eine Neuschöpfung herausspringt.

Derart kommt es zu zahlreichen Werken der Kunst, der Wissenschaft,

der Technik, aber auch zu geschichtlichen Entscheidungen.
Allerdings nicht immer, wenn jemand künstlerisch oder
wissenschaftlich tätig sein will oder etwas erfinden will, denn bei allem
diesem ist es auch möglich, daß nur geleistet und wiederholt wird.
Es hängt nicht vom Beruf ab, sondern von der Gnade des Schöpferischen,

um es so zu nennen. Und diese Gnade erfahren nicht nur
die Künstler und Wissenschaftler, sondern auch kleine und
bescheidene Leute, etwa eine Mutter, die herausfindet, wie sie einem
kranken Kind am besten bei der Pflege hilft, ein Mann, dem
einfällt, wie er eine Aufgabe in anderer als der gewohnten Weise
erledigen kann, ein Ratsherr, dem im rechten Moment vor einer
nie vorher gesehenen Lage der rechte Ratschlag in den Sinn kommt.
Ein derartiges Werkeschaffen ist den Menschen vorbehalten. Leben
hat sogar die Pflanze, Leistungen vollbringen auch Tiere. Aus dem
Vorhandenen etwas erschaffen, was vorher nicht da war, kann nur
der Mensch. Es ist seine Größe, aber ist es auch sein Glück? Hier
stoßen wir nun auf eine zweite Wesensverschiedenheit zwischen
Leisten und Schaffen. Sein Lebendigsein betätigen macht glücklich,

so haben es jene Rufer «Zurück zur Natur!» wenigstens
gemeint, und vielleicht haben sie mit dieser Meinung recht. Das
Leisten befriedigt. Erschaffen kann mit Lust oder mit Schmerz
verbunden sein, aber es zehrt. Leben und Leisten gehen gut
nebeneinander her. Man leistet acht Arbeitsstunden lang und ist nachher

befriedigt und lebt mit Lust seinen Feierabend. Aber Leben

212



und Erschaffen? Der Schaffende muß transzendieren, nur so
gelingt es. Es ist nicht mehr so wie bei der Leistung, wo das Ich und
das Geleistete nebeneinander im Kreis bleiben. Das Erschaffene
ist selbständig, ist «objektiviert», und weil wir wenigstens das eine
wissen, daß beim Erschaffen nicht bloß die Fähigkeiten eingesetzt
werden müssen, sondern tiefere Schichten der Person, so reißt
das Erschaffene, bildlich gesagt, ein Stück des Ich mit sich fort.
Der Schaffende wird damit zwar nicht entleert, er erholt sich
wieder, sammelt sich wieder und schafft nachher wieder neu, aber
die Möglichkeit des bloßen Lebens, des Spielenlassens der Fähigkeiten

nur um der Bewegung und der Lust willen, geht dabei
verloren, wenigstens bei vielen. Und darum erscheinen diese ständig
Schaffenden vielfach so lebensfern, unwirklich, von Blässe
angekränkelt und wie nicht recht zu Hause in der alltäglichen Welt.

Und dennoch drängt und zwingt es nicht nur sie, sondern alle,
es immer wieder mit dem Schaffen zu versuchen. Denn wir wollen
Dauer und Fortleben, wir können gar nicht anders. Wer aber nicht
gläubig ist, dem bleibt dann nur die Hoffnung auf das geschaffene
Werk, das zwar sein eigenes Sein hat, «objektivierter Geist» ist,
aber ohne seinen Schöpfer nicht geworden wäre.

213


	Leben, Leisten, Erschaffen

