Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 21 (1953-1954)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHAU

GEDANKEN ZU DEN ZURCHER SHAKESPEARE-FESTSPIELEN

Die diesjdhrigen Festspiele des Ziircher Schauspielhauses setzten das
Thema «Shakespeare in vier Sprachen» fort. Der rein #dsthetische Gewinn war
auch diesmal im ganzen begrenzt, desto grofler der vélkerpsychologische und
derjenige an AufschlieBung dieses unerschépflichen Dichters gerade mittels
der wesenhaften Gegensitzlichkeit unter den Auslegungen. Gewdhlt wurde
diesmal «MaB} fiir MaB}», <Der Widerspenstigen Zahmung», «Der Kaufmann
von Venedig» und «Heinrich V.». Beginnen wir mit dem zweiten Gesichts-
punkt, so machte gerade die verschiedenartige Auffassung durch die ver-
schiedenen Volker auf neue Weise klar, was man immer wieder von Shake-
speare-Auffithrungen nach Hause nimmt: wie fehl am Platze jede ideologische
und moralistische Ausdeutung und Ausbeutung von Shakespeares Werk ist,
die ja immer noch vielen Auslegern beliebt — fehl am Platze selbst da, wo
vielleicht der Dichter selber in diesem Sinne seine Gestalten als Sprachrohr
benutzen moéchte und zwischen ihnen Partei ergreift. Sie sind stdarker als er.
Wie in aller groBen Dichtung, ist es der Mensch mit seinem Widerspruch, der
aufsteht und wandelt und fortgeht, auch seinem dichterischen Schopfer fort-
geht und alle imperativischen Mandate desselben abschiittelt — als ein leben-
diger Sieg des unlogischen und an sich amoralischen Lebens iiber Logik und
Moral, wenn man diese als in ihrer Ebene folgerichtige Ideen falit; denn als
gewaltige Lebensmichte sind sie selbstverstandlich anwesend. Sind da gerade
die jetzt gewihlten Stiicke besonders bezeichnend, oder hitten alle anderen,
so vielseitig dargeboten, zu entsprechenden Schliissen angeregt? Gleichviel.
Lassen wir die geschauten Gestalten im Geiste nochmals an uns voriiberziehen,
so sind sie alle im Mafle ihrer Bedeutsamkeit auf organische Weise wider-
spruchsvoll und zeigen Moral und Idee nur als Teilantriebe des souverdnen
Lebens, die nirgends auch nur in ihrer eigenen Ebene zur Ungemischtheit
durchdringen. Das stellt der Darstellung schwere Probleme und setzt allem
Bemiihen, psychologische Stimmigkeit dadurch in diese Charaktere zu bringen,
seine Grenzen.

Man konnte Angelo in «Maf fiir MaB> als asketisch verkrampften, aber
subjektiv ehrlichen Moralisten sich vorstellen, der im Augenblick, wo die
anmaflende Abwehr gegen die Lebensimpulse vor dem Einbruch des Ele-
mentaren zerschellt, gleich wehrlos ins moralisch Bodenlose stiirzt und sich
mit wenigen Schritten in greuliche Verbrechen verstrickt. So bot es Quadflieg,
und so wire die einzige Moglichkeit, die unenttiuschbare Liebe Marianas
und die nachherige Begnadigung verstindlich, ja billigenswert zu machen.
Dem steht entgegen, daB Angelo Mariana vorher sittlich verleumdet hat, um
seinen enttduschten Geldstandpunkt hinter pathetischeren Griinden zu ver-
bergen — eine Haltung von unheilbarer Niedrigkeit, die offenbar mit Kalt-
bliitigkeit eingenommen wurde. Und die Gegenspielerin Isabella? Als Ver-
k!éirte wird sie eingefiihrt, der die Klosterregel noch nicht streng genug ist.
Sie kann sich dann aber nicht genugtun, das «Laster» Claudios zu brand-
marken, das sie <haflit wie keines», und méchte es «schwer bestraft sehens.

175



Mit wilden Beschimpfungen fahrt sie auf den Bruder los, als der Racker nicht
sterben will, und gibt ihm den Trost auf den letzten Weg: «<Am besten stirbst
du schnell.» Warum dann Gnade fiir ihn erbitten — nur weil er ihr Bruder
ist (alle kann man ja nicht begnadigen)? So hat sie Angelo gegeniiber zuerst
das rein Personliche hereingebracht. Sie hat viel Gemeinsames mit ihm; ihre
Siinde, den Bruder nicht einer christlichen «Reinheits»-Idee, die im Morali-
schen und nicht im Korperlichen ruhen miifite, sondern einem heidnischen
Ehrbegriff zu opfern, ist nicht so gar viel geringer als die seine. (Uebrigens
sagt sie zuletzt kein Wort, um den Herzog zu erhoren, und so miiite sie sich
mindestens nicht so begeistert in seine Arme stiirzen wie in dieser Auf-
fithrung.) Mariana betrdgt sich auf eine Weise, welche uns unvergleichlich
ehrloser erscheint als das Verhalten, welches Isabella zugemutet wird; aber
diese billigt es. Der Herzog macht sich schwer schuldig, indem er ein wahn-
witziges Gesetz, das er selbst nicht anzuwenden wagt, einem andern blindlings
in die Hand gibt; nichts von BewuBtsein dieser Schuld erscheint. Lucios
Widerspriichlichkeit ist demgegeniiber eher primitiv. Aber welche Gestal-
tungskraft gehort dazu, diese Figuren als eine Einheit zu verkorpern, die ihre
Widerspriichlichkeit iiberbriickt!

Oder nehmen wir den «Kaufmann». Antonio ist ein vornehmer Mann, zu
edel fiir die Welt, daher triibsinnig; er verleiht sein Geld umsonst und aus
Menschenliebe. Trotzdem demiitigt er den Juden auf gemeine Weise, nur
weil er Jude ist. Wie geht er nur in dessen plumpe Falle? Und die andern um
ihn herum, die schwatzsiichtigen und nichtigen «Freundes, die schlaue Porzia,
welche mit abscheulichen Sophismen und Schikanen das Recht zu beugen
lehrt, das, wenn es keine Klausel «wider die guten Sitten» gab, klar war.
Aber das Ganze ist ein reines Marchen, wie die Geschichte mit den drei Kast-
chen und dem rechten Freier, der die Bedingungen erfiillt, der enge Parallelis-
mus zwischen Porzia und Nerissa, das Motiv von dem Hiob Antonio, welchem
auf einen Schlag alle seine Gliicksumstinde zusammenbrechen und auf einen
Schlag alle wiederhergestellt werden, deutlich macht. Und im Mé&rchen muB
natiirlich die bose Stiefmutter in glithenden Eisenschuhen tanzen, bis sie tot
umfillt, wihrend der Prinz die Prinzessin heimfiihrt. Gut; aber warum dann
dem bosen, grausamen Juden ein Recht geben, das Recht auf HaB, das der
in Bausch und Bogen Verachtete, Bespiene, Getretene hat? Und warum wie-
der blindlings von Gnade deklamieren — wenn ihm dann keine Gnade zuteil
wird? Denn die angebliche Begnadigung ist ja nur ein Hohn seitens derer, die
doch kein sauberes Gewissen haben iiber ihre schnéde Rechtsverdrehung.
Auch hier Widerspruch iiber Widerspruch.

Oder «Der Widerspenstigen Zahmung»>. Da ldgen psychologische Ausdeu-
tungen nahe, die uns das ganze Drama nicht nur logischer, sondern auch er-
traglicher erscheinen lieBen. Petrucchio liebe Katharina, und seine RoBkur
an ihr sei eine rationelle Methode, das edlere Teil in ihr zu befreien, wo das
unedlere nur so hoch aufgereizt war durch die allzu schlichte Bevorzugung
der duckmiuserischen Sanftmut Biancas durch Vater und Freier. Und Katha-
rina sei nur eine Weile Gefangene ihres Trotzes, obschon sie Petrucchio sehr
bald auch liebe. Aber sagt Petrucchio nicht im Anfang mit zynischer Offenheit,
er suche bei seiner Heirat nur Geld, alles andere sei ihm gleichgiiltig? Und
hilt nicht Katharina zuletzt eine Rede, die nur Dressur, nicht Befreiung eines
edleren Menschentums bedeutet und viel mehr, nebenbei gesagt, als der
Wunschtraum eines schwachen als das Aus-der-Schule-Plaudern eines star-
ken Mannes erscheint? So bleibt nichts abzuhandeln an der Tatsache, da3 den
Kern des Dramas hier die nackte Vergewaltigung bedeutet, welche in dem

176



Weibe erotische Erregung und Unterwerfung hervorruft, und beim Mann ein
sadistisches Herrschaftsgefiihl, gleichfalls alsbald in erotische Aufgereiztheit
iibergehend. Wie soll man das spielen? Doch wohl nur so, daB an der Bruta-
litdt des tragenden Kernphinomens nichts gemindert wird, aber reichlich ein-
zelpsychologische Abstiitzungen durch milder, innerlicher, geistiger getonte
Motive herausgestellt werden — sicher nicht gegen den Sinn des Textes.

Schliefllich «Heinrich V.». Er wird als edler, fast demokratischer Herrscher
geschildert, der seinen Heereszug gegen Frankreich nur um des Rechts willen
entfesselt; trotzdem droht er dem belagerten Honfleur damit, die Jungfrauen
zu schinden, den Greisen an der Mauer die Kopfe zu zerschellen und die
Saduglinge aufzuspiefen. Nachher beugt er sich fromm vor Gott, der alles
(also auch solches) allein vollbracht habe. Man konnte sagen, diese Motiv-
mischung sei zu allen Zeiten die des Imperialismus, und auch dem englischen
nie fremd gewesen. Aber war Shakespeare so naiv, um diese Haufung der
Widerspriiche einfach aus politischem Nationalinstinkte mitmachen zu kénnen?
Wenn der Konig sagt, er liebe Frankreich so sehr, dal er kein Dorf davon
mehr herzugeben wiinsche, so klingt das doch beinahe wie Ironie dagegen.
Und das grauenhafte Gesuch der Franzosen um einen Waffenstillstand, mit
dem Zweck, die Leichen zu sortieren und die Adligen so von der Befleckung
zu befreien, mit den Gemeinen durcheinander zu liegen — ist das als Herab-
setzung Frankreichs gedacht? Aber Heinrich redet dann mit dhnlich gemeinten
Akzenten von den Kategorien der eigenen Toten. Man wird sich eben
damit abfinden miissen, daB} Shakespeare das Leben schildern will und nichts
anderes. Ein Dichter, der nicht allzu weit unter der Region wohnt, wo Gott
iiber Gerechte und Ungerechte die Sonne scheinen und regnen ld8t, kann gar
nicht anders, als jedem seiner Geschopfe recht — und unrecht zu geben. So
haben sie auch in Wirklichkeit recht und unrecht, und wie sich Vernunft und
Moral das dann zurechtlegen, ist ihre, nicht Shakespeares Sache.

Eine Ausnahme ist dabei allerdings zu machen. Eine Menschengruppe be-
kommt bei Shakespeare nicht ihr Recht, und wir gestehen, daf} uns das im
Laufe der Jahre &rgerlicher und schwerer ertrdglich wird. Vielleicht liegt
es im Augenblick auch mit daran, dal in den hier gebotenen Stiicken das
Satyrspiel unvergleichlich weniger gut eingefiigt ist als in andern. Die Ver-
treter der unteren Stinde sind bei Shakespeare fast durchweg schlitzohrige,
dummschlaue oder verblodete Clowns, oder beides, mit albernen Halbbildungs-
fetzen behiingt. Sozusagen nie ist etwas da von der besonderen Art Recht-
schaffenheit, Sachlichkeit, Gediegenheit, Weisheit, die gerade den Menschen
der handarbeitenden Stinde wesentlich beizuwohnen vermag. Nebenbei, ein
Beweis unter den zahllosen, daf3 die Stiicke Shakespeares nicht von dem un-
gebildeten Schauspieler dieses Namens stammen; andere, die sich hier zwang-
los darbieten, sind zum Beispiel die stoischen Sophismen des Herzogs gegen
den Tod, die ausfiihrliche poetische Aufrufung der pythagordischen Sphéren-
harmonie durch Lorenzo. Man mag sagen, der Hofmann, der diese Dramen
verfaBte, gehorte in der Verachtung des Volkes zu seiner Zeit. Aber in anderen
Dingen gehorte er eben nicht nur zu seiner Zeit.

So viel, was wir heuer von dem Vélkerwettstreit iiber Shakespeare lernten.
Aber nun, was uns hier Shakespeare iiber die Volker und ihre Seelen lehrte.
Bei den Deutschen stellten sich diesmal hauptsiichlich negative Seiten in den
Blickpunkt, nimlich die miBbriduchlich iiberall eingemischte weltanschauliche
Grundsitzlichkeit. Sie lebt sich besonders in dem aus, was sich heute auf der
deutschen Biihne am wichtigsten nimmt, in Regie und Biihnenbild. Letzteres
hatte hier ein MaB von widersinniger Vordringlichkeit erreicht, das zu einem

12 177



zusammengefaliten Einspruch verpflichtet. Die Bestrebung der Gegenwart
zu grellem, zerfetztem, sich {iiberschreiendem Subjektivismus im Geistes-

leben kommt hauptsichlich daraus, dal das Ruhige, Seiende, Allgemeine der
Dinge nicht mehr gestaltet werden kann. Mag man den noch immer nicht
abreagierten expressionistischen Krankheitsstoff austoben wo man will. Aber
miissen die klassischen Meisterwerke des Dramas das Opfer sein? Da stehen
noch in ihrer edlen Objektivitdt die Charaktere, die groBen Worte und Gebir-
den; die Schauspieler bemiihen sich darum und vermdogen viel, oft auch Stil-
volles. Und selbst die Kostiime sind, weil der Fundus da ist und das Geld
knapp, meist noch leidlich historisch und einfiigsam. Warum mufB das alles
im Rahmen einer Narrenburg, im Dekor eines Fiebertraums sich abspielen
und davon niedergebriillt werden? Nur damit die Inszenierung ihre Begabung,
das ganze Drama auf neuer Ebene in nie erhérter, lirmender Weise nochmals
Bild werden zu lassen, erweise? Es spuken vielleicht darin auch noch Wag-
nersche Ungedanken vom «Gesamtkunstwerk» weiter. Da kénnte man gerade-
zu sagen, dafl ein Biihnenbildner iiberhaupt keine «<Begabung» braucht, oder
hat er sie, sie nicht sichtbar machen soll. Er hat zu dienen und nochmals zu
dienen, sich so sehr wie moglich auszuldschen, seine Arbeit so unauffillig und
unselbstindig wie moglich zu verrichten. Mit je weniger und je neutraleren
Mitteln er die unerldBlichste Stiitzung der Illusion hervorbringt, desto eher
verdient er Lob. Er hat vor allem durchaus keine «Einfdlle» zu haben. Das
gilt auch vom Spielleiter. Wenn die Entwicklung wie heute weitergeht, so
wére es gut, Dramen erst nach dem zuerst entworfenen Biihnenbild und den
Regie-«<Ideen» zu dichten und nicht umgekehrt. Damit endlich der zeit-
beherrschenden Angst, nicht zeitgemall zu sein, genug getan wiirde.

Was die Franzosen uns lehrten, ging in die entgegengesetzte Richtung:
nicht in die von zu viel Verkiinstelung, sondern von zu viel Natur — wenn
man so will. Sie machten aus der «Widerspenstigen» eine Zirkusvorstellung,
und der Hauptdarsteller beherzigte das Nietzsche-Sprichwort: «Wenn du zum
Weibe gehst, vergil die Peitsche nicht» in diesem Sinne. Unter unaufhor-
lichem Peitschengeknall und ohrenzerreillendem Geschrei gab es eine wilde
Jagd von Purzelbdumen, Luftspriingen, Ueber-Stiihle-Hinwegsetzen — kurz,
temporeiche Equilibristik jeder Art. Es war eine siidfranzosische Provinz-
gesellschaft, die Shakespeare so auf die Commedia dell’Arte zuriickfithren
wollte. Und nun auf einmal stand der homerische, angstvolle und seine Front
durch das ganze Geistesleben hin aufrichtende Kampf Frankreichs im 17. und
18. Jahrhundert gegen das Barock lebendig vor unserem Auge. Das Barock ist
nicht tot in Frankreich, der Siiden ist nicht tot, die Provinz ist nicht tot!
Hier war der ewige Gegenspieler quicklebendig auf den Beinen, der uns nie
hatte recht Gestalt gewinnen wollen, auler vielleicht in den schwéchlichen
Ueberbildungen eines Voiture und Sarasin. Hier ist der Geist der MalBlosig-
keit, der jede Einzelheit mit iiberexpressiven Pointen und grotesken «Saillies»
vollstopfen muB, bis die Linie ertrinkt und alles auseinanderbricht. Fast alle
feineren seelisch-geistigen Fiaden zerflatterten und zerrissen in dem ent-
fesselten Toben; und selbst die Hirte der Urinstinkte wurde so verspielt. Noch
der letzte Statist durfte nicht eine einzige natiirliche, akzentlose Bewegung
machen. Die Ueberladenheit mit selbstindig gewordenem Ausdruck totete die
poetische Substanz der Dichtung fast restlos ab. Wir gingen aus dieser Vor-
stellung mit einer neuen Einsicht iiber die klassische franzosische Aesthetik
des Kunstschonen und der Gesellschaft nach Hause, welche uns die vielen
Quellen und historischen Darstellungen nicht hatten geben konnen.

Die Italiener blieben um ebenso viel, trotz ehrlicher aufmerksamer Be-
miihung, hinter der von Shakespeare erforderten Instdndigkeit zuriick und

178



gerieten damit ebenso ins Nichtige. Wie letztes Jahr waren sie keinen Augen-
blick der vom Dichter geschirften Wirklichkeit an der Klinge. Alles war zu
weich, zu spannungslos, zu verbindlich. Insbesondere Shylock blieb ohne
Démonie, ohne Tragik, und darum ohne Recht, darum in seiner Schlaffheit
fast gutmiitig. Es waren durchwegs sympathische, freundliche, durchlichtete
Leute — so wie uns die Italiener zu unserem Gliick an Ort und Stelle er-
scheinen: liebenswiirdig, nach aullen gewandt, ungestaut abflieBend, darum
bescheiden, giitig — ja geradezu gut —, ohne die Geschwollenheit der Selbst-
hemmung, des Sich-tragisch-Nehmens, der inneren Vereiterung und Gift-
destillation, die so oft uns Nordlindern zum Selbstekel und zur verhaften,
fruchtlosen Qual wird. Goethe, Nietzsche, Viktor Hehn wuliten dariiber
einiges — ja auch Schiller in seinen letzten Jahren, vergleiche besonders
jenen Brief an Koérner iiber den «Rasenden Roland», worin er die Auflen-
wendung, die Fliche, die Phantasie auch auf Kosten des dazu im Gegensatz
stehenden deutschen Wesens preist. «<Man schwimmt in einem reichen, un-
endlichen Element und wird seines ewigen identischen Ichs los und existiert
eben deswegen mehr, weil man aus sich selbst gerissen wird...» (Jonas VI,
336.) — Aber zu einer Tragddie (und ist der <Kaufmann» nicht eine solche?) |
gehort eben Stauung, Geschwollenheit, Selbstverstrickung und rasender Los-
bruch des Gestauten! In der italienischen Renaissance gab es wohl beides,
harte Schneide und weiche Fiille, entspannte Fliche und gedringte Tiefe, bei
sich selbst seiende Erfiilltheit und aus sich hinausgegangene Gestalt. Aber
das war eine der wenigen grof3en Hoch-Zeiten der Menschheit, wo die Gegen-
sitze im SchoBe der Gotter zusammenfallen und die AwusschlieBlichkeiten
in einer Sternstunde schweigen — so wie die griechische Klassik eine solche
war. Das 148t sich nicht bewahren. (Auch dariiber wullten Goethe, Schiller
und Holderlin einiges.) Darum miissen die Italiener sich bescheiden, wie wir
alle — ihr Wesen treu verwalten, so wie es ist und wie es die Welt heute
unverlierbar braucht —, und vielleicht keine Shakespeareschen Tragodien
spielen.

SchlieBlich die Englinder. Wenn sie einmal ihr Hochstes geben, scheinen
sie der Hauptseite von Shakespeare doch am nichsten: der Prallheit, der aus
unerschopflicher, schoner Gesundheit quellenden brutalen, hellaugigen, sau-
beren Lebensnaivitdt. Nur so liel} sich dieses grofle Fresko mit breitem, sattem
Pinsel hinstreichen, als wiirdige Selbstfeier eines groflen, imperial bedenken-
losen Volkes. (Damit seien aber Shakespeare und die Englinder nicht als
blonde Bestien verherrlicht; sie haben zwar den neueren Imperialismus mit
allen seinen tief unerlaubten Unbefangenheiten erfunden, aber auch als erste
zu liberwinden begonnen: in der Freilassung Indiens.) Die Spieler waren eine
gleichschreitende Nation hinter der ins Licht der Personlichkeit erhchten
Gestalt des Konigs. Und noch nie hat uns die englische Sprache so hin-
gerissen wie in diesem Dienst. Sie wurde mit ungeheurer Ausdrucksstidrke
gesprochen, aus innerem Ueberdruck geradezu explodierend, mit Garben von
Speichel, scharf und plastisch artikuliert. Plastisch: aber im Sinne eines
Hochreliefs, und was dieses herausmeiBelte in seiner perspektivischen, das
Licht auf hundert Arten reflektierenden Rundung, das waren gerade die un-
reinen, alle ihre Briider mit hervorreilenden und mitklingen lassenden Vokale,
die in der Alltagssprache, besonders der amerikanischen, wie zerwiirgter Kau-
gummi uns paketweise entgegenquellen, hier aber, mit dieser erhaben pathe-
tischen Kraft geformt, die reinen Selbstlaute des Festlandes als flach und
lahm erscheinen lieBen. Derart ist es eine minnliche Sprache von herrlichem
poetischem Schwung, und Shakespeare ist ihr hochster, ihr eigentlicher Meister.

Erich Brock

179



FRITZ ENDERLIN

Was ist es, das wir an der Schweizer Dichtkunst lieben, an dem Naturell
ihrer Kiinstler, ihrer Art, uns das Lebendige zu zeigen, zu ordnen, faBlich zu
machen? Wir sehen an ihr klare, kriftige Linien, iiberall stellt sie uns das
Schaubare, das Gegenstandliche mit festem Blick, mit fester Hand hin. Dem
Leser Jeremias Gotthelfs, Gottfried Kellers, Conrad Ferdinand Meyers gibt
der Schmelz des Fruchthaften, der Reife an ihren Gebilden, die echt gewach-
sene Form ein gliickliches Gefiihl. Die Jiingeren beweisen unverindert, daf} sie
aus diesem Geschlecht sind. Eine Romantik, die die Umrisse auflost, ist dem
schweizerischen Geist nicht gemif. Thm ist es natiirlich, zum Gestalten geweckt
zu sein, zu einer Klassik, aber einer solchen eigenster Prigung; und dies nicht
in der Dichtung allein. Eben in der groBen Zeit der deutschen Klassik, da
Herder den Begriff des Gewachsenen, des organisch Gewordenen sehen und
achten lehrte, bietet sich in der Schweiz der schéne Anblick, dafl ein Bau-
kiinstler in Appenzell an seinen neuen dorflichen Wohnbauten zeigte, wie
dieses heimisch Gewachsene — spéter in ganz Europa so schwer Beschidigte
und Gefdhrdete — im Hausbau zu leisten sei. An den Bildern Fiilllis erkannte
Goethe sehr wohl diesen innersten Zug zum Klassischen, er leitete ihn von
Michelangelo her. Oder in der Zeit der beginnenden Bibelkritik dringt Lavater
nach der Gegenwart des Wunders, nach dem Erschaubaren von Jesu Antlitz.
Und in unserer Zeit: die Psychoanalyse 1dst auf, aber besteht C. G. Jung nicht
auf der Synthese, auf der Gestalt? Der Naturalismus, insofern er die Form
verwildern lie}, fand in der Schweiz keine Nachfolge. Ihr kiinstlerischer Wille
konnte davon nicht getroffen werden.

Das ruht in eingeborener Art. Der Dichtung bietet sich das Nachste an
Anschauung, heimische Natur, heimisches Menschentum zur Darstellung, und
so sprechen sich einzelne Landschaften durch die Zunge eines gliicklich
begabten Landeskindes aus. Es ist der Thurgau, der in Fritz Enderlins Werk
spricht. «<Haus am See» ist das Buch iiberschrieben, das seine gesammelten
Gedichte enthilt. Das weist auf das Bildhafte, auf die Landschaft, die in
diesen Versen den Gefiihlsdingen die sinnenhafte Stiitze leiht, Gleichnis fiir
das Wohnen der Seele vor der groflen Weite. So sind wohllautend geformte
Bilder vom Bodensee das Entsprechende zu behutsam ausgebreiteten inneren
Landschaften. Ein starkes Herz weist den Besitz gereifter Gefiihlswelt vor.
Man kann von dieser makellos in ihre Form gebéndigten Aussage so gut wie
von den Versen Conrad Ferdinand Meyers oder Adolf Freys sagen: sie sind
Sprache. Da ist es denn folgerichtig — so sehr das Gegenséitzliche darin dem
ersten Blick erscheinen mag — dafl Enderlin zu Uebertragungen ‘des Horaz
ebensogut gekommen ist als zur Dichtung in der Mundart. Von beiden liegen
Proben vollen Gelingens vor. Und geradezu ein Geschenk ist es, das Enderlin
der Volkssprache seiner Heimat mit einer besonderen Leistung gemacht hat.
Er hat die Dichtung von Ramuz iiber den Sonderbundskrieg in die thur-
gauische Mundart iibertragen und dem Original, es damit ehrend, eine Neu-
schopfung von ebenbiirtiger Urwiichsigkeit an die Seite gestellt. Wer nur
einmal zu dem Wesenhaften der Mundart, es sei welche immer im deutschen
Sprachgebiet, gefunden und ihre Kraft und Dauer erfaBt hat, mufl an dem
Biichlein seine helle Freude haben. Auch wenn er einmal nicht gleich die
verwandte Form aus vertrauter Sprechart findet und doch den franzdsischen
Text zu Rate ziehen mulb.

Die Landschaft des Thurgaus ist auch der Schauplatz des Romans «Hans im
Weg». Dieser Lebensroman ist ein sehr schones, ein besonderes Buch; man

180



begreift, dal er preisgekront wurde. Ein Entwicklungsroman, ein Jugend-
leben, das in einen Konflikt von ungewohnlicher Schwere gestellt ist. Das ist
der Kampf eines jungen Lebens um die Mutter: der heranwachsende Knabe
gegen den Stiefvater, dessen Leidenschaftlichkeit seine grofBe Liebe verfinstert,
auch von dem vaterlosen Sohn seine Rechte eingeschrinkt wihnt und sie
ihm neidet und miBgénnt. «Meine Mutter!> «Mein Weib!» sind ihre Rufe
gegeneinander. «,Mein, mein!‘ ruft jeder von euch und reifit mein Herz in
Stiicke. Gott gehore ich, nicht euch.» Gott nimmt sie, weil sie sich an seinem
Eigentum vergreifen. Die sichere Fiithrung der Erzihlung und ihre Seelen-
kunde wie ihre reizvolle Farbengebung sind schlechthin bewundernswert.
Eine dramatische Anlage darin ist nicht zu verkennen. Wie denn auch Fritz
Enderlin zuerst mit einer Arbeit fiir die Bithne hervorgetreten ist. Das gra-
ziose Spiel von den «Fraulein von St.Cyr» wurde in Ziirich sehr freundlich
aufgenommen, Franziska Kinz begann darin ihre kiinstlerische Laufbahn. Eine
neue dramatische Arbeit Enderlins beschwort die Gestalt des «Magus von
Ziirich»: Lavater in seinem Ringen um letzte Erfiillung der Forderung, die
ihn sein Glaube stellen heiBit. Dies ist ebenso dichterisch als biithnensicher
dargestellt, bietet einem bedeutenden Schauspieler eine schéne Aufgabe und
miilte auf das Publikum keineswegs nur in der Schweiz starke Wirkung
tun. Denn es ist nicht etwa nur fiir eine kleine Zahl unterrichteter Zuhorer
geschrieben, sondern fiir alle Menschen, welche zu empfinden wissen.
Wirkliche Dichtung hat etwas heimlich Erziehliches. Ihre Aufgabe ist es
nicht, eine Lehre auszusprechen, eine Weisung zu geben. Aber das Bild der
Welt in der Ordnung, die der Dichter erschaut, bringt uns weiter, ist uns hilf-
reich, und unsere Lust am Dichtwerk ist es ja, dal wir in diese Ordnung ein-
gehen. Dieses heimlich Erziehliche haben auch die Biicher Enderlins, deshalb,
weil er Dichter ist; dal} er selbst Erzieher und Schulmann ist, spielt dabei
nur so weit mit, als ein Charakter eben immer ein Ganzes ist. Die Belehrer
und die Weltverbesserer sind in der Regel nicht Erzieher. Enderlin hat an
zwanzig Jahre die Toéchterschule Ziirich geleitet und dadurch, dafl er ihren
inneren Aufbau erneuerte, und dies aus ganzem Menschentum, ebenso mit
Weitblick als mit Tiefblick tat, sich groe Verdienste um die Frauenbildung
in der Schweiz erworben. Ein Zeugnis hievon soll nicht unerwihnt bleiben:
das sind seine Schulreden. Eine Anzahl davon ist in einem Bé&ndchen
«Erziehung als Auftrag» gesammelt, sie sagen Bedeutendes aus iiber Themen
wie die schweizerische Humanitit, die Krise der allgemeinen Bildung, die
Stellung des christlichen Lehrers in der offentlichen Schule, {iber Personlich-
keiten wie Pestalozzi und Spitteler. Enderlins Schiilerinnen haben als Zeichen
ihres Dankes diese Auswahl veranlafBt, und der Leser dankt ihnen dafiir, nicht
allein dem Redner. Seine Worte sind zu uns allen gesprochen, wir fiihlen es,
weil uns dabei warm ums Herz wird. Wenn es einem so ergeht, ist es ein
Zeichen, dafl man einer Personlichkeit gegeniibersteht. Es durchweht sie ein
reiner, gesunder Hauch, er kommt vom Dichterischen, kommt vom echten
schweizerischen Geist, von einem tétigen, gerechten und weisen Sinne her.
Denn nur in einem solchen wird die bildnerische Gabe wohl beheimatet sein.
Fritz Enderlin ist eben in ein neues, in das achte Lebensjahrzehnt getreten.
In dieses wollen ihm die vorstehenden Zeilen einen Grull sagen — von einem,
der sich der Schweizer Kunst und so dem Schweizer Menschentum seit langem
tief verbunden fiithlt: wie gern sieht er seine in jungen Jahren gewonnene
Ueberzeugung bis auf den heutigen Tag von ihren neueren Dichtern, von der
lyrischen wie der epischen Kunst Fritz Enderlins und Robert Faesis, von
Gedichten wie denen Silja Walters und Urs Martin Strubs bekriftigt und
bereichert, : Max Mell

181



IN ITALIENISCHEN ZEITSCHRIFTEN BLATTERND

Nach den Wahlen Gerade wegen der ungewohnlich hohen Wahlbeteiligung

(fast 94 Prozent) hat der Ausfall der italienischen Wahlen
den demokratisch gesinnten Abendlédnder enttduscht und beunruhigt. Zwar
haben sich die Democristiani gut gehalten, so daBl sie allein schon stirker
sind als die Kommunisten Togliattis und die Sozialisten Nennis zusammen.
Aber die Kommunisten haben anderthalb Millionen, die sozialistischen
Kryptokommunisten eine halbe Million Stimmen gegen das letzte Mal ge-
wonnen, kurzum, jeder dritte Italiener ist fiir Kanaan-RulBlland, und zwar
gerade die Bewohner hochstentwickelter Stadte und fortschrittlicher Land-
schaften Italiens, wo es der arbeitenden Bevolkerung vergleichsweise gut
geht, sind ultra- und infrarot. Auch darf nie vergessen werden, dafl die
Mehrzahl der italienischen Intellektuellen nach links und sozialistischen,
also im Grunde marxistisch beeinflullten Parteiungen neigt. Gerade Saragat,
Fiithrer der Sozialdemokraten und angeblich ein Mann der Mitte, dessen
kleine Partei sehr méafig abgeschnitten hat, strebt jetzt einen Briickenbau
zu der philokommunistischen Partei von Nenni an, dem Trédger des Stalin-
Friedenspreises. Die republikanische Partei ist mit 800000 Stimmen nahezu
bedeutungslos geworden und kann den Verteidigungsminister Pacciardi
kiinftighin kaum mehr in der Regierung halten. Die Liberalen haben nur
wenig gewonnen, blieben aber zahlenmiBig klein, wiewohl ihnen ein ge-
wisser geistiger EinfluB im Lande zukommt; durch sie wird gleichsam die
Stimme Croces aus dem Jenseits vernehmbar. Da also die Mitte nicht genug
Stimmen (es fehlten wenige!) bekommen hat, um auf Grund des noch un-
lingst gegen erbitterten Widerstand der Opposition durchgesetzten Wahl-
gesetzes (der giftig sogenannten «legge truffa») die Mehrheitsprdmie von
15 Prozent Abgeordneten zu genieflen, muf} sie sich, um weiterregieren zu
kénnen, nach links oder rechts hin um Beistand umsehen. Manche erwarten,
daBl De Gasperi, dessen soziale Neigungen bekannt sind, eine Kombination
mit Nenni versuchen wird. Das ist aber recht unwahrscheinlich, selbst wenn
der personlich ganz und gar integre Staatsmann glaubt, durch seine sozialen
MaBnahmen (die durch ungeheuerlichen Biirokratismus immer wieder in
einer Weise beeintrichtigt und verdorben werden, wie der Prasident es viel-
leicht gar nicht ahnt) der Opposition den Wind aus den Segeln zu nehmen.
Die unsichtbaren Kriafte der katholischen Aktion diirften das verhindern,
gerade weil man dort zu gut weil}, da} der bluttriefende, seelenmarternde
Kommunismus nicht blof Klassenkampf und Imperialismus, sondern vor
allem eine Art Religion ist. Also eine Bindung nach rechts? Die Neu-
faschisten, meistens Missini genannt, die etwas gewonnen haben, wenn auch
nicht so viel, wie sie erwarteten, kommen nicht in Betracht: sie sind bei-
nahe so gefdhrlich und unheimlich wie die Kommunisten, mit denen sie leicht
gemeinsame Sache machen konnten. Aber da sind die Monarchisten, die ihre
Stimmen verdreifacht haben (vergleiche den instruktiven Leitartikel in 7/25
des Meraner, von der Regierung geforderten Wochenblatts «Der Standpunkt»)
und durch ihren Beistand den Mittelblock uniiberwindlich machen konnen.
Natiirlich sind diese Monarchisten in vielem mit den Democristiani nicht
einverstanden, ganz abgesehen davon, dafl sie den Gedanken der Krone ver-
teidigen, die man seinerzeit, vielleicht etwas iiberstiirzt und nach einem nicht
sehr {iberzeugenden Plebiszit, abgeschafft hat. Die sozial-biirokratischen Ex-

182



perimente gefallen dort wenig. Der sehr reiche Reeder und Selfmademan
Achille Lauro, Fiihrer der Monarchisten, ist zu sehr Geschiftsmann und
Privatkapitalist, um nicht zu wissen, dafl alle Planwirtschaft und Staatsein-
mischung Handel und Industrie fast ausnahmslos schlecht bekommen. Die
Gewerbefreiheit ist in Italien derart von behordlichen Stachelz&unen um-
geben, daf sie, gelinde gesagt, sehr beeintrichtigt ist. Es heifit {ibrigens, daf
Herr Lauro bei der amerikanischen Wirtschaft Vertrauen und unbegrenzten
Kredit genieBe und daB {iberhaupt vorauszusehen sei, daB die amerikanischen
Staatszuwendungen allméhlich griindlich abgestoppt wiirden, da ein grofer
Teil der Hilfsgelder durch unproduktive Verwaltung verschlungen werde.
Hingegen seien Privatkredite zu erwarten, sofern der Kurs biirokratischer
Eingriffe nicht im bisherigen Ausmall betont werde. Was De Gasperi tun
wird — man munkelt auch von Neuwahlen und von Piccioni oder Pella als
Nachfolger —, steht dahin. Aber es ist kaum zu erwarten, dal} er sich in eine
Koalition mit Nenni einlassen wird. Solches freilich wiirde die Demokratie
nicht nur in Italien, sondern im ganzen Abendlande schwer gefihrden.
Jedenfalls spricht der oben genannte Leitartikler (J.Schmitz van Vorst)
mit Grund von einer Krise der Demokratie. Es ist ungemein schwierig, den
Fehlern und Kurzschliissen in den demokratisch regierten Staaten durch
Gesetze beizukommen, und den Hauptvorteil von Freiheit und Menschen-
rechten genielen gerade die Gruppen, welche sie abschaffen wollen und in
ihren Aktionen unbekiimmert bis an den Rand des Hochverrats gehen, ohne
dall die Staatsgewalt einschreitet, weil sie den demokratischen Gedanken
nicht kompromittieren mochte., Dafl gerade Italien mit seiner intelligenten
und sehr individualistischen Bevolkerung das hochste kommunistische Kon-
tingent von allen Staatsgebilden diesseits des eisernen Vorhangs aufstellt,
scheint geradezu absurd. Es ist aber wohl so, dal die meisten mit dem
Bolschewismus sympathisierenden Italiener die Vorstellung nahren, als
konnten sie im Ernstfall einen Bolschewismus nach ihrem Geschmack ein-
fihren, will heiflen, eine aparte Mischung aus Wohlfahrtsstaat, Katholizismus
und am besten iiberhaupt nicht regiertem Schlaraffenland. Aus den Erfah-
rungen mit dem Faschismus schlieBen sie, dal nichts so heill gegessen wird,
wie es gekocht wurde. In unserer Zeit aber, wo die Gesetze der Logik ab-
handen gekommen zu sein scheinen, wird oft noch heiller oder aber {iiber-
haupt nicht gegessen. Wenn die vom GroBindustriellen Adriano Olivetti ins
Leben gerufene «Gemeinschaftsbewegung» (Movimento Comunita) allgemei-
ner bekannt wire, so konnte sie vielleicht ungefahr dem italienischen Durch-
schnittsgeschmack entsprechen. Laut «Comunita» (18), einer gut ausgestatte-
ten sozialpolitischen und kiinstlerischen Zeitschrift, ist der Movimento Comu-
nitad antifaschistisch, republikanisch, demokratisch, foderalistisch, christlich
(wenn auch eher antiklerikal), sozialistisch und personalistisch. Mehr kann
man nicht verlangen. Es ist nur die Frage, wie das alles unter einen Hut zu
bringen wire. Vor allem kann man nicht zugleich sozialistisch und individua-
listisch sein. Die Praxis widerlegt solche Koppelungsversuche immer wieder,
und die Leute, welche glauben, daB} Jesus ein Sozialist gewesen ist, haben
keinen Deut von seiner Lehre begriffen. Sei dem, wie ihm wolle, alle Par-
teien versprechen Utopien, und wenn sie an die Macht kommen, dann sieht es
mit der Verwirklichung traurig aus. Eines bleibt sicher, daff der demokra-
tische Spatz in der Hand der Picasso-Taube auf dem Dach unendlich vor-
zuziehen ist: in Italien, wie allenthalben auf dem Erdball, wo einem diese
Holztaube noch erspart bleibt. '

183



Raumlichkeit Schonberg und sein &tzend scharfer Apostel Theodor Wiesen-
der Musik? grund-Adorno haben es nicht nur Thomas Manns armem Ton-

setzer Adrian Leverkiihn, sondern auch der italienischen Musik-
kritik und den italienischen Dodekaphonikern — ein bekannter Basler Musik-
referent hat sie Dodekakophoniker getauft — erschreckend angetan. In der
ilberaus gescheiten, wenn nicht intellektuell etwas hypertrophierten Zeit-
schrift <aut aut» (14) entwickelt dem erstaunten Laien und dem sich wundern-
den Fachmann Herr Gillo Dorfles die rdumliche Vieldimensionalitit der moder-
nen Musik. Wagner, dessen Musik dodekaphonischen Ohren sicherlich tiefes
Entsetzen bereitet, hat aber alles vorausgewuBt. In seinem Parsifal-Text sagt
der reine Tor Parsifal zum Gralshiiter:

Ich schreite kaum, —
doch wahn’ ich mich schon weit.

Gurnemanz erwidert ihm darauf:

Du siehst, mein Sohn,
zum Raum wird hier die Zeit.

Nun, mit Gedanken 148t es sich hiibsch spielen, besonders wenn man Gleich-
nisse einfach als Wirklichkeit hinnimmt. Beispielsweise mag man mit Dorfles
die Melodie als horizontal, Harmonie und Kontrapunkt hingegen als vertikal
bezeichnen, dann entsteht bereits durch das Kreuz eine optisch-rdumliche,
zumindest euklidisch-planimetrische Vorstellung. Aber Herr Dorfles und die
anderen Dodekaphonie-Priester meinen es anders; denn fiir sie ist bereits die
vertikale Kontrapunktik zweidimensional. Sie streben mit ihrem Kontrapunkt,
der nach Schonberg nur dann gut ist, wenn er die Sorge um die Harmonie
vergessen hat, so etwas wie fortschreitende Raumperspektive des musikalischen
Timbres an, das fiir ihre empfindlichen Ohren durch die Schwelgerei der
Harmonie zerstort wird. Aehnlich wie in der modernen Malerei wird nicht
ein Gesamtakkord der Farben angestrebt, sondern die jeweilige Bedeutsam-
keit der Einzelfarbe, beziehungsweise Einzelklangfarbe. Im Grund ist das
nichts anderes als das, was bereits die alten Niederldnder Kontrapunktiker
und Maler angestrebt haben, ohne freilich ungeheuer gescheite Abhandlungen
dariiber zu schreiben. Aber es waltet ein kleiner Unterschied. Die niederlén-
dische Musik (soweit sie mir bekannt ist) klingt, und iiber die wohltuende
Wirkung der altniederlandischen Malerei von Jan van Eyck bis Mabuse aufs
Auge brauche ich wohl kein Wort zu verlieren. Es ist aber mehr als zweifel-
haft, ob es sich bei der modernen Malerei um eine optische, bei der Zwolf-
tonemusik um eine akustische Wohltat handelt. Dorfles zitiert einen Satz von
Roman Vlad, den ich dem Leser nicht vorenthalten mochte: «Nach der Schon-
bergschen Definition des Tonraums als zwei- oder mehrdimensional diirfte
die Musik nicht blof als menschliches Phanomen im dreidimensionalen Raum
existieren», wihrend es <auBlerhalb dieser Region nur eine nicht auf Gehors-
vorstellungen und -empfindungen gegriindete Musik geben koénnte, ndmlich
eine Musik, die in unserem Sinne nicht eine «Tonkunst» sein wiirde...» Die
alte Spharenmusik fiele also aus den Ténen heraus und wéire Gehirnakrobatik
der Engel oder ich weill nicht was. Vor allem aber wire die Musik nichts
mehr Zeitliches, sondern ein zeitlos Rdumliches. Alles das schmeckt beinahe
nach Tiefe und Mystik, ist es aber nicht, sondern reinster intellektueller Ab-
straktismus. Fiir die Leute, die gerne Musik héren, und die anderen, die
gerne Musik ohne Riicksicht aufs Ohr denken und konstruieren oder meinet-
wegen sogar apperzipieren, ein Versohnungsvorschlag: Mogen doch die Dode-

184



kaphoniker und Musikingenieure unserer Zeit ihre Musik unaufgefiihrt lassen,
damit den zuriickgebliebenen Musikhérern die Ohrenzerreilerei erspart
bleibt. Sie kénnten aber ihre Partituren fiir Zwolftonmaniaken in Projektions-
silen, etwa den ganz modernen mit Dreidimensionalbetrieb, rdumlich-unzeit-
lich an die Wand werfen (mit Licht natiirlich), um solcherart exquisite und
konstruktive Mentalgeniisse zu spiiren, neben denen das schnéde Schwelgen
von uns Alten in Melodien und Harmonien nur ein primitives Austern-
vergniigen ist. Erstaunlicherweise wird Bruckner (insbesondere in seinen
leeren Quinten) als Kronzeuge genannt, der solcherart von Wagnerscher
Chromatik erlose und die Harmonie von sich selbst befreie, ausgerechnet
Bruckner, der vor Wagner auf den Knien lag! Uebrigens polemisiert Dorfles
schliefllich gegen angebliche Neuerer (darunter Hindemith, Strawinski und
Milhaud), weil sie sich einseitig auf Rhythmus oder Harmonie oder Kontra-
punkt verlegen und das Ganze der Musik aus dem Auge verléren, so daf sie
«jene Art Festspielmusik erzeugen, die seit ungefdhr dreilig Jahren die Dar-
bietungen moderner Musik so langweilig macht.» Langweilig sei auch jene
orthodoxe Zwolftonemusik, der die schopferische Phantasie abgehe. Das nenne
ich einmal einen lapalissiadischen Volltreffer! Das wollen wir uns merken und
warten, bis die schopferische Phantasie zu den Dodekaphonikern hinabschwebt
und ihre vergeblichen Stindchen anhdrenswert macht!

Eine neue Zeit- Neben den vielen mit Problemen, Sorgen und Griibe-
schrift iiber Sizilien leien belasteten, der Kultur dienenden periodischen
Publikationen wirkt das erste Heft der frisch dem Tauf-
bad entstiegenen Vierteljahresschrift «Sicilia» als ein Augen- und Sinnentrost,
unbeschwert von Problemen, einzig dazu dienend, die Schonheiten und
Lebensphé@nomene Siziliens auf geschmackvolle Art in Bild und Wort hervor-
zukehren. Das Abbildungsmaterial ist wunderhiibsch, und die ganze Auf-
machung erinnert etwas an die schone Schweizer Monatsschrift «<Du». Die
literarischen Beitrdge (es befinden sich Autorennamen wie Cocteau, Peyre-
fitte, Bestaux, Giovanni Mariotti darunter) sind anregend und gut geschrie-
ben, stimmen meistens einen heiteren, sozusagen theokritischen Ton an. Mit
gutem Grund haben die Preisrichter, die in Palermo zur Pramiierung der
besten in letzter Zeit erschienenen Aufsidtze iiber Sizilien unlangst zusammen-
getreten sind und zu denen auch der Referent gehorte, Roger Peyrefitte fiir
seine in dieser Zeitschrift erschienene Betrachtung «Le printemps Sicilien»
einen ersten Preis von einer halben Million Lire zugesprochen. Es kdme nun
darauf an, dafl die nichsten Hefte von «Sicilia» das Eigenartige und vom
italienischen Festland in vieler Hinsicht sehr Abweichende dieser trotz aller
romischen, normannischen, staufischen, angiovinischen und aragonesischen
Ueberprigung immer noch griechisch gebliebenen Insel herausarbeiten. Wir
selber behalten uns vor, die groBen und seltsamen Eindriicke des Wieder-
begegnens mit dem gastlichen Sizilien ein andermal darzustellen. Gastfreund
von Gottern und Menschen empfand man sich da, ndher den gestaltenden
Influenzen der Erde, ndher den gliicklichen Dingformen als anderswo.

Stadtplanung und Wie iiberall und vielleicht noch mehr als iiberall,
Architektur in Italien klafft in Italien zwischen architektonischer Theorie

und Praxis ein Abgrund, den fromme Wiinsche nur
selten iiberbriicken koénnen. In der Regel sind die Theoretiker stark sozia-
listisch und avantgardistisch gestimmt und laufen Sturm gegen Ornament und
Monumentalitiit zugunsten eines angeblichen Funktionalismus. Nach der Auf-

185



fassung dieser Leute ist alles Monumentale bereits ein Ausdruck von Herr-
schaft und Ueberheblichkeit einzelner Menschen oder Menschenschichten
liber andere, also etwa von Konigen und Tyrannen, Priestern und Kapita-
listen. Ueber solch einseitige Erwagungen, die zu begriinden und zu wider-
legen gleich einfach ist, wird vergessen, daf} die Forderung nach einem un-
monumentalen und ornamentlosen Stil, in welchem <«funktionell» und <kiinst-
lerisch» als ein und dasselbe! erkldrt wird und das Gebdude sein Inneres
dulerlich kundzutun hat, erst recht zu Herrschaftsanspriichen fiihrt, neben
denen die einstigen der bosen Konige, Priester und Kapitalisten vergleichs-
weise bescheiden gewesen sind. Es sind die Herrschaftsanspriiche der Masse
gegeniiber der Individualitit, die zwangsldufig zur Leugnung des wesentlich
Menschlichen und der Menschenrechte schlechthin fithren. In der Pyramide
konnte sich wenigstens der Formwille des einzelnen Pharao ausdriicken, in
den Hervorbringungen der Masse kann sich gar nichts ausdriicken, da die
Masse von vornherein amorph ist und deswegen nichts hervorbringen kann,
was nach wirklicher Gestalt aussieht. Nicht umsonst fithren die radikalen
Theoretiker und Kiinstler Krieg gegen das Ornament, gegen den Gegenstand,
gegen die Form tiiberhaupt und predigen Funktionalismus, also Maschinen-
ideologie; denn die Maschine ist vollkommenes Symbol fiir Unform, Wider-
natiirlichkeit, Seelenlosigkeit und Kadaverfunktion des Anorganischen.

In Heft 13 der existentialistisch angehauchten Zeitschrift <aut aut», deren
Herausgeber (Enzo Paci) die Philosophie aus ihrem kritischen Zustand er-
losen will, indem er sie als eine «Sprache» auffaflt, versucht G.C. Argan (<Il
concetto di urbanistica») Ordnung in die heutigen Vorstellungen von Archi-
tektur und Stadtplanung zu bringen, indem er diese beide von vornherein als
identisch betrachtet. Der Unterschied zwischen Kunstbau und Nutzbau miisse
aufhéren, Stadtplanung sei von Grund aus #sthetisch und zugleich Ausdruck
inwendiger Gesellschaftsstruktur und keinesfalls mehr reprisentativ; denn
«die Architektur hort auf, als das zu gelten, was sie vorstellt, und beginnt, als
das zu gelten, was sie ist». Funktion sei Raumeserkenntnis durch die Form.
Also doch Form. Aber Form ist noch nie durch blofe Funktion entstanden,
sondern durch einen metaphysischen Ueberschufl an Seelenhaftigkeit, auch
wenn alle marxistischen Bekenntnisse und Sekten der Welt die Seele in Acht
und Bann erkliart haben. Das hat mit dem Unwert aufgeklebter Ornamente
gar nichts zu tun, obwohl es keineswegs sicher ist, ob die Behauptung, dal
die Architektur kiinftighin allein von dem Prinzip einer Sichtbarmachung der
inwendigen Struktur unter Verzicht auf alle kompositionell hinzugefiigten
plastischen und malerischen Werte leben wird, zu Recht besteht. Man kann
hier nicht auf alle Behauptungen und Forderungen des Verfassers eingehen,
aber man darf ihm mit aller Leidenschaft lebendiger Individualitit wider-
sprechen, wenn er von kollektiven Prozessen in der kiinstlerischen Produk-
tion spricht und meint, es sei diese nicht mehr die Produktion des einzelnen
fiir den einzelnen, sondern der Gesellschaft fiir die eigenen kollektiven Be-
diirfnisse. Hier bekennen wir uns vielmehr zu John Steinbeck, der im Jahre
1952 geschrieben hat: «Nichts ist je von zwei Menschen zusammen geschaffen
worden. Es gibt keine niitzliche Zusammenarbeit in der Musik, in der bilden-
den Kunst, in der Dichtung, in der Mathematik, in der Philosophie. Wenn
das Wunder der Schopfung einmal stattgefunden hat, kann das Kollektiv es
ausarbeiten und verbreitern, aber das Kollektiv erfindet nie etwas. Das wert-
voll Gute ruht im einsamen Geist eines einzelnen Menschen.»

1 Schon vor Jahrzehnten verbreitete der dsterreichische Architekt Adolf Loos
dhnliche Lehren.

186



Wie aber sieht es denn in Wirklichkeit mit der Stadtplanung in Italien aus?
Was wir an Derartigem in letzter Zeit in Rom und grofleren Stiadten des italieni-
schen Siidens gesehen haben, ist sehr widerspriichlich. Der Privatbau iiber-
zeugt in seinen Einzelleistungen noch immer am meisten, und man begegnet
da viel Geschmack und manchem guten Einfall, wenn auch fast stets die Aus-
fiihrung und Ausstattung es im einzelnen an der notigen Gediegenheit fehlen
lafit. Alle Massensiedelungen jedoch wirken hier besonders deprimierend.
Dem gesamten Bauen gemeinsam aber ist etwas {iberaus Leidiges, das gerade-
zu nach Feindseligkeit gegen die Landschaft und Vegetation aussieht. Die
italienischen Architekten haben eine Art Leidenschaft, alle Naturgegebenheit
zu zerstoren und der Erde mit dullerster, ja sturer Willkiir zu begegnen, wo-
bei Tal und Hiigel nach Moglichkeit verschwinden und mit der natiirlichen
Vegetation kurzer Prozel gemacht wird, obwohl der Siiden doch wahrlich
keinen Ueberschufl an Baumen hat und es sinngemafler wire, allen Pflanzen-
wuchs als Kostbarkeit zu schonen. Was wir an Landschaftszerstorung wihrend
der letzten zwanzig Jahre in Rom durch Bauwut erlebt haben, ist nicht zu
beschreiben. Die Einwirkungen der Luftbombardements durch den Krieg
haben schwere Menschenopfer gekostet, auch viele menschliche Werke, der
Landschaft haben sie wenig angetan. Nein, es ist der Raubbau des «schopfe-
rischen» Menschen an dem naturgegebenen Landschaftsvermégen, der gleich-
bedeutend ist mit zunehmender Erosion und abnehmendem Gliick.

Rolf Schott

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

1453—1953: In den Luxusvierteln von Konstantinopel schliefen noch die Mii-
Byzanz RBigginger der guten Gesellschaft, als in den Morgenstunden des
29. Mai 1453 die Tiirken das tausendjahrige Reich Byzanz' durch
die Eroberung der Hauptstadt vernichteten. Mehmed II. zog auf einem weillen
Pferde vor die Kirche der heiligen Sophia, und ein Imam weihte durch die
Rezitation einer Koransure den Kuppelbau der Ostkirche Allah und seinem
Propheten. Die konventionelle Vorstellung, dal Barbaren Konstantinopel
eroberten, hilt der herrlichen Kunstschau Splendeur de UArt Turc im Musée
des Arts décoratifs nicht lange stand. Durch ganz Paris begleitete mich das
iiberall ausgehingte Ausstellungsplakat, auf dem Fatih Mehmed II. an einer
Rose riecht. In Europa lieBen sich Herrscher, denen die Geschichte den Bei-
namen des Eroberers gab, nicht in dieser Stellung malen. (Man stelle sich
Wilhelm II. so vor.) Mehmeds Kaftane aus schwerstem Seidensamt zeigen als
Dekor chinesische Wolken und goldene Blumen, die auf tiefrotem Samt ge-
stickt waren. Ein anderer Kaftan, aus Brokat, trug zwischen Blumen aus
roter Seide und blauflammenden Bandern auf einem Fond von Creme die
Siegel Salomos. Die tiirkische Kunst bestrickte den Besucher der Ausstellung
mit Hunderten von Herrlichkeiten. Aber auch der Laie erkannte, daf} ein
eigener Formgedanke fehlte und die Aufnahme der disparatesten Stileinfliisse
von China bis Syrien die tiirkische Kultur als eine der schonen Assimila-
tionen vorstellt. Immerhin hat sie unendlich zarte und aristokratische Ziige
Asiens akzeptiert, und das Sonderheft Byzanz von Atlantis (4) zeigt uns in
seinem schonen Gleichgewicht der Verwandtschaft Werke byzantinischer und
islamischer Kunst am Bosporus.
Die Vorstellung, dafl Wilde Byzanz eroberten, ist also absurd; die Tiirken
hausten in den drei Tagen Pliinderfreiheit in der gewaltigen Stadt nicht schlim-
mer als die Venezianer, die an der Spitze einer Kreuzfahrer-Pliinderungs-

181



armee Byzanz 1204 erobert hatten und dem Ostreich damit das Ende bereiteten.
Sowohl Gérard Walter in der Revue de Paris (7) wie Friedrich Heer in der
Oesterreichischen Furche (21) konnen in dem Zerstorungswerk dieser beiden
Eroberungen weder einen kulturellen noch einen politischen Unterschied er-
blicken. Byzanz starb zweimal, schreibt der franzosische Historiker, die Kreuz-
fahrer hatten den Korper des Staates Byzanz getttet, die Tiirken seine Seele.
Byzanz, schreibt Heer, sah mit dem unverhohlenen Hall der ostkirchlichen
Orthodoxie, der intellektuellen und der reichspolitischen Ueberlegenheit auf
den Westen Europas. Die islamisch-asiatische Welt stand Byzanz ngher als
die frankische, die Tiirken umlagerten seit hundert Jahren Konstantinopel,
die arabisch-islamische Welt war von byzantinischer Kultur durchdrungen,
trotz des christlich-mohammedanischen Gegensatzes herrschte zwischen bei-
den Kulturkreisen eine eigene Affinitdt, der geistige Austausch hatte seit
fiinfhundert Jahren eine Fiille wechselseitiger Beziehungen geschaffen, so daf
Byzanz lange schon dem Papsttum, Spanien, dem Westen als offener oder ge-
heimer Verbiindeter des Islam verdidchtig war. Byzanz hatte die Kreuzfahrer
auch nie zur Befreiung des Heiligen Landes gerufen, es mifitraute dieser Ein-
mischung des Westens, wie die Geschichte zeigt mit Recht, und wie fremd
Byzanz dem Westen trotz allem geblieben ist, verrdt der Sprachgebrauch.
Byzantinisch ist ein herabsetzendes Attribut geworden; es bringt gewil3 nicht
zum Ausdruck, in welcher Dankesschuld das mittel- und westeuropdische
Abendland zu Byzanz steht.

Unter den sieben Beitrdgen iiber Byzanz im hundertsten Heft der Fédération
setzt sich auch einer apologetisch mit dem pejorativen Gebrauch des Wortes
Byzantinismus — nach dem groflen Larousse — auseinander. Sehen wir von
dem Kriecherischen, Willenlosen und Unterwiirfigen gegen Machthaber ab,
woran man zuerst denkt, so kommt auch noch die krude Vorstellung eines
dekadenten Reiches hinzu — das ein Jahrtausend gedauert und sich gegen die
bedrohlichsten militdrischen und ethnischen Invasionen behauptet hat; einer
Zivilisation, die nur noch disputierte, als die Barbaren vor der Tiire standen —,
aber diese Barbaren, das war Europa; das theologischen und mesquinen Fra-
gen den Vorrang vor substanziellen Problemen gab, in Wahrheit aber eine
zivilisatorische Mission vollbrachte, von der noch heute das Abendland zehrt.

Unter Byzanz nur Konstantinopel zu verstehen, heiit seine Grofle ver-
kennen. Sie beginnt mit dem literarisch-religiosen Denkmal der Paulus-
Briefe an die Gemeinde in Thessalonike, wo das Ostchristentum seine erste
Synthese mit der hellenischen und orientalischen Kultur erstrebte. In Thessa-
lonike beginnt das Ostchristentum, von Thessalonike gehen die Slavenapostel
Zyrill und Method aus. Die Geschichte von Konstantinopel ist ohne die von
Thessalonike nicht denkbar. Hier endigt der formelle Hellenismus, hier be-
ginnt er ins Christentum kulturell, sprachlich, staatlich einzudringen. Die
Eroberung von Thessalonike durch die Tiirken machte, wie Spiros Alibertis
in Fédération zeigt, Byzanz unhaltbar.

Die Douer des byzantinischen Reiches gehort noch immer zu den lehr-
reichsten Kapiteln der Geschichte des Abendlandes. Ueber das Kontinuitits-
problem in Byzanz hat Saeculum einen Beitrag von Franz Ddélger, dem fiih-
renden deutschen Byzantologen, angekiindigt. Mit Byzanz beginnt und endet,
schreibt Alibertis, das Mittelalter. Wodurch erhielt sich das Ostreich? Durch
die unifizierende Macht der Religion, des Staates, der hellenisch-orientalischen
Kultur, durch die hervorragenden Leistungen der Verwaltung, durch die
Ausbildung einer staatsfdhigen Elite, die, wie jede herrschende Elite, an der
Erhaltung hierarchischer Werte und Formen interessiert ist. Byzanz, das

188



Reich des christlichen Hellenismus und des ersten christlichen Staates, der aus
einer Fiille disparater Volkerschaften bestand, lebte im Geiste des Isokrates,
der im fiinften Jahrhundert vor Christi erklart hatte, Hellene ist man durch
Kultur, nicht durch Blut. Byzanz verstand es, ohne Schulinstitutionen die
einstromenden Volker sprachlich zu hellenisieren — man mdchte an die Kunst
der Engliander denken, die ihre Sprache ohne Pression zu einer Weltsprache
zu machen wulliten. Auch in Byzanz ergab sich der Vorteil der Spracheinheit
automatisch aus der Sprachenfiille der slavischen und kleinasiatischen Volker
in einem gemeinsamen Kirchenreich.

Die wirkungsvollste Leistung Byzanz’ war seine Verwaltung. Rodolphe
Guilland, von der Sorbonne, behandelt ihre originale, staatsschopferische
Funktion in einem besonderen Artikel. Durch die Administration wirkte
Byzanz als Amalgam am Kreuzweg vieler Kulturen. Die Einheit von Staat
und Kirche erschuf im Basileus einen Herrscher von goéttlichen Gnaden. Der
Kaiser ist das lebendige Gesetz, das Zeugnis Gottes vor den Menschen. Man
findet in den byzantinischen Institutionen Einrichtungen, die uns erlauben,
die Herrschaft des Kremls byzantinisch zu nennen. Der Palast des Kaisers
ist ein Heiligtum und zugleich Sitz der hochsten Verwaltung. Der Palast re-
giert, denn die regierenden Organe arbeiten unter seinem Dache. Jeder
Beamte ist Trdger einer Palastwiirde, er iibt sein Staatsamt als Palastamt aus.
Die Herren des Landes haben Verwaltungsposten, auf die das Vertrauen des
Basileus sie beruft. In keinem anderen Staate gab es damals eine Verwaltung
mit Buchhaltung, Steuergesetzgebung, Steuereintreibung, Handelskontrolle.
Vergebens versuchte der Stauffer Friedrich II. Deutschland nach byzanti-
nischem Vorbild zu verwalten. Nach byzantinischem Vorbild entwickelte sich
der franzosische Absolutismus, erklirte sich Louis XIV. zum Roi Soleil.
Franz Délger, der Herausgeber der Byzantinischen Zeitschrift in Miinchen,
erinnert an die Statue Konstantins des GroBen im Hippodrom von Konstanti-
nopel, die den Herrscher als Sonnenkonig dargestellt habe. Aber hier kénnte
eine Paradoxie der Weltgeschichte mitgespielt haben, denn, wie Norman
Baynes iiber den Fall von Byzanz in The Listener (1265) schreibt, gehorte die
Familie Konstantins seit Generationen zur Religion der Sonnenanbeter. Daher
die Legende vom Kreuz in der Sonne, das Konstantin vor der Schlacht er-
schienen ist.

Im ibrigen geht jede Form europidischen Kaiser- und Herrschertums auf
Byzanz zuriick, auch jeder europiische Kronungsritus, woran ich hier im
letzten Heft anliBlich der Coronation erinnern konnte. Die Fiirsten und
Konige des Abendlandes bildeten, wie Délger schreibt, eine mystische Fa-
milie, als deren Haupt der jeweilige Kaiser von Byzanz die anderen gekronten
Fiirsten als seine Sohne oder Briider anerkannte. Die Internationale der Ge-
salbten und der Herrscher von Gottes Gnaden ist also die &lteste der Welt,
wenn man in die Idee der in Kronbereichen aufgegliederten Universalitit
einen solchen Begriff zur lebendigeren Darstellung einfithren darf. Jahr-
hunderte lang bedurften die westgermanischen und frénkischen Fiirsten der
Adoption von Byzanz. Auch Karl der GroBe lie sich 812 vom Kaiser von
Byzanz als Imperator, ohne Zusatz, anerkennen. Man vergleiche dazu die
Studie tiber Die Anerkennung Karls des Grofen als Kaiser von Percy Ernst
Schramm in der Historischen Zeitschrift (Band 172, Heft 3) und die inter-
essanten Unterhandlungen mit Byzanz zur vorsichtigen Abgrenzung der bei-
den imperialen Bereiche. Erst als die Staufer unter Barbarossa eine Universal-
monarchie erstrebten, versuchten sie auch einen universalen Kaisertitel zu
behaupten und nach ostrémischem Vorbild die Egalitdt des Papstes zu be-

189



streiten. Eine Erinnerung an die Stellung des Monarchen als Statthalter
Christi findet Délger in der FuBBwaschung, die an den katholischen Fiirsten-
hofen bis zuletzt eingehalten wurde. Alle Insignien der sakralen Macht, viele
Hof- und Beamtentitel, die Verleihung oder die Vorschrift von Uniformen
fiir Beamte ist byzantinisch.

Wie konnte man aber in Kiirze das unsterbliche Werk des hellenisch-

christlich-orientalisch-islamischen Kulturamalgams wiirdig preisen! Deutsch-
land und Frankreich besitzen eine Wissenschaft Byzanz’, die grundlegend ist.
Aber auch in RuBland, auch in historischen Zeitschriften der bolschewistischen
Forschung ist viel neues Material zur Auflockerung und Vertiefung unserer
Vorstellungen von Byzanz aufgebracht worden. Byzanz war von Anfang an
hellenisch~-christlich. Dank der groflen griechisch sprechenden Bevilkerung
war die griechische Zivilisation eine Tatsache. Als Staats- und Kirchen-
sprache blieb das Griechische vorherrschend, auch als das numerische Ver-
hiltnis der griechischen Stammbevilkerung zu der slavischen Einwande-
rung die ethnische Basis verinderte. Schliefllich war Griechisch die Sprache
der Dichtung, der Wissenschaft, der Theologie, der Verwaltung; keine andere
Sprache konnte sich mit ihr an Ausdruckskraft, Tradition und Begriffsklarheit
messen, Byzanz schuf dank seiner Sprache und der Assimilationskraft ihrer
Bildungswelt eine Universitdt, die zum Vorbild des européischen Hochschul-
wissens wurde. Alphonse Dain, Direktor der Ecole des Hautes Etudes, stellt in
Fédération dar, was Europa in Unterricht und Sprache Byzanz dankt. Dal}
die Besetzung Konstantinopels durch die Tiirken die Gelehrten zur Emigra-
tion nach Italien veranlaflite und dadurch zu einer aullerordentlichen Be-
reicherung der Wissenschaften in der Renaissance gefiithrt hat, ist bekannt.
Ein byzantinischer Emigrant, Johannes Andreas Lascaris, bereitete in Paris,
wie Heer in der Oesterreichischen Furche schreibt, die Griindung des Collége
de France vor. Neuerdings hat Rodolphe Guilland im Bulletin de I’Association
Guilloume Budé die ganz freie, also im wesentlichen altgriechische Unter-
richtsform der byzantinischen Hohen Schulen neu dargestellt. Man studierte
eher Dichter als Prosaiker, zum Fundament der Bildung gehorten Homer,
Pindar, Aeschylos, Sophokles; allmahlich setzte die Kirche eine andere Aus-
wahl durch und unterdriickte Aristophanes. Spater herrscht der Geschmack
an Philosophen, Mathematikern, Historikern vor. Europa besitzt keine andere
klassische Bildung als die von Byzanz gerettete.
- In der tausendjdhrigen Reichsgeschichte erneuert sich Byzanz wiederholt
an der Renaissance seiner selbst, das heilt am klassischen, vorchristlichen
Griechenland. Zeugnis einer groBartigen Kontinuitdt ist aber auch die Be-
rufung auf Byzanz in der Dichtung des heutigen Griechenlands. Politische
Aspirationen auf Konstantinopel mogen heute leer geworden sein: latent ist
das BewufBltsein, daB} jeder Grieche iiber Byzanz zum ewigen Hellas gehort
und das Bekenntnis zu Byzanz eine hellenische Einheit von 2700 Jahren mani-
fest macht.

Ein Zeugnis mehr fiir die Formwirkung Byzanz’ ist seine Stellung in der
modernen hellenischen Literatur. André Mirambel, von der Ecole des Langues
orientales, setzt den Neuhellenismus mit dem Untergang von Byzanz an. Das
griechische und europiische Mittelalter war zu Ende, und die Neuzeit beginnt
mit der Riickbesinnung auf das klassische Altertum. Pflegte auch der Neo-
hellenismus folklorische Elemente, so wird er doch schon von 1880 an neu
gedacht, das heiflt auf Byzanz mitbezogen. Byzanz als tragisches und drama-
tisches Erlebnis des Griechentums erscheint in 15 Theaterstiicken des neu-
griechischen Dramas in der zweiten Hailfte des vorigen Jahrhunderts. Von

190



den drei groflen modernen Dichtern Griechenlands behandelt Costis Palamas
den Konflikt von Leben und Tod im geschichtlichen Byzanz. Die Synthese
von antikem und mittelalterlichem Hellenismus nimmt das Heinesche Thema
von Hellenen und Nazarenern auf. Der Herr der ostromischen Kirche pilgert
im Jahre 1025 zur Jungfrau der Akropolis. Im achten Gesang seines poetischen
Hauptwerkes «Die Flote des Konigs» hat die Jungfrau Christi die Pallas waf-
fenlos besiegt.

Literarisch ein Gegner von Palamas ist Konstantinos P.Kavafis, beeinflufit
vom Hellenismus Stefan Georges, der esoterische Dichter des modernen Grie-
chenland. Wir konnten ihn seit Jahr und Tag im Silberboot (IV,3 — V,1)
lesen. Die Salzburger Zeitschrift von Ernst Schonwiese brachte auch ein Ge-
dicht auf Kavafis von Rudolf Pannwitz, von dem ich die letzten Verse zitiere,
um den Dichter und den Gedichteten zu ehren:

Er — Kavafis — ihr behaltet den namen —

Hat die mdchte die alten uralten wiedergesehen
Und hart von ihnen gesungen:

Wiirdig aufrecht einsam einfach

Nicht in der Hohle des Trophonios

Schlafend trdumend und ndichte lang benommen
Sondern — der unerhorte —

Unter Apollon dem Helios

Mittags mitten auf dem markt.

Nach einer einzigen Uebersetzung, wie gut sie auch klinge, 148t sich keine
fremde Dichtung imaginieren. Wolfgang Cordan hat in seinen Uebersetzungen
im Silberboot Kavafides vielleicht etwas zu stark georgisiert, <hellenisiert»,
wenn man sich so paradox ausdriicken darf. Im Vergleich zu Cordan wirken
die Uebertragungen der Gedichte des Konstantin Kavafis von Helmut von den
Steinen, die eben als neues Bandchen der Bibliothek Suhrkamp erschienen
sind, lockerer, und wenn der Uebersetzer und berufene Kenner von Kavafis
in seinem Nachwort flirchtet, er habe die ironische Trockenheit und Scharfe
des Spatgriechischen nicht ganz erreicht, weil das Deutsche manchmal male-
rischer wirkt, so deutet das auf die eigentliche Stellung von Kavafis hin, der
auf der Umschlagseite vielleicht zu Recht mit Garcia Lorca, Apollinaire,
T.S.Eliot in Parallele gestellt wird. Kavafis bietet uns den ganz besonderen
Reiz des sprachlichen Anklangs an das Klassische im Modernen durch seinen
filtrierten und doch lockeren Ausdruck. Die ewigen mythischen Gewalten
werden Triager von etwas Gegenwirtigem, das an keine Kunstform gebunden
ist. Von den 15 byzantinischen Motiven seines Oeuvre, das aus knapp 160 Ge-
dichten besteht, hat Cornides eines, von den Steinen drei einbezogen. Das
ByzanzbewuBtsein von Kavafis geht aus dem folgenden Gedicht hervor, das
ich dem Bindchen der Bibliothek Suhrkamp entnehme:

IN DER KIRCHE

Die Kirche liebe ich — ihre Sechsfliigelfalter,
Das Silber ihrer Gefifle, ihre Kerzenhalter,
Die Lichte, ihre Ikone, Kanzel und Psalter.

Trete ich dort zur Griechenkirche ein
Mit ihrer Weihrauchwolken duftigem Dringen,
Mit hohen Amtes Stimmen und Zusammenklingen

191



Und mit der Priester majestitischen Aufgingen

Und jeder ihrer Gesten ernstgeschlungnem Tanz

— Sie in Gewdnderschmuck von hellstem Glanz —,
Geht hin mein Geist zu grofien Ehren unseres Stammes,
Zu unsrem Ruhmesalter von Byzanz.

Ich kann der Verfithrung nicht widerstehen, noch einen Vers aus der byzan-
tinischen «Alexiade» von Anna Komnini aus einem Gedicht von Kavafis zu
zitieren: Mein oder dein, dies kalte Gesprich ward nimmer gesprochen. Welche
Noblesse der Versohnung! Im ganzen wirkt der Hellenismus von Kavafis
mythisch pessimistisch, wihrend der dritte Lyriker des Neuhellenismus, An-
gelos Sikelianos, hymnisch, universalistisch, positivistisch sein soll.

Auch Kritik, Roman, Novelle, Theater setzen sich mit Byzanz auseinander
und beweisen die lebendige Realisierung des griechischen Ganzen im moder-
nen Hellenismus. In der neuen Byzanzforschung stehen aber noch andere
Auffassungen zur Diskussion. Wie Hans-Georg Beck im Hochland (5) schreibt,
ist der Kampf zwischen Byzanz und dem Tiirkentum auf die Jubildaumswissen-
schaft der Turkologen und Byzantinisten iibergegangen. Seine Auffassung ist
nicht so weit von der eingangs zitierten von Friedrich Heer entfernt. Nicht
Barbaren losten eine dekadente Kultur ab, sondern ein neues Reich ein &lteres,
und die Grundziige besitzen Gemeinsames. Die Tiirkei schuf eine Reichs-
ideologie, die nicht viel schwicher war als die byzantinische. Auch in ihr
fanden viele Volkerschaften eine geistige und staatliche Heimat. Der Versuch,
die Tiirkei durch den Osmanismus zu erhalten, scheiterte 1918; aber auch in
der heutigen arabisch-tiirkischen Welt findet man unter dem Verputz natio-
naler Kontraste Dominanten der Reichsvergangenheit. Immerhin standen im
und nach dem vorigen Weltkrieg Griechen und Tiirken im Kampf um Kon-
stantinopel einander gegeniiber, als Nationalstaaten, die keine gemeinsame
Reichsidee mehr anerkannten. Der Verfasser glaubt, dal der Islam als ord-
nendes Prinzip noch starke Krifte entfalten wird; aber er iibersieht, dafl die
Zeit der Teil-Reiche voriiber ist.

Auch eine tiirkisch-arabische Union wird den langen und schmerzlichen
Weg zur kontinental-europiischen Einheit suchen miissen; Byzanz wird wieder
geschichtsbildende Wirklichkeit erhalten, wenn Ost- und Westrom ein Ganzes
bilden werden, das auf einmal europiisch, kleinasiatisch und afrikanisch ist.
Das alles war Byzanz, und das alles kann sich nur im gréBleren Europa wieder
zusammenfinden. So ist Byzanz nicht blof eine kulturelle, staatliche und
kiinstlerische Tradition, sondern auch ein Vermichtnis. Aus diesem Grunde
hat die Erinnerung an den Untergang von 1453 Zeitschriften, die fest an
ein werdendes Europa glauben, zu dieser glorreichen Rehabilitierung des
Zweiten Rom veranlaf3t. Felix Stossinger

192



Diese Seite stand nicht fir die
Digitalisierung zur Verfigung

Cette page n'a pas été disponible
pour la numérisation

Questa pagina non era a
disposizione di digitalizzazione

This page was not available for
digitisation



	Kleine Rundschau

