
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Literatur in Lateinamerika

Autor: Pahlen, Kurt / Theile, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758711

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758711
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LITERATUR IN LATEINAMERIKA

I

DIE HIS PA NO-AMERIKANISCHE LITERATUR

Von Kurt Fahlen

Die lateinamerikanische Dichtung beginnt mit Spaniern und
Portugiesen. Sie ahmten die Dichtkunst der Pyrenäenhalbinsel
nach, wie ja ganz Lateinamerika in den kolonialen Jahrhunderten
das ferne Mutterland nachzuahmen trachtete. Als älteste literarische

Gattung finden wir die Chronik. In jenen Zeiten gab es von
genug Abenteuern zu berichten. Fast jeder Entdecker, fast jeder
Eroberer wird zum Chronisten. Die Reihe führt von Kolumbus
über den berühmten Pater Las Casas, der in glühender Weise die
Indianer verteidigt, bis zu unzähligen anderen, denen wir die mehr
oder weniger gefärbte Geschichte jenes schicksalhaften Zusammenstoßes

zweier Rassen verdanken.
Als erster Sohn des Erdteils tritt schreibend in die Geschichte

ein: Garcilaso de la Vega, der sich Inka nannte, der Sohn eines
Konquistadors und einer Inkaprinzessin. Einem europäischen Prinzen

zumindest ebenbürtig, wurde er 1539 in der alten, geheimnisvollen

Hauptstadt des Inkareiches, in Cuzco, geboren und dort
erzogen. Spanische Priester unterrichteten ihn lateinische Grammatik

und anderes Wissen Europas, seine Mutter hielt hingegen
in seiner Seele die uralten Legenden seiner indianischen Vorfahren
wach. Später kam Garcilaso nach Spanien, lebte in Sevilla, Madrid
und Cordoba. Dort verfaßte er zu Beginn des 17. Jahrhunderts die
bedeutsamen «Comentarios reales», etwa mit «Geschichte der
Könige» zu übersetzen. Es ist die Chronik des Inkareichs, kein
reines Geschichtsbuch, sondern der Gepflogenheit der Zeit
entsprechend: Dichtung und Wahrheit.

Der nächste Dichter aus jener Epoche legt den umgekehrten
Weg zurück. Es ist der Spanier Alonso de Ercilla, der, abenteuerlustig,

nach Chile in den Krieg zieht, dann, vom Heldenkampf der
Araukaner aufs tiefste beeindruckt, sein Epos «La Araucana» («Die
Araukanerin») schreibt — der erste Versuch, mit der Feder einen
winzigen Bruchteil von dem gutzumachen, was Feuer und Schwert
an den Indios verbrochen

131



«La Araucaria» erregt Aufsehen in Europa. Der geistige
Austausch zwischen der Alten und Neuen Welt ist ohnehin rege. Mit
den schnellsten Seglern gelangten die Bücher an den Hof der
Vizekönige, in Peru und Mexiko sehnlichst erwartet. Die
Hofpoeten von Lima schrieben den gleichen Stil wie das Mutterland.
Lange Zeit herrschte der «Gongorismus», jener gewundene, dunkle
Stil, den Luis de Göngora ins Leben gerufen hatte und der überall
begeisterte Nachahmer, aber auch heftige Gegner fand. An der
Polemik in Peru beteiligte sich ein vollblütiger Indianer, «El Luna-
rejo», wörtlich «der von einem Muttermal Gezeichnete», durch
seine Streitschrift «Apologético». Ihr Autor, der später den Namen
Juan de Espinosa Medrano annahm, war einer der besten Schriftsteller

und brillantesten Redner des Kolonialreichs. Er soll 1688,
etwa sechsundfünfzigjährig, gestorben sein.

Der nächste Name dürfte den Kennern der hispanischen Literatur
bekannt sein: Juan Ruiz de Alarcön. Allerdings nimmt man

ihn weit öfter für einen Spanier als für den Mexikaner, der er war.
Das kommt daher, daß er den größten Teil seines Lebens in
Spanien verbrachte und fast alle Werke dort schrieb. Er kann
fast dem großen Lope de Vega an die Seite gestellt werden, und
seine Bühnenstücke gelten heute als «klassisch». Seine Themen
muten geradezu modern an: so heißt eines «Ganar amigos», was
einen erfolgreichen Buchtitel unserer Tage vorwegzunehmen
scheint: Carnegies «Wie man Freunde gewinnt». Ein anderes nennt
sich «El examen de maridos» und behandelt die beste Art, wie die
Frauen sich ihre Gatten aussuchen sollten. Eins seiner Werke,
«La verdad sospechosa» («Die verdächtige Wahrheit»), gefiel
Corneille so gut, daß er es unter dem Titel «Le menteur» umdichtete.
Alarcön, ein rothaariger, buckliger Zwerg, starb 1639.

Zwölf Jahre später wird die bedeutendste Dichterin ihres
Heimatlandes Mexiko geboren, vielleicht die größte der spanischen
Kolonialepoche: Sor Juana Inès de la Cruz. Ihre ersten Gedichte
sind zumeist formvollendete Liebesgedichte. Schon mit sechzehn
Jahren zog sie sich vom weltlichen Leben zurück in ein Kloster.
Dort verfaßte sie ihre schönsten Werke, bis ihr von ihren Oberen
nahegelegt und zuletzt befohlen wurde, die Literatur aufzugeben,
da sie mit ihrem Stande unvereinbar sei. Sie starb 1695 mit
vierundvierzig Jahren. Ihre Sonette werden oft mit denen Shakespeares
und Petrarcas verglichen, ihre satirischen Verse mit denen Que-
vedos. Sie schrieb sogar Theaterstücke und einen Traktat über
Musik, der nicht erhalten ist. In ihrem Werk suchen wir vergeblich
einen amerikanischen Zug. Ihr Stil ist rein spanisch, ihre Themen
sind ohne Bezug auf die Neue Welt.

132



Bald, mit der Befreiung des Erdteils vom Joch Europas, trat
eine Aenderung ein. Das bedeutete noch nicht die Schaffung eines
amerikanischen Stils. Die Befreiungsliteratur ist eine romantische
Literatur wie die gleichzeitige in der Alten Welt. Das größte
Ereignis, das Amerika seit der Eroberung erlebt, seine Unabhängigkeit,

mußte aber einen starken Widerhall in den Themen seiner
Literatur finden.

Die stärksten Einflüsse kommen, wie in der Folgezeit, aus Frankreich.

Im Jahre 1794 übersetzt ein kolumbanischer Revolutionär,
Antonio Narino, die Erklärung der Menschenrechte. Zugleich wird
in immer größeren, vorläufig geheimen Zirkeln Rousseau gelesen,
Voltaire und Montesquieu. Südamerikas Befreier, Simon Bolivar,
wird von seinem Lehrer Rodriguez in den Lehren Rousseaus
herangebildet. Wir verdanken Bolivar nicht nur die Befreiung eines
halben Erdteils, sondern auch manche hervorragende Seite über
Staatskunst. Neben ihm müßte eine Reihe von Befreiungsschriftstellern

genannt werden aus allen Teilen Lateinamerikas, die in
den neugegründeten Zeitungen, zumeist im Feuilleton, ihre Gedanken

veröffentlichten, wie Moreno in Buenos Aires, der wie mancher
von ihnen zugleich Politiker war.

Wen sollen wir in unserer kurzen Chronik nun nennen? Die
Zahl der Dichter und Schriftsteller ist bereits im 19. Jahrhundert
Legion. Vielleicht den Mexikaner Fernandez de Lizardi. Sein
Roman «El Periquillo sarniento» («Der räudige Papagei») ist nicht
nur eine Satire der amerikanischen Gesellschaft. Er gilt als einer
der ersten Romane des jungen Kontinents. Der Ekuadorianer José
Joaquin Olmedo ragt durch seinen «Gesang an Bolivar» (1825)
hervor. Der jung verstorbene José Maria Heredia kann mit seinem
Gedicht «Niagara» als der erste romantische Dichter in spanischer
Sprache angesehen werden. Von Andrés Bello müssen wir
sprechen, der allerdings als Gelehrter bedeutender war denn als Dichter.

Seine Grammatik der spanischen Sprache wetteifert an
Wichtigkeit mit jener der «Real Academia» in Madrid. Zu seiner Dichtung

inspiriert ihn wie die vorgenannten Dichter die Landschaft
seines Erdteils. Der tropische Urwald verwandelt sich für ihn zum
erträumten Menschheitsparadies.

Bello, aus Venezuela stammend, fand einen Gegenpol im Süden:
den Argentinier Fausto Domingo Sarmiento, eine der anziehendsten

Gestalten des Erdteils. Er gilt vor allem als Schulgründer.
Sein Leitgedanke war, daß «regieren erziehen» heiße. Er selbst
war ein armer Autodidakt aus einer der verlorensten Ecken Argentiniens.

Die Tyrannei Rosas', der Argentinien zwanzig Jahre lang
knechtete und besonders die freie Meinungsäußerung unterdrückte,

133



zwang Sarmiento zur Emigration nach Chile. Dort entwickelte sich
eine lange literarische Fehde zwischen ihm und Bello, der ebenfalls

als Erzieher in Chile lebte. Vor den zuletzt persönlichen
Attacken Sarmientos verstummte indigniert der große Aesthet
Bello.

Die wahre Bedeutung Sarmientos und seiner literarischen
Mitstreiter beruht aber in dem wütenden Kampf, den sie dem
argentinischen Diktator Rosas lieferten. Hier sei vor allem des Werkes
«Facundo oder Zivilisation und Barbarei» gedacht, in dem
Sarmiento das vollendetste Bild des damaligen Südamerika gibt: die
grausamen Volksführer, die über bewaffnete Heerhäufen verfügen,

der politische Machtkampf, der ganze Provinzen unter Terror
hält, das Gauchowesen — das zu jener Zeit zu einem der
Hauptthemen der Literatur wird — und seine Schattenseite: der Bandit,
der auf den herrenlosen Pampas sein Unwesen treibt.

In der gleichen Richtung bewegt sich Esteban Echeverria, der
bedeutende Denker und Politiker Argentiniens. Sein Roman «El
Matadero» («Der Schlachthof»), voll realistischer Bilder, ist eine
Anklage gegen die «Mazorca», die Gestapo Rosas'. Beide Werke
wurden an Popularität durch den Roman «Amalia» des Argentiniers
José Marmol weit übertroffen. Er schildert das Leben unter dem
Tyrannen, den geistigen und politischen Friedhof, in den die
Diktatur das aufstrebende Land verwandelt hat. In Ekuador kämpft
Juan Montalvo gegen den grausamen Tyrannen seiner Heimat. Als
dieser endlich ermordet wird, ruft Montalvo aus dem Exil: «Mi
pluma lo mato» («Meine Feder hat ihn getötet»), und er hat damit
gar nicht unrecht gehabt. Im Jahre 1866 begann Montalvo eine
äußerst geistreiche Fortsetzung eines Meisterwerkes. Unter dem
Titel «Kapitel, die Cervantes vergaß» läßt er den Ritter von der
traurigen Gestalt neue Abenteuer erleben. Und ein Jahr später
erscheint der berühmteste Roman romantischen Stils in
Lateinamerika, Jorge Isaacs' «Maria», eine sehr sentimentale
Liebesgeschichte in amerikanischer Umwelt.

Bevor wir uns dem Ende der Romantik zuwenden, wollen wir
eine ganz spezielle Seite des südamerikanischen Schrifttums
betrachten: die Gaucho-Literatur. Zeitlich füllt sie das zweite und
dritte Drittel des 19. Jahrhunderts aus. Der Gaucho war der
unumschränkte Herrscher über die weiten, noch fast menschenleeren
Pampas, die wie der Himmel über ihnen, wie die Luft und das
Wasser keinem einzelnen, sondern allen gemeinsam gehörten. Er
war ein König zu Pferde, nobel und treu dem Freunde, unerbittlich

gegen den Feind. Er war im Grunde des Herzens ein Dichter
und Sänger. Er singt seine Legenden des Abends am Lagerfeuer

134



zur Gitarre. Seine Legenden erzählen von wahren und erträumten
Abenteuern auf den Feldern, Begegnung mit geisterhaften Wesen,
und immer wieder von der Liebe.

Langsam entsteht aus diesen gesungenen Versen eine Literatur.
Eines der fertigen, endgültigen Werke ist «Santos Vega», ein
Gedicht von 13 000 Versen, in denen Hilario Ascasubi das Leben eines
solchen Gaucho-«Troubadours» schildert, in den La-Plata-Ländern
«Payador» genannt. In Argentinien, das als die eigentliche Heimat
des Gaucho gilt, entstand das erfolgreichste Werk dieser Gattung,
der «Martin Fierro» von José Hernandez. Dieses klassische Gaucho-
Epos aus dem Jahre 1872 ist in viele Sprachen übersetzt worden,
mehrere Male ins Deutsche, und Martin Fierro ist in gewissem
Sinne eine so repräsentative Figur geworden wie für den Deutschen
Faust oder Don Quichotte für den Spanier, ohne daß damit ein
literarisches Werturteil abgegeben werden soll. Martin Fierro ist
der echte Gaucho, das romantische Urbild des heutigen Südamerikaners,

der nur noch von jener Heldenepoche träumen kann.
Künstlerisch wertvoller als das Werk Hernandez' ist Rafael Obli-
gados Epos über den erwähnten Payador Santos Vegas.

Das Ende der lateinamerikanischen Romantik vollzieht sich fast
unmerklich. Ihre letzten Vertreter schreiben gleichzeitig mit den
ersten Impressionisten. Als «größter romantischer Dichter des
Kontinents» gilt der Uruguayer Juan Zorilla de San Martin, in dessen

Jugendwerk «Tabaré» die ganze Atmosphäre Südamerikas
eingefangen ist; es erzählt darin die tragische Liebe eines jungen
Mestizen zu einer Spanierin. — Julio Herrera y Reissig führte ein
seltsames Bohemienleben in Montevideo — der große Verlaine
machte Schule in Vers und Leben. Herrera hinterließ eine Reihe
noch heute gelesener Gedichtbände, sein Landsmann José Enrique
Rodö — gestorben 1917 — als Hauptwerk «Ariel», ein — politisch
akzentuiertes — Buch der Erziehung zum Humanismus.

Gleichzeitig mit ihm lebte in Peru Ricardo Palma, der Autor
eines vielbändigen Werkes, der «Tradiciones Peruanas» («Peruanische

Ueberlieferungen»). Es ist eine komplette Kulturgeschichte
seines Landes.

Zum erstenmal müssen wir vom lateinamerikanischen Theater
sprechen. Es währte ziemlich lange, bis ein Dramatiker von Bedeutung

sich heranbildete, wenn wir von dem Klassiker Alarcön
absehen. Der erste wirkliche neuere Dramatiker von Format war
Florencio Sanchez, der aus Uruguay stammte, den größten Teil
seines Lebens aber in Buenos Aires verbrachte. Hier wurde er
über Nacht mit seinem Stück «Mi hijo el Doctor» («Mein Sohn, der
Herr Doktor») berühmt. Sanchez war damals, 1903, erst 28 Jahre

135



alt. Das Stück rührt an die Probleme des südamerikanischen
Lebens von 1900: der Vater, Landbewohner, in der Gaucho-
Tradition aufgewachsen, Verfechter alter Herkunft und Sitten, und
sein Sohn, der zum Doktor promoviert, städtisch empfindet, den
bereits eine unübersteigbare Mauer vom Leben der Pampas trennt.
In den sechs folgenden Jahren erschienen nicht weniger als zwanzig
Theaterstücke von Florencio Sanchez; dann starb er plötzlich auf
seiner ersten Europareise.

Während in der Kolonialzeit und selbst in der Romantik eine
gewisse Einheitlichkeit in der Dichtung des ganzen Kontinents zu
beobachten ist, treten im 20. Jahrhundert die Unterschiede in den
einzelnen Ländern zutage. Es gibt bekanntlich in Lateinamerika
Staaten, in denen das Leben demjenigen Europas ähnlich ist,
Argentinien und Uruguay. Und es gibt anderseits Länder, deren
Problem der Indio ist, seine ganz anders geartete Gefühls- und
Ausdruckswelt und sein nahezu unüberbrückbarer Gegensatz zum
Weißen. Viele Länder bekennen sich mit Stolz zur indianischen
Herkunft und Tradition: Bolivien, Peru, Paraguay, Ekuador zum
Beispiel, ganz zu schweigen von Mexiko, das aus der indianistischen
Richtung geradezu einen Kult gemacht hat. Gemeinsam ist allen
Ländern oftmals nur ein starker Wille zum Amerikanismus, das
Bekenntnis zu einer gemeinsamen Aufgabe und die Erkenntnis
gemeinsamen Schicksals.

Das 20. Jahrhundert schenkt Lateinamerika seine bisher größten
Gestalten im Schrifttum. Ihre Fülle ist so groß, daß wir nur einen
kleinen Teil erwähnen können. Eine Nobelpreisträgerin ist unter
ihnen — Gabriela Mistral — und ein seltsamer Dichter aus
Nikaragua, der zu den unsterblichen Meistern der Verskunst gehört:
Rubén Dario.

Merkwürdig für den Europäer ist Darios Lebensgeschichte, die
er in einer Autobiographie hinterließ. Er ist 1867 in der alten Stadt
Léon geboren. Mit elf Jahren schrieb er die ersten Gedichte. Mit
einundzwanzig veröffentlicht er — in Chile — den ersten Gedichtband

«Azul» («Blau»). Mit diesen Gedichten rückt er mit einem
Male in den Mittelpunkt der Aufmerksamkeit des ganzen
Kontinents. Denn in «Azul» kündigt sich eine neue Richtung an, nicht
nur in der lateinamerikanischen, sondern ganz allgemein in der
spanischen Dichtung, etwas, das vielleicht am ehesten mit Verlaine
und Baudelaire zu vergleichen ist oder an Frühreife wie den

jungen Hofmannsthal erinnert. «Prosas profanas» erscheinen 1896,

«Cantos de vida y esperanza» («Lieder vom Leben und der
Hoffnung») im Jahre 1905. Nach einem Leben unruhigen Vagabundentums

stirbt Dario, 49 Jahre alt, in seiner Heimat an den Folgen einer

136



Operation. Aus seinen letzten Jahren besitzen wir noch eine Reihe
großartiger Gedichtbände: «El canto errante» («Das irrende Lied»),
«Canto a la Argentina» und seinen Schwanengesang, «Poema del
otono» («Herbstgedicht»).

Ruben Dario steht nicht allein. Ein eigenes Buch müßte man dem
kubanischen Freiheitshelden José Marti widmen, der als einer
der Vorläufer des modernen, echt amerikanischen Stils gefeiert
wird, ein anderes Buch dem kolumbanischen Dichter José Asuncion
Silva, der sich mit 31 Jahren das Leben nimmt. Seine
Liebesgedichte, besonders das Nocturno III, sind besonders eigenartige
und eigenwillige Schöpfungen.

Zu den zeitflüchtigen Dichtern, die sich in einen Elfenbeinturm
— «torre de marfil» bezeichnen sie ihn selbst — zurückziehen
möchten, gehört der Kubaner Julian del Casai.

Anderen Himmel sehen, andere Berge,
anderen Strand und neue Horizonte,
andere Meere,
andere Völker, andere Menschen,
die andere Gedanken
tragen... —

heißt es bei ihm, und er spricht für seine vielen Gefährten mit
ähnlichem Wunsch und Talent.

In die gleiche Gruppe gehört der Mexikaner Manuel Gutiérez
Näjera. Auch er stirbt mit jungen Jahren, und es ist erschreckend,
wie die gleichen Symptome das Leben dieser Dichter zeichnen:
Krankheit, Alkohol, völliges Unverstandensein und völliges Nicht-
verstehen der Umwelt, Liebesschmerz, Flucht in die Träume...
Nur der bedeutendste Dichter dieses Kreises, Gutiérez' Landsmann
Amado Nervös, rang sich zuletzt zum innern Frieden durch. Wir
nennen drei seiner letzten Bände: «Serenidad» (was ungefähr dem
deutschen Wort «Gleichmut» entspricht, wenn auch mit einer leisen
Nebenbedeutung von «Heiterkeit», die aber nicht mit Fröhlichkeit
verwechselt werden darf. Es ist die stille Heiterkeit dionysischer
Gefilde), «Elevaciön» (etwa mit «Erhebung» oder «Aufschwung»
gleichzusetzen) und «Plenitud» (was soviel wie «Reife» oder
«Erfüllung» heißt).

In die gleiche Richtung — wenn sie auch wiederum in zahlreiche
Gruppen und sogar individualistische Strömungen gespalten ist —
gehören in unserm Jahrhundert eine Reihe von Frauen: zwei
Uruguayerinnen, eine Argentinierin und eine Chilenin. Die
frühste war Delmira Agustini aus Uruguay. Sie schrieb glühende
Liebeslyrik; aber das Mysterium des Todes beschattet alle ihre

137



Verse. Sie heiratete jung, verließ ihren Gatten bald, der sie 1914
ermordete. Tragisch endete auch Alfonsina Storni. Sie wird als
Kind aus Lugano — dort ist sie geboren — nach Argentinien
verschlagen. Aus der freien Verbindung mit einem von ihr nie
genannten Manne hatte sie ein Kind, das sie einer puritanischen
Umwelt zum Trotz aufzog und in ihren Gedichten besang. Als sie die
Kälte und Einsamkeit um sie herum nicht mehr ertrug, suchte sie
eines frühen Morgens in den Wogen des Atlantischen Ozeans den
Tod.

Die beiden andern bedeutenden Dichterinnen leben: Juana de
Ibarbourou in Montevideo und Gabriela Mistral in Neapel. Gabriela
Mistral begann ihre Laufbahn als Schullehrerin; ihre Lyrik hat
immer einen tief sozialen und aufrüttelnd menschlichen Ton
beibehalten.

Wenden wir uns nun dem Roman und der Novelle zu, die in
fast noch stärkerem Maße den literarischen Horizont unseres
Jahrhunderts erfüllen. Der Argentinier Leopoldo Lugones, eine prominente

Persönlichkeit im Erziehungswesen seines Landes, wurde
ebensosehr durch seine Prosa wie durch seine Lyrik bekannt und
zeitweise Dario gleichgestellt. Er endete 1938, vierundsechzigjährig,
durch Selbstmord.

Innig mit ihm befreundet war der uruguayische Novellist Horacio
Quiroga, und das Schicksal wollte es, daß auch er, ein Jahr vorher,
sich eine Kugel durch das Herz schoß. Er lebte meistens im Urwald
von Missiones und wurde zum stärksten Schilderer seiner
unergründlichen Geheimnisse. Grandios, wie er die Tierwelt im
undurchdringlichen Wald zu beschreiben verstand, etwa in «Cuentos
de la selva» («Erzählungen aus dem Urwald») und den beiden
Geschichten um « Anaconda», der größten aller Schlangen.

Der Urwald als Thema. Als unentrinnbares Schicksal ist der
Urwald viel unerbittlicher als die Pampa, ist es ebensosehr wie die
moderne Weltstadt. Wer den Urwald einmal betrat, der bleibt ihm
verfallen, und wer seine unzähligen Dramen zu ahnen begann, den
lassen sie als Stoff nicht mehr los. Wir finden den Urwaldroman
in allen lateinamerikanischen Ländern, in denen es Urwälder gibt,
von Peru bis Brasilien, von Nordargentinien bis nach
Mittelamerika.

Eines der stärksten Werke dieser Urwaldliteratur ist zweifellos
«La vorâgina» («Der Strudel») des Kolumbaners José Rivera. Er
war ein Mensch der Stadt, seine Heimat entsandte ihn, den
staatsrechtlich geschulten Anwalt, in eine Kommission, die die Grenzen
zwischen Kolumbien und Venezuela festlegen sollte. Diese Grenze
verläuft zum größten Teil mitten durch den dichtesten Urwald, den

138



die Erde kennt. Und Rivera lebte eine Zeitlang bei den Indianern,
fuhr reißende Ströme abwärts, erlebte Durst, Ameisen, Insekten
und Fieber, diese unvorstellbaren Plagen des Urwalds. Am Ende
dieser langen Reise schrieb er sein Buch. Es erschien 1924. Kurz
darauf reiste er nach New York und starb dort — Ironie des Schicksals!

— mit neununddreißig Jahren an Lungenentzündung.
Nicht weniger stark ist die Prosa des Venezuelers Römulo

Gallegos, der zu den bedeutendsten Männern Amerikas gehört und
sogar Präsident seines Landes gewesen ist. Er wurde 1884 geboren.
Frühzeitig lernte er die tropischen Teile Venezuelas kennen. Er
beschrieb sie zunächst in aufsehenerregenden Zeitungsartikeln und
hernach in berühmt gewordenen Romanen wie «Dona Barbara»*
(«Frau Barbara») oder «Canaima» (der indianische Name eines
bösen Urwaldgeistes). Gallegos ist weniger überschwenglich als
Rivera, seine Prosa ist hart und klar; seine Typen entsetzlich
lebensecht, und die ganze Grausamkeit des Urwaldes, der Kampf
des Menschen gegen die Natur und, schlimmer noch, des Menschen
gegen den Menschen, wird mit unheimlicher Kraft gezeichnet. In
dieser Literatur, die von unerschlossenen Gebieten und im Finstern
hausenden Menschen berichtet, nimmt Mexiko einen besonderen
Platz ein. Die Revolution des armen Indios hat Stoff zu Hunderten
von Romanen und Novellen geliefert. Nennen wir nur Martin Luis
Guzmâns Geschichtsroman «El âguila y la serpiente» («Adler und
Schlange», die beiden Wappentiere Mexikos) und Mariano Azuelas
Roman «Los de abajo» (wörtlich: «Die von unten» — im Sinne der

anonymen Volksmasse).
In Mexiko ist der Indio der Sieger der Revolution. Hingegen

welch grausame Kontraste in Bolivien, Ekuador, Kolumbien, wo
der Weiße herrscht und der Indio zum Ausbeuten bestimmt ist.
Alles das kommt in der Literatur zum Ausdruck, je nach dem

Temperament des Autors dramatisch und tragisch gestaltet.
Der Bolivianer Alcides Arguedas schrieb einen Roman «Raza de

bronce» («Die bronzefarbige Rasse», das heißt, die Indianer), in
dem mit grauenhafter Deutlichkeit die Vernichtung des Indios
durch die Weißen geschildert wird. Aus Ekuador stammt der
Roman «Huasipungo» von Jorge Icaza. Hinter dieser indianischen
Ortsbezeichnung verbirgt sich eine der gräßlichsten Tragödien
unseres Zeitalters, die Massenhinschlachtung unbewaffneter
Indianer. In Peru schrieb Ciro Alegria, 1908 geboren, zwei Romane
über ähnliche Themen, «La serpiente de oro» («Die goldene
Schlange») und «El mundo es ancho y ajeno» (Etwa: «Weit und
fremd ist die Welt»), in denen er den Untergang eines Indianer-

139



dorfes schildert, so erschütternd und überzeugend, daß man den
noch jungen Autor den besten unserer Zeit zuordnen muß.

Diesem Realismus aus Urwald, Bergland und Pampa kann ein
anderer Realismus verglichen werden, der seine Wurzeln bei Zola
hat und ein schonungsloses Sittenbild der Gesellschaft vor allem
in den Städten entwirft. Erwähnen wir den Chilenen Alberto Biest
Gana und den Mexikaner Federico Gamboa und schließlich den
Argentinier Manuel Galvez, von dem einige Romane nicht nur
populär wurden, sondern auch heftige Kontroversen entfesselten.

Zu der Mittelgruppe zwischen den städtischen und den Gauchooder

Pampa-Schriftstellern gehört der frühverstorbene Ricardo
Güiraldes, der ein wahres Meisterwerk mit «Don Segundo Sombra»
geschaffen hat.* Der Held dieses Romans, ein legendär gewordener
Gaucho, heißt bezeichnenderweise «Sombra», was «Schatten»
bedeutet. Man hat dieses Werk seiner symbolhaften Handlung und
seines vorzüglichen Stils wegen mit dem «Don Quichotte»
verglichen. Ein größeres Lob kann man einem spanisch schreibenden
Schriftsteller nicht spenden! Güiraldes starb 1927, erst vierzig
Jahre alt, gerade als der eben erschienene «Don Segundo Sombra»
ihn berühmt zu machen begann.

Unter den lateinamerikanischen Schriftstellern, die ihre Themen
und ihren Stil nicht im eigenen Kontinent finden, sondern dem
Universellen zustreben, steht an erster Stelle der Argentinier
Enrique Larreta mit seinem in Spanien spielenden Roman «La
gloria de Don Ramiro» («Don Ramiros Ruhm»). Schließen wir
unsern Streifzug ab! Wir sind allem auf ihm begegnet, was
kontrastreich Lateinamerika heißt: Abenteuer und Wildnis, Weltstadt
und Provinz, Reichtum und Elend, Glanz und Schatten.

* In deutscher Uebersetzung in der Manesse Bibliothek der Weltliteratur

erschienen.

II

GRUNDZÜGE
DER BRASILIANISCHE^ LITERATUR

Von Albert Theile

Den kämpferischen Zug hat die lateinamerikanische Literatur
von Anfang an. Mit streitendem Atem schreiben Spanier und
Portugiesen die Eröffnungskapitel. Im Norden Männer wie Las Casas,

140



im Süden, in Brasilien, wie Vieira. In ihren Büchern, den frühsten
Zornesausbrüchen Amerikas, fordern sie das Recht des Indios.
Es wird ihm — wenigstens auf dem Papier — zugesichert, bleibt
literarisches Thema über die Jahrhunderte. Das Wort ist Waffe.
Das ist der unumstößliche Glaube der ersten Europäer auf
amerikanischem Boden. Aber auch der Indio hat diesen Glauben. In
den Chroniken — zunächst die bevorzugte literarische Form —
ist die Waffe mitunter vergiftet. Indes: «Qui s'excuse, s'accuse.»

Wir sollten diesen fast biblischen Glauben an die aufbauende
Kraft des Wortes nicht unterschätzen, sonst geht uns der Sinn
der ibero-amerikanischen Literatur verloren, erfassen wir auch
nicht das innerste Anliegen der brasilianischen, nämlich absichtsvoll

zu sein. Nach literarisch zugespitzter Form drängt erst eine
spätere Zeit. Erst muß sich die Neue Welt gesellschaftlich festigen.
Dazu hat das Wort erheblich beigetragen, besonders da, wo es den
Glaubenseifer bestärkte. In der Predigt wird denn auch der Paukenschlag

präziser Form von Anfang an verlangt. Die Rede ist
bekanntlich eine Gattung der spanisch-portugiesischen Literatur. Sie
ist es auch in ihrem cisatlantischen Zweig, die geistliche wie die
politische Rede. Nie ist in portugiesischer Zunge großartiger,
leidenschaftlicher gepredigt worden als von dem Indianerapostel
Antonio Vieira (1609—1697).

Gregôrio de Mattos

Als das Ringen um die künstlerische Form beginnt — zu welch
bizarren Gebilden wird es sich steigern! Daran ist der Gongorismus
schuld, jene Bewegung, zu der die geniale Eigenart Luis de

Gongoras entartet. Die Predigt, bisher die zündendste Leistung
der jungen brasilianischen Literatur, wird saft- und kraftlos. Die
Gläubigen, in ihrem fordernden Alltag, wissen nichts mit den
künstlichen Redeblüten anzufangen. Der erste Dichter, den
Brasilien über Mittelmaß hervorbringt — es ist Gregorio de Mattos
(1633—1696) —, greift den verlockenden Stoff auf und schmiedet
daraus seine Satiren. Er schont darin weder die geistlichen noch
die weltlichen Mächte. Die Satiren sind die ersten in einer langen
Reihe, die nicht abreißt, sich in unsere Tage fortsetzt, bis zu den
höhnenden Manifesten der «modernistas» um Mario de Andrade.
Die Satire scheint dem Brasilianer ein Bedürfnis zu sein, und die
Dichter verstehen, sie zu würzen. Und dennoch: verdorben hat
sie das Volk nicht. Trotz all der «tödlichen» Angriffe mit der Feder
ist nie — wie Gilberto Freyre nachweist — ein Repräsentant von

141



Staat und Kirche ermordet worden. Nur die Herren haben sich
gerächt: die Dichter, schon Mattos, in die Verbannung oder in
den Tod geschickt.

Natur und Mensch

Die Frage ist müßig, die von Zeit zu Zeit die Gemüter Brasiliens
bewegt, welcher ihrer Dichter sich zuerst vom europäischen Vorbild

gelöst, sich selbständig gemacht habe. Erstens ist es im Reiche
des Geistes keine Schande, auf den Schultern der Vorderen zu
stehen. Zweitens glaube ich nicht, daß sich irgendwer, der seinen
Fuß auf den neuen Erdteil setzt, der prägenden Kraft der
souveränen Natur entziehen kann. Wer einmal drüben war, wird nie
wieder der Europäer, der er vorher war. Das haben auch die
Dichter aus Portugal erfahren, die das Schicksal nach Brasilien
verschlug. Viele von ihnen haben sich in einer Weise mit Brasilien
identifiziert, daß sie zu den glühendsten Vorkämpfern seiner
Unabhängigkeit geworden sind.

Schön und grausig. So empfanden schon die Natur die frühsten
Autoren Brasiliens: José de Anchieta, Soarez de Souza und Manoel
da Nobrega. Zur Natur gehört der Mensch. Für die Portugiesen ist
die literarische Ausgangsposition in dem neuentdeckten Lande
eine andere als für die Spanier. Sie ist voraussetzungslos. Die
Spanier stießen auf zivilisierte Indianer, Azteken, Mayas, Chib-
chas, Inkas usw., und diese Stämme besaßen literarische Dokumente

von beachtlichem Wert, wie Popul Vuh, Chilam Balam und
die Bruchstücke des Ollantay-Dramas. Vergebens suchen wir nach
ähnlichen Zeugnissen bei den Indianern Brasiliens. Diese werden,
geistig weniger entwickelt — ich verabscheue das Wort primitiv —
von den aus Afrika herbeigeholten, umgänglicheren Negern
überflügelt. Deren Lieder und Legenden speisen die junge brasilianische

Literatur. Aber auch die Indianer setzen die Phantasie
der Dichter in Schwung, die ihre Taten besingen — nicht immer
überzeugend durch ihre Nachempfindelei. Der Einfluß der Indianer
und Neger auf die Thematik der Literatur tritt lange und weit
hinter jedem europäischen Einfluß zurück. Heute hat sich das

geändert. Weiße, Indianer und Neger, ihre Mischung, das Leben
dieser Mischlinge sind das eine große Thema der brasilianischen
Literatur. Die Natur das andere. Natur und Mensch, doch nicht im
Sinne des Goetheschen Gedichts, sind der unversiegbare Bronnen,
aus dem der Dichter schöpft. Als erster: Bento Teixara Pinto in
seinem Epos «Prosopopéa» (1601).

142



Die «escola mineira»

In Bahia, dem frühen geistigen Zentrum Brasiliens, erlahmt der
Kampfgeist nach dem Tode Mattos. Das Gesetz des Handelns ist
den «bandeirantes» zugefallen, die auf der Suche nach Gold und
Edelsteinen das Hinterland durchstreifen, die «sertoes». Diese sind
neben dem Urwald das Hauptnaturmotiv der brasilianischen
Literatur. Dort, wo sich die Energie der «bandeirantes» zu einer
Stadt zusammenballt, in Minas Gérais, leuchtet ein Siebengestirn
von Dichtern, die als «escola mineira» in die Geschichte eingehen,
einige nicht nur in die Literaturgeschichte. José Basilio da Gama
(1740—1795) besingt in seinem Epos «O Uraguai» den Kampf der
Uraguai-Indianer gegen Spanier und Portugiesen, José de Santa
Rita Durao (1722—1784) in einem andern Epos, «Caramurü», die
zum Teil imaginären Abenteuer Alvares Correias (Camarurü ist
sein indianischer Name). Beide Epen sind ein Lob- und
Preisgesang auf die brasilianische Natur. In ihnen ist der Dichter
zugleich Folklorist, eine Verbindung, die uns noch öfters auffallen
wird. In Gamas «O Uraguai» ergreift uns zum ersten Male eine
Stimmung, die späteren Dichtern hart zu schaffen macht, jene
«saudade», für die nicht die deutsche, nur die russische Sprache
ein gleichwertiges Wort hat: grenzenlose, auslöschende Traurigkeit.

Ohne «saudade» wäre die Dichtung Brasiliens — wie seine
Musik — seelenlos. Der Schwache geht an dem Zuviel zugrunde.
Der Starke, eben auch der Dichter, zieht aus «saudade» die höchste
Kraft.

Abgesehen von Manoel da Costa, dessen langatmiges Epos «Vila-
Rica» wir heute nicht mehr lesen können, sind die übrigen Dichter
der «Mineira-Gruppe» Lyriker. Thomas Antonio Gonzaga (1774
bis etwa 1807) wird mit seinem Bändchen «Marilia de Dirceu» —
Marilia heißt die Angebetene, Dirceu ist Gonzaga selbst — zum
volkstümlichsten Liebesdichter der gesamten portugiesischen
Literatur. Gonzaga ist einer jener Portugiesen, die auf der andern Seite
des Ozeans mit Leib und Seele Brasilianer geworden sind.

José de Alvarenga Peixotos Gedichte sind bis auf wenige Liebeslieder

und Sonette verschollen. Von Manoel Ignacio da Silva
Alvarenga sind nur einige Liebesgedichte und Satiren gerettet.
Gonzaga — nach anderen Costa — soll jene von Aufruhr flammenden

«Cartas Chilenas» geschrieben haben, in denen der Gouverneur
von Minas Geraes, Cunha Meneses, des Machtmißbrauchs und
Betrugs angeklagt wird. Die Handlung ist nach Chile verlegt, aber
niemand täuscht es, wer gemeint ist. Gonzaga und die andern
Dichter, Costa, Alvarenga Peixoto und der junge Barbosa Lage,

143



stürmen weiter, sind plötzlich mitten unter den Aufständigen. Es
ist die «Inconfidencia Mineira», der größte Aufstand der Kolonialzeit.

Sein Ziel: Brasiliens Unabhängigkeit. Die vier Dichter sind
die ersten einer Garde, für die die Losung «Wort und Waffe» heißt.
Sie bezeugen uns als erste etwas anderes, typisches für
Lateinamerika: das in Europa — früher nicht immer! — verpönte Bündnis
des Poeten mit der Politik.

Der Aufstand wird niedergeschlagen. Gonzaga, Alvarenga Pei-
xoto und Barbosa Lage müssen nach Afrika ins Exil, jeder in ein
anderes Land, Gonzaga die angebetete Marilia zurücklassen, die
zu heiraten er im Begriffe stand. Costa wird tot im Gefängnis
gefunden. Die Dichterschule von Minas Gérais war ausgelöscht.

Die vier Hauptepochen seit der Unabhängigkeit

Politik und Literatur stehen in Brasilien in enger Wechselwirkung.

Es ist nötig, die politischen Ereignisse wenigstens
anzudeuten, weil sie, bis zu den großen sozialen Romanen der Gegenwart,

die Dichter bald dämpfen, bald anspornen in ihrem Werk.
Die Lawine der Unzufriedenen ist nicht aufzuhalten. Es droht

dem Lande der Bürgerkrieg. Da geschieht etwas Ueberraschendes,
das ihm das Ringen, so blutig im spanischen Amerika, erspart. Der
Prinzregent von Portugal, Joäo Maria José, flieht mit seinem Hof
vor Napoleon nach Brasilien. Er erhebt Rio de Janeiro zu seiner
Residenz. Rio wird auch Residenz der Literatur. Erst in unserm
Jahrhundert sucht das rasch emporblühende Säo Paulo ihr das

Privileg streitig zu machen. Joäo Maria José, inzwischen König
geworden, rufen Unruhen nach Lissabon zurück. Der junge Prinz
Pedro bleibt als Regent in Rio. Er ist die Hoffnung der Patrioten,
die auf ein unabhängiges Brasilien hindrängen. Sie werden nicht
enttäuscht. Es ist Pedro, der die Bande mit Portugal löst und sich
zum Kaiser des befreiten Landes ausrufen läßt. Der frische
politische Wind beflügelt die Literatur, Pedro, ihr Gönner, tut alles
mögliche zu ihrer Entfaltung. Schon Joäo Maria José hatte die
Häfen für den Handel der ganzen Welt geöffnet. Jetzt stößt Pedro
die Fenster für den geistigen Durchzug auf. Freilich wird noch
lange die literarische «Handelsbilanz» passiv bleiben. Dafür wird
die Basis breit und solide, auf der die heutige brasilianische
Literatur steht. Hilfe wird aus allen Literaturen herbeigeholt: aus
England: Byron, Blake, Shelley, Keats, aus Frankreich: Rousseau,
Lamartine, Musset, Hugo. Madame de Staël bringt die Deutschen
mit: Goethe und die Romantiker.

144



Der Baum der brasilianischen Literatur entfaltet sich, und wir
tun gut, nicht jeder Verzweigung nachzublicken, die sich an ihm
zeigt, sondern uns auf die kräftigste Verästelung zu beschränken.
Sie beginnt mit der Romantik und ihrer Zäsur des Jahres 1840.
Die früher Geborenen verehren in Byron, die nach 1840 Geborenen
in Victor Hugo ihren dichterischen Ahnen. Ihnen folgen die
«Parnassistas», die Baudelaire nacheifern. Zwischen, besser: über
beiden Richtungen erhebt sich Machado de Assis. Er blickt als
Gipfel der brasilianischen Literatur nach allen Seiten. Die Parnass-
Gruppe wird von den Symbolisten und diese wieder von den alle
Tradition — theoretisch! — verneinenden «Modernistas» abgelöst.
Aber schon von einer jüngsten Dichterschar spannt sich der Bogen
zurück zu den Romantikern. Bei den «Modernistas» fragt sich nur,
ob man dem Fortschrittgläubigen Comte oder Rousseau als
Vorfahren zubilligen will. In diesen vier Hauptepochen schreibt sich
Brasilien «frei», zuerst der Lyriker, dann der Romanschriftsteller.
Die Mittel werden seltener aus dem Ausland entlehnt, die Themenwahl

ist vorwiegend brasilianisch. Gehen wir den Epochen einzeln
nach!

Ueber dem vielen fremden «Besuch» zur Zeit der Romantik
dürfen wir einen Unterschied nicht übersehen: was drüben in
Europa sehnsüchtiger, unkontrollierbarer Traum, die fernen Länder,

die «besseren» Wilden, die «mütterliche» Natur, das stößt sich
in Brasilien im Raum der harten Tatsachen. Der Urwald ist
fürwahr kein Menschheitsparadies! Dem Thema nach ist also die
Anregung aus Europa kein Gewinn. Wofür aber der romantische
Geist den Brasilianern die Augen öffnet: daß sie eine Nation
geworden sind, daß das vermischte Blut sie zu einem neuen
Menschentyp, dem «homo brasiliensis» hat werden lassen. Zu seiner
Darstellung gibt die europäische Romantik dem Brasilianer das

geschärfte Werkzeug in die Hand. Antonio Gonçalves Dias (1823
bis 1864) überragt nicht nur die anderen Dichter der romantischen
Epoche, er ist auch der erste «homo brasiliensis» in der Literatur.
In seinen Adern fließt das Blut dreier Rassen, das von Weißen,
Indianern und Negern. In seiner Dichtung meldet der Indianer
seinen Anspruch an; wie die Epen Gamas und Duräos trägt das

Werk von Dias folkloristische Züge. Er bringt sogar ein Wörterbuch

der Tupfsprache heraus, 1858 in Leipzig. Die Krönung seiner
Liebe zu den Indianern sind seine Gedichte, etwa das kleine Epos
«I-Juca-Pirama» in den «Ultimos Cantos» (1851). Es rückt uns den
Indianer menschlich näher als manches gelehrte Buch. Die «Con-
çao do exflio» («Gesang aus der Verbannung») ist geläuterte
«saudade». Das Gedicht enthält wie Goethes Nachtlied, woran es

10 145



von fern erinnert, nicht ein schmückendes Beiwort. Dieser
Exilgesang ist wie kein anderes Lied ins Volk gedrungen.

Manoel Antonio de Azevedo (1831—1852) und seine Schüler
Abreu, Varella, Rabello und Freire sind jene Dichter, von denen
wir hörten, die «saudade» habe ihnen hart zugesetzt. Sie sind alle
in jungen Jahren an der Uebermacht des Gefühls zerbrochen.
Unvergänglich einige ihrer Gedichte. So ist nirgendwo die erwachende
Liebes-Angst-Empfindung des Jünglings zarter angedeutet worden
als in Azevedos «Primaveras». In einer anderen, der «condoreira»-
Gruppe — nach dem königlichen Vogel der Anden benannt —,
begegnen wir Antonio Castro Alves (1847—1871), Dichter der
Liebe und, alter Tradition getreu, ein Kämpfer, hier um die
Menschenwürde des Negers.

Ihrem Geiste nach gehören viele Gedichte von Luis Guimaräes jr.
(1847—1898) und Machado de Assis zur Romantik, der Form nach
aber in den Parnass-Kreis. Vier sind seine Meister: Olavo Bilac
(1865—1918), zugleich einer der größten Künstler der portugiesischen

Sprache, Raimundo Correia, dessen Talent nie seinen
Wunschtraum vom Vollkommenen stillen konnte, Alberto de Oli-
veira und Vincente de Carvalho, fanatischer beide auf die Form
bedacht als selbst Bilac und Correia. — Unter den Symbolisten, die
den Zwangsgürtel der Form sprengen wollen, ist Joäo da Cruz e

Souza (1863—1898), ein Neger, die reinste Stimme. Der Zweite
im Rang ist Alfonso Henriques da Costa Guimaraes, bei dem das
alte Thema der «saudade» wieder aufklingt, jetzt religiös verklärt.
Aehnliches bei Augusto dos Anjos, dem letzten Symbolisten. Unter
dem Einfluß von Cruz e Souza dichteten Mario Pederneiras und
Marcelo Gama, während sich Ronald de Carvalho bald von dieser
Einwirkung befreit und zu einem Dichter von ungewöhnlicher
Eigenart wird. Auf der Grenze zu den «Modernistas» stehen
Dichterinnen wie Gilka Machado und Cecilia Meireles. Diese schlägt
sich später auf die Seite der Neuen. Außerhalb jeder Gruppe blieb
der Dichter der «Comédia Angélica», José de Abreu, der sich, ein
Polyglott, Anregung aus vielen Literaturen holte und sie
selbständig verarbeitete.

Ein öffentlicher Skandal, den die erste Ausstellung kubistischer
Bilder in Sao Paulo 1916 auslöste, ruft die jungen Kräfte in die
Phalanx der Verteidigung. Die Anführer der «Modernistas» werden

Mario und Oswaldo de Andrade in Sao Paulo, Ronald de
Carvalho und Ribeiro Couto in Rio de Janeiro. Auch an anderen
Orten des riesigen Landes regen sich die Geister. Der Strom wird
unübersichtlich, wenn auch Zeitschriften wie «Revista», «Fiesta»,
«Verde» und andere ihn zu lenken trachten. Hier die Namen von

146



Dichtern, die, wenn auch von unterschiedlicher Bedeutung, die
heutige Dichtung verkörpern: Guilherme de Almeida, Manuel
Bandeira, Menotti del Picchia, Cassiano Ricardo, Raul Bopp, Sérgio
Milliet, Rodrigues de Abreu, Ismael Nery, Carlos Drummond de
Andrade und Augusto Meyer. Murilo Mendes erwies sich als der
fruchtbarste Kreuzritter der neuen Generation. Fast alle sind sie
Stadtmenschen, die den Gegensatz zwischen Rio und Sao Paulo
verschärften, von dem schon die Rede war. Unmittelbar beim Volk
in die Lehre gehen Catulo da Paixao Cearense, der Dialektdichter,
Asenso Ferreira und Jorge de Lima (1895 geboren). Kein heutiges
Negergedicht erschüttert uns tiefer als Limas «Negra Fulô»
(«Negerin Fulô»).

Gegen die Auswüchse der «Modernistas» zieht Augusto Federico
Schmidt (1906 in Rio geboren) mit einer der jüngsten Gruppen
ins Feld. Sie will bei Azevedo und Abreu, den Romantikern, wieder
anknüpfen. (Namen wie Schmidt, Bopp, Meyer, Picchia erläutern
die reichen Varianten des «homo brasiliensis»!) Wach für das
Schöne und wachen Gewissens für die Not der Unterdrückten sind
alle diese Dichter, darin nicht verschieden von den Dichtern
vergangener Epochen.

Der brasilianische Roman

Dieses Lob teilen sie mit den Romanschriftstellern, deren Leistung
dort am größten ist, wo sie Brasilien, seinen Menschen und seiner
Natur am nächsten sind. Das gilt schon vom ersten brasilianischen
Roman, der die Bezeichnung «Roman» verdient, José de Alencars
«Iracema» (1865), in dem die Rassenproblematik an der Liebe der
Indianerin Iracema zu dem portugiesischen Eroberer Moreno
geschildert wird. Ein Vorläufer des Realismus ist Taunay in «Ino-
cência», einem Liebesroman aus dem Matto-Grosso. Seinen reinsten

Ausdruck findet der Realismus in den Büchern von Joaquim
Maria Machado de Assis (1839—1908) : «Braz Cubas»*, «Quincas
Borda» und «Dom Casmurro»*. Unbestechlich in seinem Urteil,
porträtiert er das Leben in all seinen Phasen. Ein Charakterzeichner

wie kein zweiter in Brasilien, erhebt er das Spezifisch-
Brasilianische seiner Gestalten in die Sphäre des Universal-
Menschlichen.

Seit Machado de Assis sammelt sich die brasilianische Romankunst

an zwei Polen: dem «ruralismo» und dem «urbanismo», je
nach dem, ob das Land oder die Stadt das Wort führt. Den Ruralis-
mus hat Euclydes da Cunha in seinem Roman «O Sertoes» (1902)

* In der Manesse Bibliothek der Weltliteratur erschienen.

147



auf die Höhe gebracht. Er spielt in dem anfangs erwähnten Hinterland,

den «sertoes». So stark andere Romane gewirkt haben —
Azevedos «Mulato» oder Aranhas «Chanaan» («Kanaan»), oder
wie die heutigen noch wirken: Lins do Regos Romane von den
Zuckerplantagen, Erico Verissimos aus dem Leben der Städte,
Almeidas «sertoes»-Roman «A Bagaceira» («Bagaceira»), die
Romane Amados und Ramos, der Erzählungsband «Urupés» von
Lobato, um nur diese zu nennen —, keins der Bücher hat die
Werke Machado de Assis oder Cunhas «Sertoes» übertroffen, ob-
schon sie alle den Ruhm der brasilianischen Literatur mehren, in
Dichtung und Roman einzig in Lateinamerika zu sein.

148


	Literatur in Lateinamerika

