
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

ALLZU KONTINENTALE KRITIK AN ENGLAND

Zu Ludwig Borinskis Studie: «Englischer Geist in der Geschichte seiner Prosa»

In einem nur 253 Seiten umfassenden Band der Kleinen Herder-Bücherei
hat es Ludwig Borinski unternommen, einen Stilkritik mit Kulturkritik
verbindenden Essay über die Geschichte der englischen Prosa zu veröffentlichen

l. Es ist nicht ganz leicht auszumachen, an was für einen Leserkreis
sich dieses auf eine umfassende Belesenheit des Autors gegründete Buch
wendet, denn bei einem nicht spezialisierten Leser setzt es reichlich viel
voraus, dem Anglisten dagegen bleibt es allzuoft die lückenlosen und schlüssigen

Beweisführungen, aber auch den Anschluß an die Forschung schuldig.
Das ist einer der Nachteile dieses Werkes eines scharfsichtigen, aber einseitigen

Beobachters und eines klugen, aber eigenwilligen Interpreten. Für den
sachkundigen und kritisch eingestellten Leser sind die Hauptthesen Borinskis

ebenso anregend wie einige der reichlich über seine Seiten verstreuten
Geistesblitze und verblüffenden Nebenbemerkungen, die in ihrer Gesamtheit
allerdings für den Unberufenen zu einem Arsenal antienglischer Vorurteile
werden könnten.

Nachdem Eliot und andere englische Kritiker wirkungsvoll für die Dichtkunst

der Aera Drydens und Popes eingetreten sind, versucht Borinski, die
Prosa der gleichen Epoche in den Mittelpunkt seiner Darstellung zu rücken
und sie mit ihrer umgangssprachlichen Eleganz, ihrer Klarheit und Brillanz,
ihrer Ideen- und Tatsachenverbundenheit und mit ihrem Witz als reifstes,
als klassisches Produkt des englischen Geistes zu preisen^ aber auch als
Ausdruck einer Periode, in welcher England der Ausbildung einer vollkommenen
europäischen Kultur näherkam als in irgendeiner anderen. Die Hochwertung

der Restaurationszeit und des augusteischen Zeitalters entspricht einer
Reihe von Ueberzeugungen und Sympathien des Autors. Er erweist sich als
einer der modernen Gegner der Romantik, wenn er dem Intellekt, dem
« trennscharfen » Verstand, die Herrschaft unter den menschlichen Geisteskräften

zuerkennt, die nicht ohne schlimme Folgen vom Gefühl und von der
Phantasie usurpiert werden kann. Er hat die Tendenz, das Bild einer
christlich-humanistischen Hochkultur, das ihm seine kritischen Maßstäbe gibt,
im Bereich des Katholizismus, aber auch des Hofes und der Aristokratie zu
suchen: nicht vergeblich preist er in einem seiner überraschenden «asides»
Spanien als «die Heimat des modernen Charakterporträts, des neueren
Katholizismus, des modernen Großstaates und des modernen Völkerrechts, ja
sogar des modernen Stils des gesellschaftlichen Lebens und der weiblichen
Durchdringung der Kultur» (S. 36) und ordnet er dieser Hochkultur außer
der Blüte des Prosastils höchstens noch eine solche der Architektur und der
Musik zu. So liegt denn das europäische Zentrum für diesen Kritiker im
spanisch-französischen Raum; von dort aus blickt er nach den britischen
Inseln, die ihm eigentlich fremd geblieben sind, obwohl er ihre Literatur und

i Englischer Geist in der Geschichte seiner Prosa, Verlag Herder, Freiburg i. Br.

111



ihr Leben sehr gut kennt. Für die englische Entwicklung so wichtige
Erscheinungen wie der Anglikanismus, der Puritanismus, das Bürgertum, das
ohne geschriebene Verfassung funktionierende Staatsleben, wie die Tendenz
zur insularen Absonderung haben wenig mit seinem Ideal einer Hochkultur
zu tun. Zwischen der Vorherrschaft des puritanisch-bürgerlichen Geistes
und derjenigen von Gefühl und Phantasie in der Kunst werden
überraschende Beziehungen postuliert. Im besonderen wird diesem mittleren
Kulturleben die Schärfung des lyrischen und des malerischen Sinnes, die Freude
an allen Arten der stoffhäufenden Epik zugeschrieben.

Aus dieser Haltung heraus zeichnet Borinski für die englische Prosa eine
Entwicklungslinie, die mit der schöpferischen Tat König Alfreds auf
beträchtlicher Höhe beginnt, in den Schriften der Morus-Generation wieder
deutlich sichtbar wird und dann in der Sphäre der puritanisch-bürgerlichen
Literatur durch die Jahrhunderte fortläuft bis zur völligen Auflösung, die
in unserem Jahrhundert erfolgt sein soll. Diese Linie der mittleren Prosa
wird überhöht und zeitweilig wesentlich beeinflußt von einer zweiten, die bei
Lyly und Sidney einsetzt, über Bacon zur klassischen Prosa der Generationen
um Dryden und Swift führt und sich dann im späteren 18. Jahrhundert bei
Dr. Johnson abwärts zu neigen beginnt. Ob es allerdings sehr nützlich ist,
die «Abflachung» der klassischen Kultur, die an den stilistischen, aber auch an
den gesellschaftlichen Erscheinungen festgestellt wird, damit zu erklären,
«daß das Zentrum der menschlichen Person allmählich schwächer wird» (S, 94).
daß die «höheren inneren Kräfte der menschlichen Person» (S. 95) erlahmen
oder daß der Klassizismus sich loslöst vom «schöpferischen Kern der
Persönlichkeit» (S. 120), das bleibe dahingestellt.

Zu Bedenken gibt die Art Anlaß, wie der Gebrauch der Metapher zu einem
Kennzeichen der klassischen Prosa gemacht wird. Das geschieht dadurch,
daß die «charakteristisch englische Kunst der Metapher» viel zu eng
definiert wird als «eine Form des intellektuellen Brillierens durch die
überraschende Verbindung des Fernliegenden» (S. 17).

Es ist fesselnd zu verfolgen, wie der Verfasser bei der Schilderung der
stilistischen Entwicklung immer wieder geistes- und kulturgeschichtliche
Entsprechungen sucht und findet, wobei er die Wichtigkeit der
katholischhumanistischen Zeit vor 1535 und natürlich der «klassischen» Periode um
1700 stark unterstreicht. Dabei hat er ein leichtes Spiel, da er seine Perioden
ja nur von der Prosa aus wertet und die Dichtung durchaus im Hintergrund
läßt. Der Verfasser eines entsprechenden Bandes über den englischen Geist
in der Geschichte seines Dramas könnte niemals die Shakespearezeit als
provinziell-bürgerlich begönnern, wie es hier geschieht; er dürfte die
Restaurationstragödien nicht einfach als «Kitschdramatik» unter den Tisch wischen,
sondern er müßte diese Dokumente ernst nehmen und seinem Bild der
Restauration einige eher klägliche Züge beifügen, die Borinskis Retuschierkunst

beseitigt hat. So umfassende Periodenurteile, wie der Verfasser sie

versucht, können nicht allein auf Grund einer Untersuchung der Prosa
gefällt werden.

Es ist nun nicht so, daß das System von Aufstieg und Abstieg, das Borinski
sich zurechtgelegt hat, auf die Behandlung der Einzelerscheinungen
notwendigerweise einen Zwang ausübt: eine ganze Reihe von Autoren findet eine
treffende Würdigung, gleichgültig, ob sie den hohen oder den mittleren Stil
gepflegt haben. Das gilt von König Alfred, mit dessen Stil Borinski auf
Grund einer früheren Studie vertraut ist. Einige Behauptungen über die
Nachwirkung der Prosa Alfreds über die Jahrhunderte hinweg bedürfen aller-

112



dings der genaueren Begründung. Es gilt von der Bibelübersetzung, von Lord
Bacon, von Swift, von Jane Austen und anderen, nicht aber von Robert
Burton und Sir Thomas Browne und den meisten Romanciers unseres
Jahrhunderts, die so negativ bewertet werden, daß ihre Eigenart nicht mehr
deutlich in Erscheinung tritt. Es gilt auch nicht von Daniel Defoe, der,
obgleich bürgerlicher Puritaner, eine allzu positive Bewertung findet. Er wird
als «der vielleicht größte Meister der Erzählung» gepriesen (S. 60) und mehrfach

als Kronzeuge für die Haltung eines Schriftstellers der klassischen Zeit
angeführt. Dabei wird er freigebig mit Tugenden begabt, die er in Wirklichkeit

nicht besessen hat. Kein Defoe-Kenner kann der Meinimg sein, er sei
«bemerkenswert frei von der Heuchelei und moralischen Verlogenheit
seiner Kreise in späteren Zeiten» (70); was auf S. 77 über die Frömmigkeit
seines Zeitalters ausgesagt wird, verrät wenig Verständnis für die schwierige
Lage jener Menschen zwischen Gottes- und Vernunftglauben. Das gleiche
muß von der erstaunlichen Bereitwilligkeit gesagt werden, mit der das
religiöse Erleben der Helden Defoes und die Bekehrungen, die sie auf den
allerletzten Seiten seiner langen pikaresken Romane durchmachen, für bare
Münze genommen werden. Neu und sehr des Beweises bedürftig ist die
Behauptung, Defoe habe eine erstaunliche Meisterschaft in der Gestaltung des
weiblichen Seelenlebens besessen (S. 93). Es scheint, daß das Bedürfnis, an
der «klassischen» Periode so viele Vollkommenheiten zu entdecken wie nur
möglich, Borinski zu dieser unkritischen Darstellung Defoes verführt hat.

Im übrigen ist der bürgerliche Kulturbereich, dem Defoe entstammte, nicht
in Gefahr, von Borinski überschätzt zu werden. Ohne je eine wirklich
zureichende Klärung und Definition zu finden, erscheint der Begriff des Bürgerlichen

oft im Zusammenhang mit dem Zweitrangigen und mit dem Zeichen
des Verfalls der Hochkultur. Er spielt bei der Charakteristik des 16.
Jahrhunderts eine übermäßige Rolle. Später lesen wir, daß so verschiedenartige
Erscheinungen, wie die Neigung zur Formlosigkeit, der Mangel an plastischem
Sinn, jene Freude am rein Stofflichen in Epos und Erzählung, die einer
geringeren intellektuellen Energie entspricht (Spenser, Milton und Bunyan werden

in diesem Zusammenhang genannt), der Rückzug aus der öffentlichen
Sphäre in die persönliche und private, der Hang zur Ehescheidung, zu jener
verdorbenen Scheinmoral, die in «Pamela» vorherrscht, alle zur einen oder
anderen Zeit charakteristisch bürgerlich gewesen sein sollen. Der Autor
übersieht, daß die genau entgegengesetzten Erscheinungen fast ausnahmslos
zu anderen Zeiten ebenso charakteristisch bürgerlich gewesen sind. Er zeigt
eben überall mehr Sinn für die Schwächen der bürgerlichen Perioden als
für ihre kulturschaffenden Kräfte.

Halbwahrheiten sind bekanntlich schädlicher als Irrtümer. Sie finden sich
in diesem Buch besonders zahlreich an den Stellen, wo der Verfasser
allgemeine Urteile fällt über das Wesen der Engländer und ihrer Literatur oder
über bestimmte geschichtliche Zustände in England. Diese Urteile haben viel
öfter einen negativen Beigeschmack als einen positiven und werden, je mehr
sich die Darstellung der Gegenwart nähert, immer schiefer. Wir denken dabei

an so abrupte Behauptungen wie diejenige über «die Psychologie der
Selbstsucht und des Dünkels» als Hauptstärke der klassischen englischen
Literatur (S.12). Sie wird schon in der Utopie des Thomas Morus entdeckt.
Im Vorbeigehen akzeptiert Borinski hier die diskreditierte These, der Stil
der englischen auswärtigen Politik sei bei Morus schon bis in die letzten
Einzelheiten hinein entwickelt gewesen. Wir denken an die Feststellung, der Zug
zur Sprachkünstelei sei «dem Engländer» angeboren, was mit der ihm eigenen

113



nervösen Verkrampfung zusammenhänge (S. 29 f.), an die hochmütige Art,
wie die wissenschaftlich-fachliche Kultur Englands unter diejenige des
Kontinents gestellt wird (S. 54), an die freundliche Bemerkung über die
hausbackene Welt des 19. Jahrhunderts, in welcher sich «der Engländer mit seiner
Richtung aufs Praktische» recht eigentlich in seinem Element gefühlt habe
(S. 143). Ganz besonders aber denken wir an die einseitige Betrachtung des
öffentlichen Lebens in England. Mit Staunen nimmt da ein durch und durch
kontinentaler Beobachter wahr, wie wenig dicht die Sphären der Wissenschaft,

der Kultur und der Politik gegenüber dem Privatleben des Einzelnen
abgeschlossen sind. Er sieht, wie die Ideen der besten Köpfe schon vor der
endgültigen Formulierung im Bewußtsein der Gemeinschaft vorhanden sind,
wie jeder Bürger als Amateur auch Kulturträger und Politiker ist, so daß
das öffentliche Leben als Weiterführung des Privaten in anderen Dimensionen

erscheint. Borinski vermag das ungemein Gesunde an diesen Verhältnissen
nicht zu fassen. Er vermißt systematische Lösungen und Schranken. Er

erklärt, der Kontinentale sei dem Engländer in der konstruktiven Gestaltung
des Staatslebens überlegen: «Allein in Frankreich seit der großen Revolution
und zeitweilig und in Ansätzen in Deutschland hat man die Hauptprobleme
des staatlichen Lebens und der Gesellschaftsstruktur wirklich gemeistert»
(S. 54). Das englische Leben scheint ihm dagegen halbanarchisch; deshalb
findet er die Engländer besonders begabt für das Verständnis der anarchischen

Gebiete der Geschichte und der internationalen Politik. So spricht er
zwar von den Quellen der Vitalität und der Regenerationsfähigkeit des
englischen Volkes, aber er versteht sie nicht.

Von der Entwicklung seit der Mitte des 18. Jahrhunderts hat er fast nur
Schlechtes zu sagen. Der moderne Staat sei in England überhaupt nicht zur
Ausbildung gekommen (S. 70), Halbanarchie, Revolution der Reichen gegen
die Armen und gegen den Staat, Klassengesellschaft! sind einige seiner
Schlagworte. Von der alten, charakteristisch englischen Durchlässigkeit der
Klassenschranken, vom modernen Abbau der Klassengesellschaft lesen wir
nichts. Vom früheren 20. Jahrhundert wird erklärt, die «offizielle» Klasse
sei «in England weitgehend mit dem Adel identisch» (S. 216)! Weiter versteigt
sich Borinski zur Behauptung: «Das Hauptunheil unserer Welt ist die
Ahnungslosigkeit des Auslands über die Mentalität und Struktur der
englischen offiziellen Klasse» (S. 179). Bei der Besprechung von Aldous Huxleys
Groteskutopie Brave New World verzichtet er auf eine gehörige Unterscheidung

zwischen den darin geschilderten Zuständen und der Wirklichkeit
Englands und behauptet, historische Schuld vom Kontinent wegschiebend,
schlankweg: «Was wir auf dem Kontinent nach 1930 an «Propaganda» erlebt
haben, ist nur ein kruder und dilettantischer Versuch der Nachahmung
derartiger angelsächsischer Methoden» (S. 213). Bedenkt man, daß es nach der
Lektüre des letzten Kapitels dieses Buches völlig unfaßlich erscheint, daß

England zwischen 1940 und 1945 die Energie und die sittliche Kraft hatte,
den Angriff Hitlers abzuwehren und zur Rettung Europas vor der hitlerischen

Form der Tyrannei das Entscheidende beizutragen, ja, daß diese
Tatsache für den Autor überhaupt nicht zu existieren scheint, so kann man
leicht den Rest von Geduld verlieren. Das gleiche gilt von der
eigentümlichen Diagnose der Kriegsfolgen von 1945, nach welcher jenes Jahr
die Niederlage Europas, aber innerhalb des Erdteils den Sieg der deutschen
Tradition gebracht haben soll (S. 218). Jedenfalls erscheint es -uns sehr fraglich,

ob dieses Buch geeignet sei, das Englandverständnis der Nachkriegsdeutschen

zu klären oder gar zu vertiefen. Rudolf Stamm

114



JAMES BOSWELL: DR. SAMUEL JOHNSON1

Mit Fritz Güttingers hervorragender Uebersetzung von Boswells «The Life
of Samuel Johnson» wird dem deutschsprachigen Leser ein Werk zugänglich
gemacht, das der Engländer, um dessen Wert und Hochschätzimg
auszudrücken, bedenkenlos neben Shakespeare zu stellen pflegt. Daß diese
Lebensbeschreibung als eine der besten Biographien der Weltliteratur gilt, hat
verschiedene Gründe. Fritz Güttinger, der zu seiner, auf die wesentlichsten und
schönsten Teile sich beschränkenden Ausgabe eine äußerst lebendige und
alle einschlägigen Fragen beantwortende Einleitung geschrieben hat, versucht
dem Geheimnis der wunderbaren Wirkung dieses Werkes, das weder Dichtung

noch eigentliche Interpretation, sondern in des Wortes integrierendstem
Verstände Biographie ist, von allen in Betracht fallenden Seiten her auf die
Spur zu kommen. Einmal ist es der Gegenstand selber, Dr. Samuel Johnson
(1709—1784), von den Engländern kurz Dr. Johnson genannt, der als eines
der bedeutendsten und verehrtesten Originale der englischen
Geistesgeschichte eine unvergängliche Anziehungskraft auszuüben vermag. Nach
ihm wird eine ganze englische Literaturperiode, da er sie so sehr beherrschte,
«Das Zeitalter Johnsons» oder die «Johnsonzeit», genannt. Dabei war es viel
mehr die Stärke seines Charakters, das eindrucksvolle Wesen seiner
Persönlichkeit und seine unanfechtbare mutige moralische Haltung, was seiner
Erscheinung unsterbliche Geltung verschaffte als die Güte seines eigentlichen
literarischen Werkes; obgleich auch dieses zu seiner Zeit (besonders die
«Lebensbeschreibungen der englischen Dichter», der lehrhafte Roman «Rasselas»
[auf welchen Goethe Eckermann aufmerksam machte], die formell bestechenden

Gedichte «London» usw. seine Bedeutung hatte. Von unvergänglichem
Wert ist aber Johnsons originelles Wörterbuch der englischen Sprache
«Dictionary of the English Language», in dem das unermeßliche Wissen des
großen Mannes zu freier Entfaltung und über die Zeiten hinweg anregender
Geltung kam. Johnson als Essayist, als Satiriker, als Schöpfer fortlebender
Bonmots, als stolzer, seines geistigen Standes sich bewußter Kopf — er war
der erste, das Mäzenatentum verachtende, unabhängige Schriftsteller — und
als machtvolle Gesamtpersönlichkeit vereinigte auf sich alle Voraussetzungen
zu einem das Geistesleben und geistige Freiheitsstreben einer Nation
repräsentierenden und symbolisierenden Mythus. Die englische Literatur kommt
von der magischen Wirkimg Dr. Johnsons nicht los. G. B. Shaw spricht
einmal, wie Fritz Güttinger mitteilt, «von dem Teufelskult, der mit Dr. Johnson
getrieben werde». Bis ins einfachste Volk hinaus verästelt, lebt sein geistiger
Schimmer auch heute weiter. Johnsons dichterische Leistung mag
verbleichen: seine geistige Gestalt aber bleibt bestehen.

James Boswell (1740—1795), der Freund und Bewunderer, hat Johnsons
Leben auf kongeniale Art und Weise beschrieben. Er gibt in seiner
Darstellung Johnsons weder eine Deutung noch Analyse der bei aller Offenheit
geheimnisumwitterten Persönlichkeit; was er gibt, das ist der Freund, wie
er sich ihm und der Mitwelt in seiner barocken Originalität darbietet. «Drei
Dinge in einem», sagt Güttinger, «haben Boswells ,Johnson' zu einem Buch
ganz eigener Art gemacht: sein mangelhafter Sinn für literarische Würde,
sein Gefühl für Sprache als Handlung und vor allem die unbedenkliche Ver-

i James Boswell: Dr. Samuel Johnson. Leben und Meinungen, mit dem Tagebuch

einer Reise nach den Hebriden. Uebersetzt und herausgegeben von
Fritz Güttinger. Mit 53 Abbildungen. Manesse Bibliothek der Weltliteratur,
Manesse Verlag.

115



wendung von Tagebuchaufzeichnungen.» Güttinger spricht von 40 bis 50
Bänden, auf welche die «Gesamtausgabe der Boswell-Papiere veranschlagt»
werde. Das mag einen Eindruck vom bienenhaften Fleiß dieses Journalisten,
Literaten und großen Tagebuchschreibers geben. Seine Wachheit und
Lebendigkeit; seine Gabe und seine Leidenschaft, jedes Erlebnis und Gespräch
durch getreue Niederschrift der Vergänglichkeit zu entreißen, bilden die
wesentlichen Voraussetzungen zu der erstaunlichen Leistung seiner Boswell-
Biographie. Keine oder nur sehr spärlich eingestreute Reflexionen sind
vorhanden: alles ist in lebendige, anschauliche Handlung verwandelt. Die
zahllosen Gespräche erhalten durch ihren dialogisch-dramatischen Einbau in
Szene und Milieu eine packende Lebendigkeit. So wird aus dem Leben eines
bedeutenden Mannes, der geistiger Mittelpunkt einer Epoche war, ein
Standardwerk Leben erhaltender und Leben fortzeugender Schreib- und
Darstellungskunst. Der phänomenale Biograph lebt nicht außerhalb der Szene;
er beherrscht sie als Horcher und Beobachter; er steht mitten drin, als
Beteiligter, Kritiker, Korrektor, Verteidiger; nichts entgeht ihm, dem überall
Anwesenden und doch nur sofern Aktiven, als er sich von der von ihm
arrangierten oder angeregten Szene Beute für seine schriftstellerischen
Absichten versprechen kann: Boswell sät und erntet ohne Unterlaß. Die Frucht
seiner ernstesten und innigsten Bemühungen ist die große Johnson-Biographie,
von der die geistige Welt Englands wie von ihren besten dichterischen
Werken in alle Zukunft zehren wird; denn auch sie ist schöpferisches Gut.

Das der Biographie beigegebene «Tagebuch einer Reise nach den Hebriden
mit Dr. Johnson» ist eine köstliche Ergänzung und Erweiterung dieses
spannender als ein Roman geschriebenen Lebensbuches.

Die Leistung des Uebersetzers und Bearbeiters von Boswells Johnson-
Biographie kann nicht genug gepriesen und verdankt werden. Ein Werk, das
wie wenige seiner Art es wirklich verdient, «Weltliteratur» genannt zu
werden, ist durch Fritz Güttinger in beglückender Form in unsre Hand
gegeben. Otto Basler

DER NEUE BROCKHAUS

Altertum und Mittelalter haben in «Spiegeln», «Florilegien» und «Summen»
das Wissen ihrer Zeit enzyklopädisch einzufangen versucht. Den Gipfel
solchen gelehrten Bemühens dürften ohne Zweifel zwei chinesische Lexika
erreicht haben, die aus 10 000 und 22 000 Büchern bestehen sollen. Als in der
Aufklärungszeit der Bildungstrieb in die Breite wuchs, und auch der Laie
das Bedürfnis empfand, über Gebiete Bescheid zu wissen, die früher nur eine
Elite interessierten, entstanden jene allgemeinverständlichen Nachschlagewerke,

die bei uns lange unter dem Namen Konversationslexikon segelten.
Unter ihnen ist heute «der» Brockhaus das älteste und wohl auch größte
Unternehmen auf deutschem Sprachgebiet. Mag er sich auch an Breite mit einem
Mammutwerk wie der Encyclopedia Britannica nicht messen können, so steht
doch Brockhaus eine Erfahrung von 150 Jahren zu Gebote, die zur
Herausarbeitung eines vielfach richtunggebenden lexikologischen Stils geführt hat.

Eine Enzyklopädie ist, will sie mit der Erweiterung der wissenschaftlichen
Erkenntnis Schritt halten, in vielen Einzelheiten raschem Altern unterworfen.

Die fünfzehn Auflagen, auf die Brockhaus zurückblicken kann, ergäben,
miteinander verglichen, ein Bild stetiger Erneuerung und Berichtigung des

Stoffes, aber auch das einer Ausmerzung mit der Zeit belanglos gewordener

116



Begriffe und Personen. Die neueste, sechzehnte Auflage mußte überhaupt von
Grund aus neu gestaltet werden, da Satz und Druckstöcke ihrer Vorgänger im
Krieg verlorengingen. Von den angekündigten 12 Bänden zu je 750 Seiten
mit insgesamt 145 000 Stichwörtern, 30 000 Abbildungen, Karten, Plänen und
864 zum Teil farbigen Tafeln liegt der erste Band vor. Der Benützer dieses
Werkes wird die Fülle der Stichwörter, die gründliche Darlegung und
Bilddokumentation besonders des naturwissenschaftlichen Teils und das Streben
nach Objektivität auf dem Gebiete der Geschichte gebührend anerkennen.
Bei manchen geisteswissenschaftlichen Themen, zum Beispiel bei dem Begriff
Barock, möchten wir den klareren und präziseren Formulierungen des auf
engeren Raum beschränkten Schweizer Lexikons den Vorzug geben, wie denn
gerade hier der ausführlichere Text nicht unbedingt der bessere zu sein
braucht. Ein Wunsch: die Schreibung schweizerischer Ortsnamen möge dem
heutigen Gebrauch angepaßt werden; Ober-Uzwyl schreibt man Oberuzwil,
und Kaiser Albrecht I. ist nicht in «Brügg an der Reusch» ermordet worden,
sondern bei Brugg, das bekanntlich an der Aare liegt.1

IN ITALIENISCHEN ZEITSCHRIFTEN BLÄTTERND

Picasso Es war notwendig und nützlich, Picasso einmal mit Rom und dessen
in Rom Genius loci zu konfrontieren, der sich, man sage, was man wolle,

auch in der neuzeitlich überprägten Landschaft der Valle Giulia
mit aller Realisierungskraft offenbart. Dort hat also Pablo Picasso, eine Art
Stalin im Reich der Kunst, ausgestellt, nämlich in den hellen Sälen der aus
Jugendstil und Klassizismus zusammenkonstruierten Galleria d'Arte Moderna.
Und wie ich das da aufnotiere, bestürzt mich die fragende Erwägung: Sollten
nicht am Ende auch diese aus den letzten vierzig Jahren von ihm selber
zusammengetragenen Arbeiten des spanischen Parisers eine dauernd zwischen
Jugendstil und Klassizismus hin- und herschießende Kettenreaktion sein?
Sind das wirklich immer neue Offenbarungen aus den unterschiedlichen
Perioden, die man jetzt ehrfürchtiger registriert als diejenigen eines Michelangelo

oder Rembrandt oder Dürer, handle es sich bei ihm nun um kubisti-
sche, antikische, sexual-surrealistische, realistische und Friedenstäuberich-
Anwandlungen oder auch um jene früheste und ansprechendste Periode in
Blau und Rosa der Seiltänzer und Büglerinnen, die leider in der römischen
Ausstellung nicht vertreten ist? Immer gehen die Gegensätze Jugendstil und
Klassizismus durcheinander, ohne zu einer eigentlichen Harmonie und
ästhetischen oder ethischen Schönheit zu gelangen, was ja unmöglich ist — wenigstens

hienieden. Darum haben bei ihm schöne Frauen an den Extremitäten
Elephantiasis und geraten in den kubistischen Spielereien Planimetrie und
sphärische Trigonometrie durcheinander, während in den meisten seiner
plastischen Versuche die Dimensionen überhaupt auseinanderfallen zu chaotischem

Gerümpel. Es ist ein merkwürdiges Ringen zwischen Sehnsucht und
Abscheu, zwischen Verwunderung und Hohn, zwischen Größe und Leere,
zwischen Ergreifen- und Vexierenwollen, überhaupt ein Unternehmen, auf das
sich nur ein Mensch einlassen kann, der die hart und inbrünstig errungene
Meisterschaft zeitlebens in den Wind schlägt zugunsten einer kosmisch
aufgeblähten Willkür. Diesen Wallungen nun ist eine ganze Generation von
Künstlern und Kunstliebhabern, wenn man sie so nennen darf, erlegen. Der
Avantgardismus schwört auf diesen seinen Ursakralmeister, und ein Ozean

1 Der Große Brockhaus. Eberhard Brockhaus, Wiesbaden.

117



problematischer Hervorbringungen von Dada an bis zu den Froebelarbeiten
der Abstraktisten zeugt von einer Revolution in der Kunst, der es beinahe
gelungen ist, die Kunst ins Vernichtungslager zu schicken. Es ist ja
merkwürdig, wie alle diese Avantgardisten in revolutionärem Dauerkoller fortgesetzt

offene Türen einrennen und ins Leere boxen, weil es im Grunde nichts
mehr niederzureißen gibt und weil sie durch eine Front hindurchgerannt
sind, die jene Aufrührer, da ja die Front einer andersartigen, rein
geistigkünstlerischen Sphäre angehört, eigentlich gar nie erfaßt haben vor lauter
Programmen und Kunstfernheit. Diese Front ist freilich vorläufig fast ganz
von der Vergangenheit aufgestellt (wiewohl nicht ausschließlich!). Es gehört
heute sehr viel mehr Mut dazu, konservativ, nämlich rückbesinnlich zu sein
und vor den Schreihälsen und Terroristen des Scheingeistes das Odium auf
sich zu nehmen, als verteidige man Akademismus, falsche Romantik und
Kitsch, weil man auf die nährenden Kräfte einer kontinuierlichen Tradition
— was wäre selbst ein Picasso ohne dieselben? — nicht verzichten will und
darf. Es ist genau wie mit dem Eisernen Vorhang: die hüben und drüben sind
so sehr voneinander geschieden, daß keine Verständigung mehr möglich
scheint und daß, da beide doch eine Einheit bilden, sie mit furchtbaren
Zirkulationsstörungen zu kämpfen haben, die an den Lebensnerv gehen. Die
Menschheit und ihre Kunst scheinen am Boden zu liegen. Es gab ja auch nie
eine des Namens würdige Menschheit, die ohne Kunst zu leben vermochte.
Hegels Prophezeiung vom bevorstehenden Ende der Kunst scheint in
Erfüllung gegangen zu sein. Begreiflicherweise haben, abgesehen vom römischen
und außerrömischen Blätterwald, die kulturell bemühten Zeitschriften das
Ereignis dieser Ausstellung aufgegriffen, um sich kritisch mit ihm
auseinanderzusetzen, wofem sie derartiges überhaupt wagten; denn die
Kunstsachverständigen sind, wenn nicht für diese Art Bekenntniskunst und Willkürkunst

gewonnen, doch durch die (von links her tönenden) Propagandatuben
derart eingeschüchtert, daß ihnen ein unumwundenes Wort kaum mehr möglich

wird. Vollends sind so radikale Zeitschriften wie «Realismo», dessen
Sondernummer (9—10) sich sogar Herrn Ilja Ehrenburg aus Moskau verschreibt,
ein einziger Panegyrikos auf Picasso, und man wird dort nicht müde, die
Notwendigkeit einer «nichtformalistischen» Kritik an Picasso zu betonen, etwa
unter Berufung auf den spanischen Dichter Lorca, der gesungen hat: «Nicht
Traum ist Leben: lebend Fleisch.» Da wäre nun zu sagen, daß auch das
Leben, wenn nicht geformt (also insgleichen mit Recht der «formalistischen»
Kritik auszusetzen), das Menschenleben nämlich, überhaupt nichts ist. Gerade
wenn man überzeugt ist, daß der Künstler und der Mensch, der Wirker und
sein Werk, eine unzersplitterbare Einheit bilden, dann handelt es sich bei
jeglicher Beurteilung immer wieder um die Form. Denn alle Einheit will Form
und kann nur durch die Signatur der Form erkannt werden. Und da muß
auch gesagt werden, daß die scheinbar groß angelegte Form Picassos neben
der festen und klaren Form der vielleicht nicht ewigen, aber doch sehr dauerhaften

Stadt Rom nicht jene Konsistenz bewahrt, die so viele große
Künstlernaturen der Form und den Formen Roms mitgeteilt haben, eine lange
währende und sich bewährende Konsistenz, die geistig den explosiven Formen des

vielgepriesenen Spaniers um Himalaja-Höhen überlegen ist. Explosionsformen,

etwa von Atombomben, die nicht umsonst nach dem Krepieren zu der
gedunsenen und schwammigen Pilzform neigen, sind kurzlebig und zerstörerisch.

Nein, Picasso hält sich nicht neben Rom. Und wenn sein Einfluß das
zerstören hilft, was Rom gelebt und geleistet hat, was haben wir dann
gewonnen? Eine neue Freiheit? Ein neues Gefühl? Ich zweifle.

118



Gedanke und Andenken Die Einladung des römischen Bürgermeisters zu
der Maria Montessori einer Gedächtnisfeier für die große Erzieherin am

6. Mai in der würdevollen Sala della Protomoteca
des Kapitals sollte wohl beweisen, daß die Montessori nicht vergessen werden
darf. Die Zuhörer, meistens Lehrerinnen und — in der Minderzahl — Lehrer,
die fast durchwegs lebendig und unoberlehrerhaft wirkten, waren erfreulicher
als die ermüdenden Reden ohne sonderliche Einfälle und zündende Erkenntnisse.

Ich weiß nicht, ob derartige Feiern das Andenken eines großen abgeschiedenen

Mitmenschen zu fördern geeignet sind. Es ist auch nicht klar, ob die Saat
der Montessori, besonders in ihrem Heimatland Italien, schon aufgegangen ist.
Ihr Gedankengut war im Grunde nicht neu, zumal für ein Land wie die Schweiz,
das Land der Demokratie und der großen Erzieher und Seelenärzte par
excellence, aber jene vorzügliche Frau, die am 6. Mai 1952 in Holland bald zwei-
undachtzigjährig auf die andere Seite gegangen ist, verstand es, ihre pädagogischen

Erkenntnisse zu aktivieren. Sie wollte Erziehung zur Selbsterziehung.
Der Erzieher muß zunächst bei sich selber anfangen. Dadurch, daß er sich
geistig so frei machte, bis er zum helfenden Lenker, nicht zum unterdrückenden

Despoten heranreifte. Es gilt, die Kinder zu inwendig freien Menschen zu
machen, Freiheit und Autorität ins richtige und ethisch saubere Gleichgewicht

zu bringen. Echt geistige Autorität hilft dem Schwächeren, unterdrückt
ihn nicht. Heft 6 der ansprechenden pädagogischen Zeitschrift «Scuola e vita»
widmet sich zu einem guten Teil dem Werk der Montessori, die es gerade in
Italien schwer hatte, weil der Faschismus die schönen Anfänge dieses Werks
im Juni 1936 amtlich unterdrückt hat. Erst im März 1947 durfte es wieder
auferstehen, nachdem die unermüdliche Sendbotin der Menschlichkeit, die sich
aus der anfänglichen Medizinerin zur Menschheitserzieherin entwickelte, auf
der ganzen Erde für ihren Gedanken geworben hatte (mit besonderem Erfolg
in Indien, wo sie während des Krieges interniert war, und in Holland). Die
pädagogischen Gedanken und Verwirklichungen der Montessori beziehen sich
zunächst auf das Kind im zartesten Alter, wo die stützende und helfende
Autorität des Erziehers lenkend und auch verbietend, aber nie gewaltsam
und erniedrigend eingreift, um die noch unentschiedene Schwäche des
Betreuten in der Ordnung als dem Grunde wirklicher Freiheit einzuüben. Die
Autorität regt zu Klarheit und sinnvoller Tätigkeit an. Wo sie eingreift,
geschieht es nur gleichsam im Sinne sokratischen Daimonions, nämlich knapp
und deutlich das Sinnlose und Unordentliche widerratend und verhindernd.
Die Montessori entwickelte ihr Denken nicht aus ästhetischen und philosophischen

Ueberlegungen, die sie immer gleichsam als heidnisch empfunden hat,
sondern aus christlich-religiösem Empfinden. Sie betonte, daß Leben zu retten
und zu erhalten wichtiger sei, als Musik zu hören und Entdeckungen zu
machen. Vielleicht scheinen ihre Ideen sich in der Nähe von Tolstoi zu bewegen,
aber sie war viel zu sehr der schöpferischen Ordnung zugeneigt, um zu der
etwas rührseligen Anarchie der Tolstoiischen Schulbemühungen ja sagen zu
können, und dachte nicht im mindesten daran, das Kind einfach planlos
gewähren zu lassen. Schulen nach ihrem System soll es gegenwärtig in Italien
57 geben. Es muß aber, nicht ohne Betrübnis, vermerkt werden, daß ihr Geist
bisher nicht im mindesten auf die italienischen Mittel- und Hochschulen
eingewirkt hat. Besonders in den Mittelschulen ist kaum etwas anderes zu
gewahren als unfrohe und quälende Büffelei unter einem unaufhörlich
examinierenden und tadelnden, schlechte Noten austeilenden Schulmeisterregime,
das dem Leben fast völlig entrückt ist. Eine ungeheure Stoffmasse wird in
sieben Monaten eingepaukt, die dann in den fünf Monaten währenden Sommer-

119



ferien wieder großenteils vergessen geht. An der Universität, die ohnehin in
der ganzen Welt nicht so sehr einer umfassenden Menschenbildung dient,
als sie ein zusammenhangloses Konglomerat von Fachschulen ist, steht es
kaum anders. Auf diese Art bleibt wenig Aussicht, daß das in den Schulen
verabreichte Bildungsgut zur Entwicklung geistiger und humaner Kräfte
zweckdienlich ist. Schulfächer sollten doch nicht deswegen gelehrt werden,
daß sie zu Angstneurosen und Schreckgespenstern oder Gegenständen des
Widerwillens und Spottes werden. Und die mordenden und selbstmordenden
Schüler sind ein trübes Kapitel, bei dem nicht die Symptome, sondern die
Ursachen zu kurieren sind.

Religiöser Die Frage der religiösen, insbesondere der christkatholischen
Kitsch Kunst unserer Tage ist ebenfalls etwas, wo das Salbenschmieren

und Schneiden und Brennen an den kranken Stellen gar nichts
hilft, wenn man nicht den Ursachen auf den Leib rückt. Die mit jedem Heft
besser werdende Zeitschrift «sele ARTE» (5) kommt auf die Frage mehrmals
mittelbar oder unmittelbar zu sprechen. Es steht beinahe so, daß man, in
vereinfachendem und vergröberndem Schwarz-Weiß sich ausdrückend, sagen
könnte: Entweder bevölkert der den schlichten Gemütern sehr erbaulich
dünkende sentimentale Kitsch die Kirchen, oder es werden die ständig
problematischer und dem «Mann aus dem Volke» unverständlicher werdenden
Werke ins Bethaus eingelassen, bei denen zudem die hohe Wahrscheinlichkeit
besteht, daß sie von Künstlern stammen, die im strengen Sinn nicht gläubig
sind. Es ist eigentümlich genug, daß ein sehr vorurteilsfreier französischer
Dominikaner (P. Couturier) erklärt hat, daß bei dem heutigen so dekadenten
Zustande der christlichen Kunst es, um aus dem Verfallszustand herauszukommen,

immer noch besser sei, Genies ohne Glauben, als Gläubige ohne
Talent zu beschäftigen. Man sollte übrigens nicht vergessen, daß die sogenannte
moderne Kunst der Talentlosigkeit, dem Schwindel und dem avantgardistisch
verkleideten Kitsch bessere Unterschlupfe gewährt als sämtliche Gartenlauben
der Welt. In den neueren Kirchen Roms macht sich der Kitsch in peinlichster
Weise breit, aber nicht bloß der öldruckmäßige und gipserne Kitsch von
rechts, sondern auch der nach irgendeiner neueren Kunstmode fabrizierte
Kitsch von links. Das Santo Uffizio, also die uralte Heilige Inquisition, hat
unlängst ein Donnerwort gesprochen, nicht eigentlich gegen den Kitsch, aber
gegen alles neuere Kunstgut der Kirchen, das geeignet sein könnte, die
Gefühle der Gläubigen zu verletzen, oder ihm unbegreiflich ist. Das sind freilich

sehr dehnbare Begriffe. Da die genannte Zeitschrift auch Protokollteile
aus einer Vernehmung (vom 28. Juli 1573) des Malers Paolo Veronese vor
dem kirchlichen Tribunal in Venedig zur Kenntnis bringt, können wir ganz
deutlich sehen, daß es der Inquisition nicht auf die Kunst, sondern auf den
Inhalt ankam. Veronese wurde gemaßregelt und bestraft (ziemlich mild), weil
er auf einer Abendmahlsdarstellung allerlei zu profane Zutaten gewagt hatte.
Er zog sich dann durch die mit Rom nicht besonders gut stehende Serenissima
aus der Affäre, ohne der Entscheidung des Santo Uffizio ernstlich
nachzukommen. Die Gefahr eines Abgleitens der Kunst ist immer gegeben, wenn
politischer oder religiös-politischer Druck vorliegt. Die offizielle Sowjetkunst,
von der «sele ARTE» ebenfalls Proben bietet, spricht da eine weit deutlichere
Sprache, als aller religiöse Kitsch der in künstlerischen Dingen doch fast
immer großzügig gebliebenen Kirche. Wenn es hinsichtlich der Dinge jenseits
des Eisernen Vorhanges überhaupt etwas zum Lachen gibt, so ist es die
Staatskunst und der «soziale Realismus» der Volksdemokratien. Hat man die
Wahl, dann zieht man diesen gräßlichen Glorifizierungen der Machthaber

120



vielleicht doch noch eine nach rechts oder links hin mißratene Madonnen-
darstellung vor, weil zumindest deren symbolischer Gehalt den Menschen
weiter hilft als die Verherrlichung mehr als fragwürdiger Menschengestalten.
Es fragt sich nur, ob die geistige Grundsituation von Religionsgemeinschaften
unschuldig daran ist, wenn die Darstellung ihrer Symbole und Kultgegenstände

nach der einen oder anderen Seite hin entscheidend mißrät. Gewiß
gab es in altchristlicher, byzantinischer und mittelalterlicher Zeit, genau wie
heute, mehr schwache als starke Kunst, aber es gab keinen Kitsch. Der tritt,
wie mir scheint, erst in den goldenen Zeiten der Renaissance sachte auf den
Plan, entwickelt sich im Barock kräftig, um dann im neunzehnten und
zwanzigsten Jahrhundert zu einer Art Weltmacht zu erstarken, deren Zugriff sich
keine noch so starke Organisation auf dem Globus zu entziehen vermag, am
wenigsten die Avantgardisten der Kunst.
Die schönsten Seiten Sie wurden, um es sogleich zu sagen, von Hofmanns-
über Manzoni thai im Jahr 1927 geschrieben und jetzt, sehr ver¬

dienstlicherweise, in der Zeitschrift «Paragonc» (40)
durch den bekannten Uebersetzer Leone Traverso dem italienischen Leser
vorgelegt. Vielleicht ist es denkbar, daß durch einen solchen Aufsatz, der von
draußen kommt und in einem dem Italiener zwar verwandten, aber doch
nicht ganz gewohnten Geiste verfaßt ist, Manzonis Hauptwerk «I promessi
sposi» in der italienischen Erinnerung wieder zur ursprünglichen Frische
erwache, die durch den Meltau der Schulpaukerei der Jugend jahraus, jahrein
verdorben wird. Hofmannsthal hat von diesem Roman (der nie genug
gepriesen werden kann) gesagt, er repräsentiere «jenes eigentliche Italien, das
unter der jeweiligen Ausdrucksschicht vermöge der wunderbaren elastischen
Festigkeit einer sehr alten, glücklich gemischten Rasse immer gleichmäßig
fortbesteht». Keiner außer dem edelsten der österreichischen Dichter, dem
alles an Diskretion lag, konnte Manzoni so gerecht werden, der das Wunder
zustande gebracht hat, den zugleich besten und diskretesten historischen
Roman der Weltliteratur zu schreiben, an dem Goethe und Hofmannsthal nur
eines zu rügen finden, daß der Chronist einige Male den Dichter vergesse. Ob
dieses Urteil ganz zu recht besteht, möchte man dahingestellt sein lassen.
Genug, daß Hofmannsthals Aufsatz so schön und so reich geraten ist, dabei dem
italienischen Wesen so nahe, wie eben das Meisterwerk Manzonis selber,
das ganz gewiß zum Schulbildungsgut der italienischen — und nicht nur der
italienischen — Jugend gehören muß, aber von durchgeisteten Lehrern ihr
nahegebracht. Traverso hat den Essay vorzüglich übersetzt und beinahe etwas
vom goldweißen Schimmer des Originals ins Italienische hinübergerettet.
Ein lebender Es ergeht einem seltsam mit der zweifellos höchst bedeutenden
Klassiker Schriftstellerei von Riccardo Bacchelli. Vielleicht vermag keiner

neben ihm in Italien einen Roman oder eine Novelle so
geschickt und reich, so vollendet in der Diktion fortzuspinnen wie er. Ich könnte
mir denken, daß ein nach dem Krieg recht bekannt gewordener deutscher
Romancier viel bei ihm gelernt hat, als ihn die Not des Exils zwang, sich in
einem süditalienischen Nest mit der Uebersetzung von Bacchellis Roman «II
mulino del Po» abzuquälen. Bacchelli scheint unerschöpflich in der Erfindung
von Figuren, Landschaften und Situationen, die er alle meistens in geschichtliche

Hintergründe hineinzubauen versteht, ohne daß er je der Versuchung
zum Oeldruck erliegt. Bleibt er doch stets erdnah und solid, so daß man
beinahe die Meisterschaft eines Manzoni bei ihm zu spüren vermeint. Dann aber
doch nicht. Es fehlt der eigentliche Schwung. Es ist eine klassizistische, fast
gesuchte und manieristische Kühle um ihn herum, etwas, das aller italieni-

121



sehen Kunst immer wieder auflauert und das man bolognesisch nennen
könnte, eine Art verstohlene Verzweiflung über die eigene Meisterschaft. In
seinem «Rabdomante» hat er das vielfältige, verschmitzte, dabei unendlich öde
Lebensgewusel eines italienischen Provinzstädtchens mit unheimlicher
Präzision, dabei ungemein geistreich und humorig hervorgeholt. Und da fällt
einem ein, daß auch ein Deutscher in den Wirbel einer mit heißem Kopf und
kühlem Herzen entfalteten Geschicklichkeit gezogen worden ist: Heinrich
Mann. Auch der hat die kleine italienische Stadt aufgedröselt, analysiert in
tausend schlagenden Beobachtungen, greifbar sinnennah, vergnügt und traurig
zugleich, das Ganze ein Mosaik, das doch immer wieder in seine Steinchen
auseinanderzufallen droht, weil der letzte Schwung, der letzte Glaube, die
letzte vom Geist eingegebene Zusammensicht sich nicht einstellen wollen. An
diese Dinge tastet Renzo Frattarolo in «Idea» (V, 12) heran, während er eine
zweibändige, unlängst herausgekommene Sammlung der Bacchellischen
Novellen bespricht. Er empfindet Baechelli als vorromantisch, als eine höchst
humane Mischung aus Diderot und Leopardi, voller Begeisterung für Wort,
Form und Stil, zudem voller Musik und Humor. Was fehlt nur dieser
Vollendung? Vielleicht, daß sie gar zu sehr vollendet ist, wie eben die heute doch
mit einigem Unrecht so berüchtigt gewordenen Bolognesen, die schließlich
einem wohl nicht als amusisch zu bezeichnenden Goethe oder Stendhal
immerhin gewaltig imponiert haben? Rolf Schott

Zum italienischen «In italienischen Zeitschriften blätternd» hat Rolf Schott
Wahlgesetz einige Bemerkungen zum neuen italienischen Wahlgesetz

im letzten Heft veröffentlicht, die mir Anregung zu
nachstehenden Ueberlegungen geben.

Vor allem drängt sich folgende Frage auf: Ist der Umstand, daß den
Verfassern des neuen Wahlgesetzes offenbar schon heute nicht mehr wohl zu
Mute ist, nicht bereits ein Symptom dafür, wie sehr auch die Demokratie in
Gefahr ist, sich im Dogmatischen zu verfangen? Die Demokratie soll doch
Mittel zum Zweck sein und bleiben, sie darf nicht Selbstzweck werden. Nicht
Verhältnis-Wahl, nicht Mehrheits-Wahl sind integrierende Bestandteile einer
demokratischen Verfassung. Nur das gleiche — und nicht direkte, nicht
geheime und auch nicht allgemeine — Wahlrecht ist eines jener Grundrechte,
ohne die eine Demokratie nicht mehr zu denken wäre. In England wird nach
dem Grundsatz der Mehrheits-Wahl gewählt, in Amerika zahlreiche Behörden

und der Präsident durch Wahlmänner berufen, in verschiedenen
schweizerischen Kantonen erfolgen die Wahlen in offener Abstimmung durch Handmehr,

die Eidgenossenschaft selbst kennt kein Frauenstimmrecht — und doch
besteht keine Diskussion darüber, daß diese Staaten Demokratien sind! Was
aber hat Italien gemacht? Es hat im Rahmen seiner so jungen demokratischen
Verfassung die Verhältnis-Wahl auf die Wirkungen einer Mehrheits-Wahl
umgestellt. Man kann in guten Treuen über die beiden Wahlsysteme in ihrer
ethischen Wertung verschiedener Meinung sein. Ohne ins Formalistische
abzugleiten, läßt sich keine allgemein gültige Entscheidung treffen. Jedenfalls
aber bietet die Mehrheits-Wahl gerade in jenen Staaten eine zusätzliche
Sicherheit der Demokratie, in denen Minderheiten in Ausübung demokratischer

Rechte, jedoch unter Mißachtung der demokratischen Pflichten
Obstruktion treiben, damit aber eine gedeihliche Führung der Staatsgeschäfte
unmöglich zu machen versuchen. Es scheinen daher Bedenken gegen das

neue Wahlgesetz in Italien wenig angebracht. Die Demokratie muß sich
vielmehr wehren können und darf nicht im Dickicht der Dogmatik ersticken, im
Kampfe mit den staatsgefährlichen Elementen wäre ihr Untergang gewiß!

122



Auch dem Grundsatz «exempla trahunt» sowohl positiv als auch negativ
gültig, kann die Demokratie nicht Allgemeinverbindlichkeit verleihen. Angesichts

der heutigen Lage in Italien ist ein «videant consules» verfrüht. Erst
wenn die maßgebenden Staatsmänner nach Wahlen auf Grund des «neuen»
Gesetzes nicht die notwendige «Entschlußkraft» aufbringen, sind Diskussionen
über die gezogenen Schlußfolgerungen angebracht. Helmuth M.Merlin

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Coronation Radio und Television haben am 2. Juni Millionen Menschenherzen
ein Erlebnis gewährt, das einer der großen Sprachmeister unserer

Zeit, Churchill, im Vorspruch zur Ansprache der Königin, einen Tag
nannte, den erlebt zu haben, die Alten froh macht und die Jungen mit lebenslanger

Erinnerung erfüllt. Daß die Salbung von Lilibeth zur Zweiten Elisabeth
diese Weltwirkung hatte, verdankt sie in erster Linie dem Kontrast zu dem
Abscheulichen und Hassenswerten, das die letzten Jahrzehnte aus dem Groß-
staat gemacht haben. Daß dieser Mörder und Schinder, dieser Blutsauger und
Quäler, dieser Sadist und dieser Tölpel auch solche Züge tragen könnte — wer
hätte das noch denken, glauben, hoffen können? Er, an dem nichts Menschliches

mehr kenntlich ist, enthüllte sich unerwartet als der letzte oder
vorletzte Unendlichkeitspunkt, der noch in unserer Sphäre kreist, wie der letzte
Splitter eines geborstenen Sternes, gefangen in der Rotation des Planeten.
Und wie zum Beweis, daß hier ein Letztes am Rande unseres Daseins
fortwährt, kaum noch uns gehörig, konnte man selbst am Radio genau den
haardünnen Strich spüren, mit dessen Ueberschreitung eine erhabene Feier in die
Gefahrenzone des Zirkus geriet, oder politische Zwecke verriet.

Was die Krönung aber in ihrem eigenen Bereich bedeutet, haben Millionen
gefühlt, auch wenn sie es nicht ausdrücken können. Symbolische Akte, die
den Menschen an Gott binden und eine göttliche Funktion an eine unpersönliche

Personalität delegieren, ziehen in den Bann der Ewigkeit hinein. Insig-
nien, Gesten, Worte, die Jahrtausende alt sind, weisen auf eine weit ältere,
unkenntliche Vergangenheit zurück. Die Ratio des Daseins ist aufgehoben, und
ein Echo des Echos, das mythische Aeonen hinterlassen haben, dringt
erweckend in die Alltäglichkeit ein. Die Zeit wird aufgehoben, Allgegenwart
erweist sich als kein leerer Wahn. Daß eine Kontinuität in der Geschichte der
Götter und Menschen waltet, wird offenbart; denn was seit Jahrzehntausenden
da war und uns noch immer ergreift — wie sollte es in absehbarer Zeit
verschwinden können?

Die Riten der Krönung sind byzantinischen Ursprungs. Im 5. Jahrhundert
nach dem Sturze Byzanzs — die Zeitschriftenliteratur zu diesem Thema soll
nächstens besprochen werden — lebt unsere Zeit noch immer aus den
Symbolen, die Ostrom hinterlassen hat und hinter denen die religiösen Traditionen
Asiens sichtbar werden. Canon Charles Smyth widerlegt die Auffassung von
König George III., daß sich die britische Krönung in einen weltlichen und
einen religiösen Akt teilen lasse, in The Listener (1265). Der Erzbischof von
Canterbury und nicht der Prime Minister oder der Lord Chancellor
übergeben dem Volk den Monarchen als Gesalbten. Die Gekrönte weiht nicht sich
allein, sondern auch ihre Völker und Reiche Gott. Die englische Krönung
wurde christlich, als der Heilige Dunstan, Erzbischof von Canterbury, für die
Krönung Edgars 973, also vor tausend weniger zwanzig Jahren, den Ritus
schuf, dessen Ohrenzeugen wir am 2. Juni waren. Und wie alles Englische der
Geistesgeschichte des Kontinents entstammt, so auch der Krönungsritus. Dun-

123



stan hatte ihn dem west-, oströmischen und fränkischen Brauch entlehnt. Daher

waren wir Zeugen einer Zeremonie, die schon in Rom und Byzanz, in
St-Denis, Reims und -Aachen begangen wurde. Die Oelung selbst ist
alttestamentarisch. Und zu den Worten, mit denen im Ersten Buche der Könige
Zadok und Nathan den König Salomon ölen, erklang die Hymne zur Krönung
von Elisabeth. Die Vergöttlichung des Königs gehört dagegen älteren Zeiten
an. Der Pluralis Majestatis ist ein Ueberbleibsel der Einthronung Gottes in
seinen Gesalbten. Dieses «Wir» drückt real das Ineinander des göttlichen Du
mit dem menschlichen Ich aus. Weil zwei Personen im König wohnen, spricht
er von sich in der Mehrzahl; er meint: Meine Majestät, das heißt das in mir
wohnende Göttliche und Ich. Der König wird persona mixta, Teil der Eccle-
sia, eine Auffassung, die in der Hochkirche keinen Halt mehr findet. Wie
jegliche sakramentale Handlung macht auch die Oelung den Empfänger zu
einem Gottgeweihten, nicht zu einem Numinosen.

In der Protestantisierung Englands war die Stärkung des laizistischen und
die Verdrängung des sakralen Elementes unvermeidlich, und da in England
alles schon dagewesen sein muß, um anerkannt, um geduldet zu werden,
haben auch die trostlosen Vernünftler des Liberalismus und des pseudoradikalen

Sozialismus mit ihrem Schrei nach einem mittelständischen Königtum
nordischen Vorbilds mit Regenschirm, Velo und Tennisracket statt
Weltszepter und Staatskarosse, historische Vorläufer. Zum Don Quichotte gehört
immer ein Sancho Pansa. Schon vor der Krönung Viktorias bemerkte, wie ich
im zitierten Listener-Beitrag lese, die Times, 1838, daß die Salbung ein mehr
durch Altertümlichkeit als Takt empfohlener Teil der Krönung sei; und schon
1831, bei der Krönung Williams IV. und der Königin Adelaide, hatte das
künftige Blatt der Bischöfe, hochjakobinisch geschrieben: «Was kann sich
ekelhafter aus den schlimmsten Abfällen der Papisterei und des Feudalismus
zusammensetzen als die wahrhaft erstaunlich vielen Pfuschereien, die uns im
Laufe der gestrigen Krönung dargeboten wurden? Was für Geschichten mit
Tüchern, Goldbarren, Sporen, Schwertern und Oel zur Salbung — Beschmie-
rung — ihrer hoch-heiligen Majestäten und dem An- und Ausziehen von Mänteln

und dem ganzen übrigen Theater.» Die Oesterreichische Furche (23), die in
eine Leitartikel Christliche Monarchie von Roland Hill diese Reminiszenz aus
den Revoluzzerjähren des britischen Bürgertums zitiert, darf mit Recht unter
Berufung auf Christopher Dawsons Krönungsbeitrag in The Month den
Krönungsritus der Hochkirche als katholisches Erbe in Anspruch nehmen. Die
Paradoxie, daß ein «völlig katholischer Ritus von einem nichtkatholischen
Lande in einer säkularisierten Kultur aufrechterhalten wird», führte, nach
Dawson, zu einer solchen Stärkung der Tradition, daß sich die Krone
Englands noch heute dem Kreuz unterwirft, der Macht und dem Reiche Christi.

Die weit größere Paradoxie einer Synthese katholischen und asiatischen
Glaubensgutes in einer fernen, aber nicht mehr unabsehbaren Zeit, hat schon
vor Jahren ein deutscher Katholik vorausgesehen. In der sehr reichhaltigen
Krönungsnummer von Twentieth Century (916) lese ich, daß man in England
angesichts der zentralen Stellung der Krone und der zunehmenden Glaubensunlust

der Massen schon von einem neuen Shintoismus spricht. Bücher,
Artikel, Illustrierte, die die königliche Familie behandeln, gehören zur täglichen
Lektüre der Massen. Die Königin habe nicht durch die Kirche, sondern die
Kirche durch die Königin gewonnen; wie Napoléon könnte sie sich selber die
Krone aufsetzen. Ich glaube, solche Ueberspitzungen standen schon auf der
Kehrseite der beiden zitierten Times-Artikel von 1831 und 1838. Richtig ist
aber, daß die Krone heute dem Engländer ein mächtigeres Symbol bedeutet

124



als die Kirche; wäre sie es aber auch ohne die Kirche, ohne diese Zeremonie,
die das Herz der Welt bewegte? Gibt die Krone, weil sie die Macht des
Symbolischen benötigt, der Kirche nicht die höhere Funktion der Oelung, die kein
Bürgerkönig akzeptieren kann, die er aber auch nicht braucht. Würde sich das
Volk für eine ungekrönte Königin begeistern? Die Entwicklung des bürger-
royalistischen Liberalismus und des Sozialismus zur britischen Krone als
Institution konsumiert alle irrationalen Bedürfnisse, die seit Jahrzehnten
übermächtig werden; daß sie in England in der Krone ein Liebesobjekt vorfinden,
das jeder Konkurrenz mit Ersatzgöttern standhält, macht England, seit 1918,
wetterfest gegen die bolschewistische und die faschistische Infektion. Wer das
Problem der numerischen Demokratie mit substanzieller Vorherrschaft von
Eliten studieren will, findet in der britischen Hierarchie der Stände und Werte
unersetzliche Belehrung.

So verstand es England denn auch, der Krone, die nicht mehr regiert,
sondern herrscht, eine neue Funktion zu geben, von deren großer Bedeutung wir
uns vor 1920 auch noch keine Rechenschaft ablegen konnten. Aufgewachsen
bei André Gides «Familles, je vous hais!» war dieser Generation die Rehabilitierung

der Familie durch den Bolschewismus ebenso unvorstellbar wie ihre
Heiligung durch das englische Königtum. Die Bedeutung der Krone als Sinnbild

der Ehe, der privaten, der nationalen, der übernationalen Familie, wird
von zwei französischen Krönungsaufsätzen innig verstanden, denn der
französische Königsgedanke ist es, der sich im britischen erneuert hat. Die Bour-
bonen bildeten eine Familie, die dem Volke gehörte. Ich wüßte darüber
weniger Bescheid, wenn ich nicht Marie Antoinette von Hilair Belloc übersetzt
hätte. Das Leben der Familie gehörte der Nation. Mangels Radioreportagen
und Television zog das gute Volk von Paris an der offenen Galerie des königlichen

Speisesaals vorbei, um selbst zu sehen, wie gegessen, getrunken,
geredet wurde. Das Volk bejahte den königlichen Prunk, da ihm selbst dieser
Prunk durch seine Inanspruchnahme durch den König und sein Haus
gehörte. Es gab viel weniger königliches Privatleben als heute! Bei der Niederkunft

von Marie Antoinette war das Schlafzimmer vollgestopft mit
Zuschauern, die ohne Passierkarten eintraten, wer zuerst kam, sah zuerst, und
einige Marktweiber kletterten auf Säulenvorsprünge, um besser den kreißenden

Schoß zu beobachten. Ein Royalist wie Chateaubriand richtete im Exil
an die Bourbonen das Wort, das Princesse Bibesco in ihrem Beitrag zur Revue
de Paris (6) La Reine et la Nation zitiert: «Vous n'êtes ni une famille divine,
ni une famille privée, vous êtes une famille publique.» In diesem Sinne darf
man, nach einem älteren Wort, das ich in Hommes et Monde (83) finde, Elisabeth

«everybody's queen» nennen. Welche Bedeutung es gerade heute hat, dem
Commonwealth eine anima zu geben, machte diese stolze Woche allgemein
sichtbar.

Die Familienfunktion verstärkt seit George V. die traditionalistischen Kräfte
der britischen Krone und wirkt durch sie jeder Art von Auflösung entgegen,
zuerst der Auflösung in nuce, nämlich innerhalb der Familie. Die Funktion
der Krone verkannt zu haben, bezahlte Edward VIII. mit seiner Absetzung.
Ihrer ideologischen Bedeutung bewußt, bekannte sich Prinzessin Elisabeth
1949 bei einem Empfang englischer Damen zur christlichen Doktrin der
unlösbaren Ehe und nannte die Familie die Grundlage der Gesellschaft. Daß
diese Familiendoktrin zugleich die unlösbaren Familienbande des Commonwealth

meint, ist mehr als eine Metapher. Die Ansprache wurde in Relations
(Montreal, November 1949) veröffentlicht, man braucht den Text nur wenig zu
ändern, um ihm einen weltpolitischen Sinn zu unterlegen.

125



Daß die Krone, getragen von der Mystik der Oelung, dem Bedürfnis der
Massen, sich auf ein Liebesobjekt zu konzentrieren, dem Commonwealth
ein unersetzliches Gleichnis der Gemeinschaftlichkeit liefert, war das
politische Erlebnis dieser Festwoche. Wer nach der Huldigung der 52 Parlamente
vor der Königin vom zerbröckelnden Empire spricht, ist ein Narr, während
er vorher bloß ein Ignorant war. Das Commonwealth wird nicht durch die
Königin zusammengehalten, aber weil es zusammenhält, zusammenhalten
muß, will es nicht von China, Rußland, Amerika aufgesogen werden, bedarf
es der hierarchischen Krönung als sichtbares Symbol, daß diese Gemeinschaft
ist, auch wenn es dieses Symbol nicht gäbe. Sehr schön hat die Radioansprache

der jungen Königin im besten Churchill-Stil das Symbol der Krönung
anerkannt, aber seine substanzielle Bedeutung eingeschränkt. Dieser kurze, im
Listener (1266) veröffentlichte Text ist ein Meisterstück psychologischer und
politischer Werbung. Er verflicht die tausendjährige britische Krontradition
mit dem Gedanken, der das Commonwealth zu einer Einheit des Geistes und
der Ziele macht. Sie zu deuten, wäre über den Anlaß hinausgegangen. Sie
abstrakt zu erwähnen, genügte als Hinweis darauf, daß das Commonwealth
eine Mission hat und daß zähe an ihrer Erneuerung, Entfaltung und Verwirklichung

gearbeitet wird.
Daß das Commonwealth mit Blut und Feuer und politischer List geschaffen

wurde, ist eine Selbstverständlichkeit, die man nur vor blassen Träumern
wiederholen muß, die die Engländer für Engel halten und damit ihrer
imponierenden politischen Leistung wenig gerecht werden. Daß eine solche
Gemeinschaft, ausgebreitet über vier Kontinente und sieben Ozeane, durch die
gebietende Macht ökonomischer und ideologischer Interessen zusammengehalten

werden kann, auch wenn ihre Verfassung unbestimmter gehalten ist
als das Statut einer Zürcher Zunft, können wir Kontinentale uns nun einmal
nicht vorstellen. Und doch beweist der entschiedene Wille der britischen
Politik zur Commonwealthbildung — von Disraeli über Joe Chamberlain,
Lloyd George, Smuts zu Bevin und Churchill —, daß England hier seine
Aufgabe, sein Interesse, die Realität seiner Weltmacht besitzt.

Diese Weltmacht bietet ein echtes Gegenbeispiel zur Formel «un et indivisible»,

und daher ist es mehr als ein Bonmot, daß P. C. Gordon Walker,
Staatssekretär für das Commonwealth in der Labourregierung 1950/51, in Twentieth

Century (916) in einem Artikel zur Krönungsnummer, die
Commonwealthprobleme unter dem Titel Crown divisible behandelt. Jeder Versuch
zur Unifizierung des Commonwealth würde zu seiner Auflösung beitragen.
Nur als getrennte Einheiten, bewußt ihrer interdependency, konnten die
Dominien der Krone verschiedene Titel und Funktionen verleihen, konnte Nehru
die Paradoxie dieser Wirklichkeit mit dem Willkommensgruß der indischen
Republik «an Ihre Majestät als Haupt des Commonwealth» ausdrücken. Der
Gefühlsbeziehung zwischen allen Völkern und Reichen und der Krone ist
keine Grenze gesetzt. Walker geht so weit, der Krone einen ganz verschiedenen

Sinn selbst in Britisch- und Französisch-Kanada zu geben, wo La Reine
und The Queen sich auf verschiedene Assoziationen beziehen. Ob aber allen
diesen Varianten nicht die archetypische Verehrung einer jungen Muttergottheit

zugrunde liegen wird — das zu beurteilen, steht C. G. Jung zu. In
seinem Sinne dürfte man der Zweiten Elisabeth erhebliche bindende Kräfte für
das Commonwealth zusprechen. Daß die Königin fortan wesentliche Zeiten des
Jahres außerhalb Englands in ihren Ueberseereichen verbringen soll, scheint,
nach dem Beitrag Walkers zu schließen, zum Kronprogramm der Labourparty

zu gehören.

126



Daß Großbritannien in der Krone eine Schlüsselstellung im Commonwealth
besitzt, steht trotz allen Mystifizierungen außer Frage, wie ja auch die Ver-
fassungslosigkeit des Commonwealth die Vormacht des Mutterlandes gewährleistet;

schließlich wird vom Vereinigten Königreich und nicht von den
Commonwealthstaaten die Erhebung von Kronkolonien zum Dominion bestimmt,
und im wesentlichen wird die Außenpolitik noch immer in London geführt.
Daß Churchill zur Bermuda-Konferenz, umgürtet mit allen Glorien der Pin-
up-Krönung erscheinen wird, um den enormen Prestigegewinn Englands zu
Realgewinnen umzumünzen, darf man nach Präzedensfällen erwarten. Die
Außenpolitik Europas wird sich vor blindem Vertrauen hüten müssen.

Sir Winston ist der außenpolitische Exponent des Commonwealth und nicht
des noch unerschaffenen Vereinigten Eurafrika, das zu verzögern England
keine schönen Worte und keine Kombination, auch keine mit Malenkow,
scheuen dürfte. Le Bulletin Fédéraliste (87) fordert daher eine europäische
Politik unter dem Titel Ni Néo-Locarno, ni Yalta rebouilli! An die düsteren Etappen

des Zwischenkrieges, die damals alle mit Silberstreifen bemalt waren,
erinnert Churchills Formel. Andere denken auch daran, daß der Locarno-Ver-
trag den ersten eisernen Vorhang über Europa niederließ, das heißt, den
Kontinent teilte. Und da die betroffenen Nationen wissen, daß Deutschland den
Vertrag gebrochen und England ihn nicht gehalten hat, verbreitet diese
Anregung keine Beruhigung. Churchill weiß, daß England sich mittels des Lo-
carno-Vertrages als Schiedsrichter zwischen Frankreich und Deutschland
kampflos eine unvergleichliche Machtposition schuf, womit die französische
Vormacht gebrochen, die deutsche ins Leben gerufen wurde. Aehnliche
Absichten dürften der britischen Politik Rußland gegenüber zugrunde liegen.
Da sie auf beiden Seiten Ungewißheiten bewirkt, erneuert sie den Mechanismus

der Balance of Power sowohl zwischen Amerika und Rußland wie
zwischen Frankreich und Deutschland. Ziel dieser Politik ist es, England seine
alte Sonderposition zurückzugeben, denn wenn diese vier Mächte Anlaß hätten,

dauernd für gut Wetter in London zu sorgen, ohne gewiß zu sein, daß es

anhält, würden alle Entscheidungen wieder in London gefällt werden, soweit
die Realitäten der Weltwirtschaft das zulassen. Wenn das das V-Zeichen
bedeuten sollte, mit dem Churchill am Fenster seines Wagens lachend wie ein
Gnom die Zurufe des Prozessionsspaliers erwiderte, so wären wir fern von
der Konsolidierung, die man vom Tode Stalins erwartet.

Ein neues Elisabethanisches Zeitalter wird nur innerhalb eines echten
Weltgleichgewichts erblühen, zu dem neben einem starken und prosperierenden
Commonwealth der britischen und der assoziierten Völker der Krone, der
Vereinigte Europäische Kontinent, außerdem Amerika, Rußland, Ostasien
gehören. Die Idee, aber auch die fruchtbare Not der Interdependency hält die
britische Gemeinschaft zusammen und wird die europäische erzwingen. Eine
Politik, die diesen immanenten Kräften Rechnung trägt, verbürgt den Frieden
und das Glück, das alle Sprecher der Coronation in bewegenden Worten
erhofft haben. Verwirklichen wir es in einer neuen Weltordnung, die, wie die
Krone und das Commonwealth, «une et divisible» ist.

Diagonal Der große Erfolg der Nouvelle N. R. F. hält an. Er wird vom
gelesen Reichtum des Gebotenen, dem politischen Malaise im literarischen

Frankreich, dem Abwechslungsbedürfnis des Publikums und von
der mystischen Erwartung auf irgendein Geschehen getragen. Diese Stimmung
drückt Giono in Reisenotizen in Italien im Aprilheft typisch aus: «La politique
ne m'intéresse pas, ni la révolte où il faut être nombreux et marcher en
foule... j'aime bien faire mes révolutions tout seul. Je suis un gribouille ti-

127



mide (ein schüchterner Tölpel) qui se cache pour se jeter à l'eau quand il pleut.»
Im folgenden Heft ein großes Gedicht von Valéry, der «Brief an den Vater»
von Kafka, Paulhans' geistvolle Erklärung des unerklärbaren Kubismus, im
Juniheft Texte von Claudel, René Char, eine wichtige Studie von Blanchot
über die Erfahrung Mallarmés auf dem Wege vom Igitur zur Hérodiade. In
den Notizen wird der Krieg zwischen den Revuen abgebaut. Die nächsten
Hefte bringen die lang erwartete Erotica von Victor Hugo, Tagebücher von
Proust, einen Roman von Giono, das Journal von Paul Léautaud, das bisher
in der Table Ronde erschien und dort wegen seines ungenierten Exhibitionismus

einen Proteststurm entfesselte.
Der Merkur hat einige sehr gute Hefte veröffentlicht. Zur Zeit läuft dort

die neue Erzählung von Thomas Mann, «Die Betrogene». Anschauliche
Erinnerungen von Gustav Hillard, früherem Adjutanten des Kronprinzen, an Jahre
mit Reinhardt, an Begegnungen mit Hofmannsthal und Borchardt. Studien von
Pannwitz über Jung beginnen im Maiheft.

In Books Abroad eine Uebersicht über Bücher in sechs Sprachen; drei
Hauptartikel des Frühlingsheftes würdigen ein Vierteljahrhundert spanischer
Literatur. — In vier Sprachen und Ländern erscheint die von der Ford-Foun-
dation finanzierte Zeitschrift Perspektiven, die deutsche Ausgabe bei
S. Fischer. Die Idee, jedes Heft von einem anderen Redaktor zusammenstellen
zu lassen, erweist sich als eine Bereicherung der Zeitschriftenwelt. Literatur,
Kunst, Musik, Wissenschaft der Vereinigten Staaten Europa in Perspektiven
vorzustellen, könnte ein Einzelner nicht zustandebringen.

Es ist für uns von großem Wert, die amerikanische Entwicklung kennenzulernen;

nur dürfen wir sie nicht isoliert betrachten. Die literarische Beilage
der Zeit (22) ist der deutsch-französischen Gegenseitigkeit auf literarischem
Gebiet gewidmet, und überrascht hebt Christian E. Lewalter im Hauptartikel
hervor, wie vieles, was in Deutschland als amerikanisch oder englisch gilt, aus
Frankreich kommt, wie man jetzt erst bemerkt. In Deutschland sind Malraux,
Claudel, Bernanos, Mauriac, Bloy noch unbekannt — auch Proust —, oder sie
werden eben «entdeckt». Die neuen Dichter und Kritiker können größtenteils
französische Bücher nur in Uebersetzungen lesen. So weit hat es die Barbarei
der Franzosenhetze (1919—1945) gebracht! Wie unvorstellbar es in dieser
Beziehung in der Weimarer Republik zuging, könnte die neue Generation aus
den Schulerinnerungen erfahren, die der Herausgeber von Books Abroad,
Ernst Erich Noth, in den Nouvelles Littéraires (1338) veröffentlicht. Er war,
weil er gern und gut Französisch lernte, Lehrern und Schülern als
Landesverräter verdächtig. Der Französischlehrer wurde das Idol der Klasse, als er
verkündigte, er unterrichte die Sprache des fremden Unterdrückers zwangsweise

und mit Widerwillen. Grammatische Lehrsätze wurden aus Beschimpfungen

Frankreichs gebildet; gerade das machte, o Ironie!, seinen Französischunterricht

populär. «Oui, cela se passait sous la république de Weimar ...»
schreibt Noth, und zwar kurz nach Kriegsende. Die Geschichte dieser Zeit ist
neu zu schreiben, damit nicht wieder im Monat (56, S. 211), noch dazu in einer
entschiedenen Kritik an einem neonazistischen Geschichtsbuch, die Behauptung

erscheint, daß die französische Oeffentlichkeit nicht bereit gewesen sei,
sich mit Deutschland zu verständigen, «Aristide Briand allerdings ein Rufer
in der Wüste gewesen ist». Aus dieser horrenden Verdrehung der Wahrheit
ging der Nazismus hervor. Seine heutigen Erscheinungen zu bekämpfen ist
hoffnungslos, wenn man diese seine wichtigste Voraussetzung kenntnislos
akzeptiert. Es gab von Clemenceau bis Daladier nicht einen französischen
Außenminister, der nicht die Verständigung mit Deutschland suchte und der nicht
von Deutschland zurückgewiesen oder getäuscht wurde. Felix Stössinger

128



Diese Seite stand nicht für die
Digitalisierung zur Verfügung

Cette page n'a pas été disponible
pour la numérisation

Questa pagina non era a

disposizione di digitalizzazione

This page was not available for
digitisation


	Kleine Rundschau

