
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Die wiedergewonnene Götterwelt

Autor: Schott, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758709

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE WIEDERGEWONNENE GÖTTERWELT

Von Rolf Schott

Von Karl Kerényi geht eine Wirkung aus, die gewichtiger ist
als Unterhaltung und Wissen, als die Spiele wissenschaftlicher
Neugierde: er regt zu interesselos liebendem Erkennen, regt zum
Schaffen an, zum Formen und Verlebendigen der Begegnungen
mit dem tausendfältigen, zumeist unbeachteten Du der Umwelt,
damit Mythos und Göttergegenwart daraus würden, ganz gegen
die Uebereinkunft, daß es mit dem Mythos längst zu Ende sei.

Das Wesentliche an den Büchern von Karl Kerényi ist nicht, daß
sie als Forschungsergebnisse einer Tag für Tag zu überholenden
Wissenschaft hervorkommen, sondern daß sie voller Geheimnis
und Hintergründigkeit sind und deswegen den Leser und Lauscher
vorwärts, vielmehr in die Tiefe drängen, um dort ergriffen das
delphische Geheimnis des eigenen Selbstes zu ahnen oder, etwa,
zu erschauen. Dank Kerényi ist der antike Mythos endgültig aus
der ehrwürdigen gipsernen Schrulligkeit antiquierter Aventüre
herausgetreten und streng im Südlicht strahlende Parusie des
Göttlichen geworden solchen, die nicht willens sind, sich von unserer
entgötterten Zeit einschüchtern zu lassen. Gewiß haben unsere
Dichter und mancher begeisterte Gelehrte schon längst die
Götterwirklichkeit geahnt und geschaut. Aber wie wenige doch waren
bisher geneigt, diesen Götterverkündern zu lauschen, hießen sie
auch Goethe, Hölderlin und Hofmannsthal, Bachofen, Nietzsche
und Walter Otto!

Jene Einschüchterung durch die Zeit aber ist nicht zum wenigsten

dem analytischen Getriebe der spezialisierten Wissenschaften
zu verdanken. Um so bedeutsamer wird es dann, wenn von einem
zugleich gewissenhaften und begeisterten Altphilologen und Er-
gründer der antiken Religion solche Kräfte der Anregung zur
Synthese, nicht Analyse, ausströmen. Seine lebendige und
wiederbelebende Wissenschaft bringt ihn zu mehr als bloßen Hypothesen
und Theorien; sie trägt ihn zu gewissen, unberührt in der Seele
schlummernden archetypischen Bewußtseinslagen.

Die Auffassung oder, genauer genommen, das Begreifen der
Mythologie als einer seelischen Erbanlage und die Berührung mit
der so sehr befehdeten und doch so wichtig gewordenen
Tiefenpsychologie wurde den mythologischen Beobachtungen Kerényis
zweifellos ungemein förderlich. Es würde aber verfehlt sein, daraus

98



eine Hörigkeit zu erschließen, auf Grund deren sämtliche
Betrachtungsergebnisse antiker Mythologeme lediglich als Verdienst jener
neuen und wertvollen, aber auch schwere Gefahren bergenden
Disziplin anzumerken wären. Unabhängig, ja unbeirrbar und
zugleich in platonischem Geiste geht dieser Gelehrte seinen Weg. Es
ist ein Weg, den die reinen Bildwerke, die sprachlich zuchtvollen
Autoren des Altertums und, vor allem, die echten Dichter aller
Zeiten erleuchten.

Vor etwa Jahresfrist hat Kerényi in dem Buche «Die Mythologie
der Griechen» (Rhein-Verlag, Zürich), das bereits auch in
englischer, französischer und italienischer Ausgabe vorliegt, einen
verzichtenden Inbegriff seiner Mythenforschung gegeben; verzichtend
deshalb, weil hier nur berichtet, nicht aber gedeutet und kommentiert

wird. Symbole sind ja nicht dazu da, um zerredet und
interpretiert zu werden. Sie sprechen durch sich selbst. Es ist
nur an dem, daß in früheren Mythologiebüchern, die meistens als
Jugend- oder Schulbücher angelegt waren, diese Göttergeschichten
mehr oder minder verfärbt herauskamen. Damit soll nichts gegen
die vielen altehrwürdigen Bücher von Ramler, Moritz, Schwab,
Schwenck und allen späteren gesagt werden. Aber sie sind allesamt
zeitgebunden. Es fehlt ihnen sozusagen die archaische Medusen-
haftigkeit, das in sich Antipolare der hellenischen Göttergestalten.
Ist Kerényi nicht zeitgebunden? Insofern nicht, als er seine
mythologische Essenz den frühesten Dichtern und Autoren oder solchen
Alexandrinern und Lateinern abzwingt, die noch, im Gegensatz
zu Lukian oder Ovid, die archaische Wucht aushielten. Wir möchten

geradezu sagen, daß diese neue, so hart und unmittelbar rhap-
sodierte Mythologie etwas ist, das die Griechen sv&soe,
gottbegeistert, genannt haben. Sie ist dichterisch oder, deutlicher
gesagt, seherisch. Dabei von einer Schmucklosigkeit, die an die beste
heutige Architektur erinnert. Adjektive sind sparsam angewendet
und haben die große, unwiderstehliche Typenhaftigkeit der Homer
und Hesiod, den bestürzenden, schattenlosen Glanz von geistigen
Götterwaffen. Die vertrauten Namen werden einem plötzlich fern,
fast schrecklich, weil die durch sie ausgesagten Gestalten immer
und immer wieder das Obere und das Untere, das Lichte und das
Nächtliche, das Holde und das Strenge, das Bestrickende und das
Grauenvolle zu einer fast unerfüllbar scheinenden Einigung bringen.

Das sind wahrlich nicht mehr die Götter, die wir auf dem
Gymnasium gelernt haben. Das sind Gestalten, an denen man
wächst oder zerbricht. Es ist, als ob Kerényi eine irrtümlich
altehrwürdig gewordene allegorische Kruste entfernt habe, so daß
das reine und symbolische Phänomen zutage trat.

99



Ein solches Buch ist geeignet, einen durch ein ganzes Leben zu
begleiten, wenn man einmal bemerkt hat, daß es ein Meditationsbuch

und, richtig erfaßt, ein religiöses Brevier sein kann, dessen
Abschnitte dem Meditierenden immer tiefer werdende Inhalte
erschließen: die Alten, die mit ihren Mythen weit inniger verbunden
waren, als wir, wenigstens heute, mit den Geschichten des Alten
und Neuen Testaments, sind fromme und ungezierte Menschen
gewesen, wenn sie die Nähe des Gottes fühlten; und sie fühlten sie
oft, weil sie im Grunde alle Dinge göttlich wußten. Ein Abglanz
echter antiker Religiosität liegt über Kerényis Buch und ist recht
glücklich untermalt durch die als Anhang beigegebenen 66

Darstellungen auf antiken Gefäßen, deren Bildsprache die wörtliche
Aussprache des Buches gleich mächtig sekundiert. Auch diese
Bilder wirken zunächst fern und fast furchtbar, bis eine ganz neue
Vertrautheit, wie in den vorausgegangenen Göttergeschichten, die
heiligen Gestalten uns zufreundet und unsere Museumshypnose löst.

Die innere Größe des Buches darf nicht vergessen lassen, mit
welchem Fleiß, mit welcher Hingabe das alles an Hand der ganz
ursprünglichen Quellen zusammengefügt worden ist wie ein mächtiges

und kompliziertes Mosaik, bis daß eine «Griechische Mythologie

für Erwachsene» zustande kam, wie Kerényi in seiner
Einführung bemerkt. Was will das besagen? Unseres Erachtens nichts
weniger als eine unendlichfältige Antwort auf die unendlichfältigen
Fragen, die sich aus den Leiden und Taten, den Erfahrungen und
Resignationen unserer Seele ergeben: eine Psychologie des
Menschen, wenn man will.

Mythologie ist Zwiesprach mit Göttern, die uns bildhafte Antwort
auf unser inneres Fragen geben durch ihr unsterbliches Darleben
der Urseinsgeheimnisse: Masken, die der Ewige trägt und wechselt.
In diesem Bewußtsein nehmen wir es begreifend hin, daß der lichte,
unnachsichtige Apollon allem, was er liebt, gefährlich ist und daß
es ihm in allem nach außen hin gewendeten Lieben nicht glücken
darf; daß Eos, die rosenfingrige Gottheit des jungen Tages, unstillbar

in der Liebe ist; daß jener Schleier der «weißen Göttin», Ino Leu-
kothea, welcher den Odysseus aus dem Groll der poseidonischen
Salzflut errettet hat, von den Mysten der samothrakischen Kabiren
wider die Gefahren des Meeres immer auf dem Leibe getragen
wurde. Wer vermöchte je die unerschöpfliche Gleichnissprache und
Bilderwelt der hellenischen Mythologeme auszuschöpfen? Der Besitz

dieses Buches macht uns sehnsüchtig nach einem künftigen
von Kerényi über die Heroen und einem dritten über die Mysterien.
Sie sind geplant, sie stehen in Aussicht.

Es ist erstaunlich genug, daß Karl Kerényi kurz nach der geisti-

100



gen Anstrengung dieser hellenischen Mythologie imstande war,
bereits zwei neue, in ihrer Art sehr fesselnde, wenn auch nicht so
umfängliche und dichte Publikationen herauszubringen, deren Wert
und Reiz untereinander, aber auch von der Mythologie verschieden
sind, nämlich einen bis zur Sprödigkeit kühlen, aber ungemein
belehrenden Traktat über die Göttin Pallas Athene (Die Jungfrau
und Mutter der griechischen Religion, Heft XII der Neuen Folge
der Albae Vigiliae, Rhein-Verlag, Zürich, 1952) und ein sehr
subjektives Stundenbuch und Diarium aus Griechenland (Stunden in
Griechenland, Rhein-Verlag, Zürich, 1952).

Als spröde wurde die Abhandlung über Pallas Athene bezeichnet.
Das darf nicht als abschätziges Wort aufgefaßt werden; denn dieses
Wort befindet sich in Uebereinstimmung mit dem Wesen der
sprödesten, der unzugänglichsten und dennoch manifestesten Gottheit
der alten Griechen, welcher der schönste sichtbare Tempel der
Erdenwelt erbaut worden ist. In ihr ist vielleicht die schwierigste
harmonikale Ausgleichung von Polaritäten gegeben, die uns,
besonders nach der Führung durch Kerényi, an allen großen Göttern
der Griechen so sehr auffallen muß.

Zwei Gegebenheiten vor allen anderen schließen das
Wesensgeheimnis der Göttin ein, von der die Stadt der hellenischen Städte
den Namen hat: die gleichsam geistige Empfängnis und die intelligible

Geburt aus dem Haupte des Vaters Zeus einerseits und die
Aigis mit dem furchtbaren Gorgonenhaupt andererseits, diese
integrierenden Bestandteile von Athenes Gewandung. Gewänder der
Götter aber sind nicht Schalen und Häute, sondern Wesensaspekte.

Es muß hervorgehoben werden, daß dieses wie jedes andere
Buch von Kerényi nur sich solchen Menschen erschließen kann, die
das in sich haben, was ich «inwendige Antike» genannt habe1.

Eine Gabe für Menschen mit inwendiger Antike, aber auch für
Philhellenen im spezifischen Sinne, schließlich für Bibliophile,
also für lauter Leute, die zu lieben vermögen in allen Schwingungen
zwischen Verliebtheit und Opfer, ist das kleine, auch vom Verleger
(Rhein-Verlag, Zürich, 1952) ungemein reizvoll präsentierte Buch
«Stunden in Griechenland» (Horai Hellenikai). Dieses Libell
entwickelt sich in einer zwanglosen Suitenform. Man könnte die einzelnen

Stücke und Aspekte etwa auch mit Edelstein-, Blumen- oder
Kräuternamen symbolisieren. Sie haben verschiedenen
Ausführungsgrad; alle Uebergänge zwischen stichwortartiger Aufzeichnung

und Maxime, zwischen Skizze und Reisebrief, zwischen
literarischer Tonmalerei und Memoiren sind bemerkbar. Hinzu kommt

1 Vgl. R. Schott: «Reise in Italien» (Erlebnis und Deutung inwendiger
Antike), 3. Aufl., Dresden, 1925; besonders S. 167, 171 f. und 179 f.

101



die ausgezeichnete Illustrierung durch einen vergessenen Meister
und Gelehrten, den Baron von Stackelberg, einen Philhellenen aus
jener entzückenden Zeit des «Kleinen Hydrioten», des romantisch
verträumten Klassizismus, der Rottmann-Landschaften, der schönen

levanteblauen, grausamen Zeit, da Byron seinen Namen in
eine der schaumweißen, windverschliffenen Säulen auf dem Kap
Sunion einmeißelte. Diese feinen, in liebevollster Kleinarbeit
durchgeführten Trachtenbilder, diese großgesehenen Steinzeichnungen
griechischer Landschaften sind ein glücklicher Fund Kerényis. Es
käme nun darauf an, den verehrungswürdigen Herrn von Stackelberg

nicht wieder zu vergessen.
Das Buch setzt ein mit einem Aufsatz «Neugriechen», den die

Leser dieser Zeitschrift bereits kennen; er wurde in ihr anläßlich
des 75. Geburtstages von Hermann Hesse veröffentlicht und mutet
wie ein Skizzenbüchlein nach natürlich geratenen menschlichen
Modellen an, die bei uns im komfortablen und sorgsam kanalisierten
Europa nur noch im Literaturmuseum zu figurieren scheinen. Und
nun kommt Kerényi, noch ganz selbst, noch nicht sich nach außen
hin entwirkend, sondern gewissermaßen nur in Wortknospen und
Interjektionen aufkeimend: «violettes Meer» — «Süße von Sein
und Nichtsein» — «die Kreidefarben von Megara» — «Die Propyläen

aber immer ein Fest» — «Sie mit verklärtem Lächeln:
Demeter». Man kann diese Aufzeichnungen aus dem März 1952 von
einer der kürzesten Reisen Kerényis im gleichen Buche abwägen
gegen Notizen und Briefstellen von 1929 (Griechenland) und 1935

(Lesbos), so daß drei Lebensphasen hervortreten. Was uns dabei
überrascht hat, ist die Beobachtung, daß die gedrängten, auf ein
Letztes, sibyllisch Notwendiges zusammengepreßten, fast wie eine
Zen-Malerei anmutenden Bemerkungen von 1952 jünger, frischer,
enthusiastischer wirken als die vor 17 und 23 Jahren gemachten,
offenbar gerade weil nun die Wissens- und Weisheitsspuren des

ausgereiften Alters den Sinn und den Halt geben.
Es wird aber gut sein, nicht nur bei diesen letzten Veröffentlichungen

zu verweilen, sondern wenigstens eine Erinnerung an
frühere Bücher Kerényis wachzurufen, die bei aller pflichtgemäßen
und rühmenswerten Wissenschaftlichkeit doch stets des Gottes voll
waren und sind. Und das ist ihr Preis und ihr Bleibendes, wage ich
zu sagen. Kerényis Werke sind Variationen über göttliche
Epiphanie. Das war es, was mich gewonnen und geradezu berückt hat,
als mir vor vielen Jahren ein Freund Kerényis Studie über «Das

göttliche Mädchen» (1941, Amsterdam) schickte. Da war mit dem
ersten Wort plötzlich die Anadyomene gegenwärtig: Protogonos
Kore. Später kamen die anderen Göttergestalten, großfigurig, ein-

102



gefangen in sein zunächst fremdartig und schließlich so vertraut
und überraschend sprachbildnerisch anmutendes Wort, kamen
Apoll und Hermes, Asklepios und Prometheus, die Sonnentöchter,
viele, viele kamen, wie aus Erz und Licht gebildet. Der ganze
Olymp, schon in ein unfaßliches Dämmerungsland zurückgesunken,
trat wieder hervor, mächtig strahlend und tönend, erschreckend,
beglückend, neuartig und wie nie gekannt, gleich jenen Pforten am
Florentiner Baptisterium, die jüngst zu ihrer ursprünglichen
goldenen Pracht wiedererstanden sind, nachdem man zuvor die Staubkruste

der Jahrhunderte irrtümlich für Edelpatina genommen hatte.
Einen Inbegriff von alledem enthält das vor kaum Jahresfrist neu

aufgelegte Werk von Kerényi in verbesserter Ausgabe «Die antike
Religion» (Eugen Diederichs Verlag, Düsseldorf/Köln, 1952) mit.
dem Untertitel «Ein Entwurf von Grundlinien». In der Tat sind
darin Grundlinien eines inwendigen mythischen Seins gezogen.
Dieses Buch stellt eine Philosophie des antiken religiösen Gefühls
dar. Sein Grundgedanke ist wie ein Strahl aus Piatons Ideenwelt:
Kerényi erkennt die griechische Mythologie «als eine Kunst neben
und in der Poesie». Das Mythologische ist bei den Alten so sehr
Kunst geworden, daß es durch sich und für sich spricht, die Welt
erklärt und sie auf religiös künstlerische Weise durchsichtig machen
kann, wie in anderen Zeiten Gedichte und Symphonien sie
aufhellen. Es ist mithin gar nicht verwunderlich, daß aus der Antike
keine eigentlich «heiligen Schriften» überliefert sind. Die Kunst
ihrer Mythologie ist selber das große heilige Buch der Griechen.
Ihre Mythologeme sprechen für sich und sind nicht zur Welterklärung

erfunden, vielmehr ein Licht, welches die Zeiten in sich
entzündet haben. Dieses Licht ist die Antwort des Menschen auf das
Erschauern vor dem Göttlichen und drückt sich gleicherweise in
Kulten und Mythologemen aus, die in Wechselwirkung zueinander
stehen. Denn kultische Handlungen stellen Mythisches dar, wie
dieses wiederum das Kultische faßlich macht. Beidem freilich ist
der heutige Mensch derart entfremdet, daß er den Kult und seinen
mythisch-religiösen Gehalt fast nur noch als einen Brauch
empfindet.

Es ist hier nicht angängig, die Fülle dieser Arbeit auszuschütten,
und es kann auch nur gestreift werden, was zur römischen Religion
in ihr bemerkt worden ist. Wenn die griechische Religiosität laut
Kerényi «schauendes Wissen des festlichen Menschen» ist, so wirkt
die römische Religion im Verhältnis zur durchsonnten
Augenreligion des Griechentums blind und unsinnlich, auf nackte und
nüchterne Zeichen gegründet. Sie mutet nicht weit und räumlich
an, nicht so selig erfüllt von den Licht- und Formenwundern der

103



blauumspülten hellenischen Inselwelt, sondern geduldig sich
öffnend und lauschend auf die eherne Stimme des Fatums, den «Urtext

des Geschehens», wie Kerényi sagt.
Aber das letzte Kapitel ist vielleicht das merkwürdigste; es handelt

vom Tode und vom Nichtsein. Nach Kerényi knüpft die antike
Religion nicht primär an das «Anderssein» nach dem Tode an, und
die Sterblichkeit wird als eine Form des Nichtseins im Vergleich
mit dem Sein der Götter empfunden. Die Idee des Lebens bedingt
die Idee des Todes und umgekehrt. Aber alles das steht im Zwielicht

der Doppeldeutigkeit, und es ist durchaus möglich, daß sich
die Schrecken des Todes in Süßigkeit verwandeln und andererseits
unsere Geburt ins irdische Dasein hinein als eine Art Hinübersterben

in eben jene Form des Nichtseins ist, dessen schleierige
Existenz überhaupt ein dauerndes Hinsterben ist. Die antiken
Mysterien haben wohl kaum zu sagen vermocht, wie das Anderssein
nach dem großen Hinübergang geartet ist, weil diese Aussage ja
unmöglich ist. Aber sie haben es durch ihre Symbolik sicherlich
bis zu einem gewaltig erschauern machenden Erleben des Geheimnisses

zu bringen verstanden. Wenn nun Kerényi sagt: «Die Idee
des Todes ist für das schlummernde und sich immer mehr
verlierende Bewußtsein nicht nur Wasser für das ausgehende Feuer,
sondern zugleich wie Oel...» — so ist dieser Satz vielleicht ein
Widerglanz von den tröstlichen Gebilden, mit denen die Alten den
Schritt durch die dunkle Pforte begleitet haben. Der Tod selber ist
ja gewissermaßen nur ein mathematischer Punkt auf der unendlichen

Linie, welche das Sosein und das Anderssein erst zum
ganzen Leben zusammenfaßt. Offenbar empfanden die Alten jenes
Anderssein nach dem Tode als eine Rückkehr in die mütterliche
Sphäre, welche die Wurzeln des Seins enthält und die Allwelt
unaufhörlich neu gebiert.

Einen schließlichen Hinweis dürfen wir uns nicht versagen. Karl
Kerényi ist auf eine ganz einzige Art mit der Poesie verbunden,
nicht bloß, begreiflicherweise, mit der antiken, sondern ganz ebenso
stark mit der neuen Dichtung, zumal der deutschen. Wie ein feines
Geschmeide durchziehen die begeisterten Worte und Kadenzen der
Dichter seine Schriften und geben ihnen musischen Glanz. Die
Wirklichkeit der dichterischen Wortform offenbarte diesem Gelehrten

und andächtigen Chronisten des Olymps ihren den seligen
Göttern tief verwandten Ursprung aus dem silbernen Ei der Ur-
nacht, aus dem «der Sohn des wehenden Windes, ein Gott mit
goldenen Flügeln» hervortrat: Eros, der Liebesgott.

Et hoc meminisse iuvabit.

104


	Die wiedergewonnene Götterwelt

