Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Die wiedergewonnene Gotterwelt
Autor: Schott, Rolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758709

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758709
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE WIEDERGEWONNENE GOTTERWELT

Von Rolf Schott

Von Karl Kerényi geht eine Wirkung aus, die gewichtiger ist
als Unterhaltung und Wissen, als die Spiele wissenschaftlicher
Neugierde: er regt zu interesselos liebendem Erkennen, regt zum
Schaffen an, zum Formen und Verlebendigen der Begegnungen
mit dem tausendfiltigen, zumeist unbeachteten Du der Umwelt,
damit Mythos und Géttergegenwart daraus wiirden, ganz gegen
die Uebereinkunft, daf} es mit dem Mythos léingst zu Ende sei.

Das Wesentliche an den Biichern von Karl Kerényi ist nicht, daf
sie als Forschungsergebnisse einer Tag fiir Tag zu iliberholenden
Wissenschaft hervorkommen, sondern dal} sie voller Geheimnis
und Hintergriindigkeit sind und deswegen den Leser und Lauscher
vorwarts, vielmehr in die Tiefe dringen, um dort ergriffen das
delphische Geheimnis des eigenen Selbstes zu ahnen oder, etwa,
zu erschauen. Dank Kerényi ist der antike Mythos endgiiltig aus
der ehrwiirdigen gipsernen Schrulligkeit antiquierter Aventiire
herausgetreten und streng im Siidlicht strahlende Parusie des Gott-
lichen geworden solchen, die nicht willens sind, sich von unserer
entgotterten Zeit einschiichtern zu lassen. Gewill haben unsere
Dichter und mancher begeisterte Gelehrte schon lingst die Gotter-
wirklichkeit geahnt und geschaut. Aber wie wenige doch waren
bisher geneigt, diesen Gotterverkiindern zu lauschen, hielen sie
auch Goethe, Holderlin und Hofmannsthal, Bachofen, Nietzsche
und Walter Otto!

Jene Einschiichterung durch die Zeit aber ist nicht zum wenig-
sten dem analytischen Getriebe der spezialisierten Wissenschaften
zu verdanken. Um so bedeutsamer wird es dann, wenn von einem
zugleich gewissenhaften und begeisterten Altphilologen und Er-
grinder der antiken Religion solche Krifte der Anregung zur
Synthese, nicht Analyse, ausstromen. Seine lebendige und wieder-
belebende Wissenschaft bringt ihn zu mehr als bloen Hypothesen
und Theorien; sie tragt ihn zu gewissen, unberiihrt in der Seele
schlummernden archetypischen BewuBtseinslagen.

Die Auffassung oder, genauer genommen, das Begreifen der
Mythologie als einer seelischen Erbanlage und die Beriihrung mit
der so sehr befehdeten und doch so wichtig gewordenen Tiefen-
psychologie wurde den mythologischen Beobachtungen Kerényis
zweifellos ungemein forderlich. Es wiirde aber verfehlt sein, daraus

98



eine Horigkeit zu erschlief3en, auf Grund deren siamtliche Betrach-
tungsergebnisse antiker Mythologeme lediglich als Verdienst jener
neuen und wertvollen, aber auch schwere Gefahren bergenden
Disziplin anzumerken waren. Unabhingig, ja unbeirrbar und zu-
gleich in platonischem Geiste geht dieser Gelehrte seinen Weg. Es
ist ein Weg, den die reinen Bildwerke, die sprachlich zuchtvollen
Autoren des Altertums und, vor allem, die echten Dichter aller
Zeiten erleuchten.

Vor etwa Jahresfrist hat Kerényi in dem Buche «Die Mythologie
der Griechen» (Rhein-Verlag, Ziirich), das bereits auch in eng-
lischer, franzosischer und italienischer Ausgabe vorliegt, einen ver-
zichtenden Inbegriff seiner Mythenforschung gegeben; verzichtend
deshalb, weil hier nur berichtet, nicht aber gedeutet und kommen-
tiert wird. Symbole sind ja nicht dazu da, um zerredet und
interpretiert zu werden. Sie sprechen durch sich selbst. Es ist
nur an dem, daf} in fritheren Mythologiebiichern, die meistens als
Jugend- oder Schulbiicher angelegt waren, diese Gottergeschichten
mehr oder minder verfiarbt herauskamen. Damit soll nichts gegen
die vielen altehrwiirdigen Biicher von Ramler, Moritz, Schwab,
Schwenck und allen spiteren gesagt werden. Aber sie sind allesamt
zeitgebunden. Es fehlt ihnen sozusagen die archaische Medusen-
haftigkeit, das in sich Antipolare der hellenischen Gottergestalten.
Ist Kerényi nicht zeitgebunden? Insofern nicht, als er seine mytho-
logische Essenz den friithesten Dichtern und Autoren oder solchen
Alexandrinern und Lateinern abzwingt, die noch, im Gegensatz
zu Lukian oder Ovid, die archaische Wucht aushielten. Wir moch-
ten geradezu sagen, dal} diese neue, so hart und unmittelbar rhap-
sodierte Mythologie etwas ist, das die Griechen &ydsoc, gott-
begeistert, genannt haben. Sie ist dichterisch oder, deutlicher ge-
sagt, seherisch. Dabei von einer Schmucklosigkeit, die an die beste
heutige Architektur erinnert. Adjektive sind sparsam angewendet
und haben die grofle, unwiderstehliche Typenhaftigkeit der Homer
und Hesiod, den bestiirzenden, schattenlosen Glanz von geistigen
Gotterwaffen. Die vertrauten Namen werden einem plétzlich fern,
fast schrecklich, weil die durch sie ausgesagten Gestalten immer
und immer wieder das Obere und das Untere, das Lichte und das
Nachtliche, das Holde und das Strenge, das Bestrickende und das
Grauenvolle zu einer fast unerfiillbar scheinenden Einigung brin-
gen. Das sind wahrlich nicht mehr die Goétter, die wir auf dem
Gymnasium gelernt haben. Das sind Gestalten, an denen man
wéchst oder zerbricht. Es ist, als ob Kerényi eine irrtiimlich alt-
ehrwiirdig gewordene allegorische Kruste entfernt habe, so daf
das reine und symbolische Phinomen zutage trat.

99



Ein solches Buch ist geeignet, einen durch ein ganzes Leben zu
begleiten, wenn man einmal bemerkt hat, da3 es ein Meditations-
buch und, richtig erfallt, ein religioses Brevier sein kann, dessen
Abschnitte dem Meditierenden immer tiefer werdende Inhalte er-
schlieBen: die Alten, die mit ihren Mythen weit inniger verbunden
waren, als wir, wenigstens heute, mit den Geschichten des Alten
und Neuen Testaments, sind fromme und ungezierte Menschen
gewesen, wenn sie die Nahe des Gottes fithlten; und sie fiihlten sie
oft, weil sie im Grunde alle Dinge gottlich wuBlten. Ein Abglanz
echter antiker Religiositat liegt iiber Kerényis Buch und ist recht
gliicklich untermalt durch die als Anhang beigegebenen 66 Dar-
stellungen auf antiken GefdlBlen, deren Bildsprache die wortliche
Aussprache des Buches gleich machtig sekundiert. Auch diese
Bilder wirken zunichst fern und fast furchtbar, bis eine ganz neue
Vertrautheit, wie in den vorausgegangenen Gottergeschichten, die
heiligen Gestalten uns zufreundet und unsere Museumshypnose 16st.

Die innere Grolle des Buches darf nicht vergessen lassen, mit
welchem Fleill, mit welcher Hingabe das alles an Hand der ganz
urspriinglichen Quellen zusammengefiigt worden ist wie ein mich-
tiges und kompliziertes Mosaik, bis dal} eine «Griechische Mytho-
logie fiir Erwachsene» zustande kam, wie Kerényi in seiner Ein-
fihrung bemerkt. Was will das besagen? Unseres Erachtens nichts
weniger als eine unendlichfiltige Antwort auf die unendlichfiltigen
Fragen, die sich aus den Leiden und Taten, den Erfahrungen und
Resignationen unserer Seele ergeben: eine Psychologie des Men-
schen, wenn man will.

Mythologie ist Zwiesprach mit Gottern, die uns bildhafte Antwort
auf unser inneres Fragen geben durch ihr unsterbliches Darleben
der Urseinsgeheimnisse: Masken, die der Ewige tragt und wechselt.
In diesem Bewulitsein nehmen wir es begreifend hin, daf3 der lichte,
unnachsichtige Apollon allem, was er liebt, gefahrlich ist und daf}
es ihm in allem nach aullen hin gewendeten Lieben nicht gliicken
darf; daf3 Eos, die rosenfingrige Gottheit des jungen Tages, unstill-
bar in der Liebe ist; daf3 jener Schleier der «weillen Go6ttiny,Ino Leu-
kothea, welcher den Odysseus aus dem Groll der poseidonischen
Salzflut errettet hat, von den Mysten der samothrakischen Kabiren
wider die Gefahren des Meeres immer auf dem Leibe getragen
wurde. Wer vermdochte je die unerschopfliche Gleichnissprache und
Bilderwelt der hellenischen Mythologeme auszuschopfen? Der Be-
sitz dieses Buches macht uns sehnsiichtig nach einem kiinftigen
von Kerényi iiber die Heroen und einem dritten iiber die Mysterien.
Sie sind geplant, sie stehen in Aussicht.

Es ist erstaunlich genug, dafl Karl Kerényi kurz nach der geisti-

100



gen Anstrengung dieser hellenischen Mythologie imstande war, be-
reits zwei neue, in ihrer Art sehr fesselnde, wenn auch nicht so um-
fangliche und dichte Publikationen herauszubringen, deren Wert
und Reiz untereinander, aber auch von der Mythologie verschieden
sind, ndmlich einen bis zur Sprodigkeit kiihlen, aber ungemein
belehrenden Traktat iiber die Géttin Pallas Athene (Die Jungfrau
und Mutter der griechischen Religion, Heft XII der Neuen Folge
der Albae Vigiliae, Rhein-Verlag, Ziirich, 1952) und ein sehr sub-
jektives Stundenbuch und Diarium aus Griechenland (Stunden in
Griechenland, Rhein-Verlag, Ziirich, 1952).

Als sprode wurde die Abhandlung {iber Pallas Athene bezeichnet.
Das darf nicht als abschitziges Wort aufgefallt werden; denn dieses
Wort befindet sich in Uebereinstimmung mit dem Wesen der spro-
desten, der unzuginglichsten und dennoch manifestesten Gottheit
der alten Griechen, welcher der schonste sichtbare Tempel der
Erdenwelt erbaut worden ist. In ihr ist vielleicht die schwierigste
harmonikale Ausgleichung von Polarititen gegeben, die uns, be-
sonders nach der Fiihrung durch Kerényi, an allen grof3en Gottern
der Griechen so sehr auffallen muB.

Zwei Gegebenheiten vor allen anderen schliefen das Wesens-
geheimnis der Gottin ein, von der die Stadt der hellenischen Stidte
den Namen hat: die gleichsam geistige Empfangnis und die intelli-
gible Geburt aus dem Haupte des Vaters Zeus einerseits und die
Aigis mit dem furchtbaren Gorgonenhaupt andererseits, diese inte-
grierenden Bestandteile von Athenes Gewandung. Gewinder der
Gotter aber sind nicht Schalen und Haute, sondern Wesensaspekte.

Es muB hervorgehoben werden, daB dieses wie jedes andere
Buch von Kerényi nur sich solchen Menschen erschlielen kann, die
das in sich haben, was ich «inwendige Antike» genannt habe’.

Eine Gabe fiir Menschen mit inwendiger Antike, aber auch fiir
Philhellenen im spezifischen Sinne, schlieBlich fiir Bibliophile,
also fiir lauter Leute, die zu lieben vermdgen in allen Schwingungen
zwischen Verliebtheit und Opfer, ist das kleine, auch vom Verleger
(Rhein-Verlag, Ziirich, 1952) ungemein reizvoll prasentierte Buch
«Stunden in Griechenland» (Horai Hellenikai). Dieses Libell ent-
wickelt sich in einer zwanglosen Suitenform. Man konnte die einzel-
nen Stilicke und Aspekte etwa auch mit Edelstein-, Blumen- oder
Kriuternamen symbolisieren. Sie haben verschiedenen Ausfiih-
rungsgrad; alle Ueberginge zwischen stichwortartiger Aufzeich-
nung und Maxime, zwischen Skizze und Reisebrief, zwischen lite-
rarischer Tonmalerei und Memoiren sind bemerkbar. Hinzu kommt

1 Vgl. R. Schott: «Reise in Italien» (Erlebnis und Deutung inwendiger
Antike), 3. Aufl, Dresden, 1925; besonders S. 167, 171 f, und 179f.

101



die ausgezeichnete Illustrierung durch einen vergessenen Meister
und Gelehrten, den Baron von Stackelberg, einen Philhellenen aus
jener entziickenden Zeit des «Kleinen Hydrioteny, des romantisch
vertriumten Klassizismus, der Rottmann-Landschaften, der scho-
nen levanteblauen, grausamen Zeit, da Byron seinen Namen in
eine der schaumweilen, windverschliffenen Sdulen auf dem Kap
Sunion einmeillelte. Diese feinen, in liebevollster Kleinarbeit durch-
gefiihrten Trachtenbilder, diese groBgesehenen Steinzeichnungen
griechischer Landschaften sind ein gliicklicher Fund Kerényis. Es
kdme nun darauf an, den verehrungswiirdigen Herrn von Stackel-
berg nicht wieder zu vergessen.

Das Buch setzt ein mit einem Aufsatz «Neugriechen», den die
Leser dieser Zeitschrift bereits kennen; er wurde in ihr anlédBlich
des 75. Geburtstages von Hermann Hesse verodffentlicht und mutet
wie ein Skizzenbiichlein nach natiirlich geratenen menschlichen
Modellen an, die bei uns im komfortablen und sorgsam kanalisierten
Europa nur noch im Literaturmuseum zu figurieren scheinen. Und
nun kommt Kerényi, noch ganz selbst, noch nicht sich nach aullen
hin entwirkend, sondern gewissermalBlen nur in Wortknospen und
Interjektionen aufkeimend: «violettes Meery — «Siile von Sein
und Nichtseiny — «die Kreidefarben von Megaras — «Die Propy-
lden aber immer ein Festy — «Sie mit verklartem Lacheln: De-
metery. Man kann diese Aufzeichnungen aus dem Mairz 1952 von
einer der kiirzesten Reisen Kerényis im gleichen Buche abwigen
gegen Notizen und Briefstellen von 1929 (Griechenland) und 1935
(Lesbos), so daB3 drei Lebensphasen hervortreten. Was uns dabei
{iberrascht hat, ist die Beobachtung, daB3 die gedringten, auf ein
Letztes, sibyllisch Notwendiges zusammengeprefiten, fast wie eine
Zen-Malerei anmutenden Bemerkungen von 1952 jiinger, frischer,
enthusiastischer wirken als die vor 17 und 23 Jahren gemachten,
offenbar gerade weil nun die Wissens- und Weisheitsspuren des
ausgereiften Alters den Sinn und den Halt geben.

Es wird aber gut sein, nicht nur bei diesen letzten Veroffent-
lichungen zu verweilen, sondern wenigstens eine Erinnerung an
friithere Biicher Kerényis wachzurufen, die bei aller pflichtgem#f3en
und rithmenswerten Wissenschaftlichkeit doch stets des Gottes voll
waren und sind. Und das ist ihr Preis und ihr Bleibendes, wage ich
zu sagen. Kerényis Werke sind Variationen iiber gottliche Epi-
phanie. Das war es, was mich gewonnen und geradezu beriickt hat,
als mir vor vielen Jahren ein Freund Kerényis Studie iiber «Das
gottliche Madchens (1941, Amsterdam) schickte. Da war mit dem
ersten Wort plotzlich die Anadyomene gegenwirtig: Protogonos
Kore. Spater kamen die anderen Gottergestalten, grol¥figurig, ein-

102



gefangen in sein zunidchst fremdartig und schlieBlich so vertraut
und {iberraschend sprachbildnerisch anmutendes Wort, kamen
Apoll und Hermes, Asklepios und Prometheus, die Sonnentdchter,
viele, viele kamen, wie aus Erz und Licht gebildet. Der ganze
Olymp, schon in ein unfaflliches Dammerungsland zuriickgesunken,
trat wieder hervor, michtig strahlend und ténend, erschreckend,
begliickend, neuartig und wie nie gekannt, gleich jenen Pforten am
Florentiner Baptisterium, die jiingst zu ihrer urspriinglichen gol-
denen Pracht wiedererstanden sind, nachdem man zuvor die Staub-
kruste der Jahrhunderte irrtiimlich fiir Edelpatina genommen hatte.

Einen Inbegriff von alledem enthilt das vor kaum Jahresfrist neu
aufgelegte Werk von Kerényi in verbesserter Ausgabe «Die antike
Religion» (Eugen Diederichs Verlag, Diisseldorf/Ko6ln, 1952) mit
dem Untertitel «Ein Entwurf von Grundlinien». In der Tat sind
darin Grundlinien eines inwendigen mythischen Seins gezogen.
Dieses Buch stellt eine Philosophie des antiken religiosen Gefiihls
dar. Sein Grundgedanke ist wie ein Strahl aus Platons Ideenwelt:
Kerényi erkennt die griechische Mythologie «als eine Kunst neben
und in der Poesie». Das Mythologische ist bei den Alten so sehr
Kunst geworden, daB3 es durch sich und fiir sich spricht, die Welt
erklidrt und sie auf religios kiinstlerische Weise durchsichtig machen
kann, wie in anderen Zeiten Gedichte und Symphonien sie auf-
hellen. Es ist mithin gar nicht verwunderlich, daf3 aus der Antike
keine eigentlich «heiligen Schrifteny iiberliefert sind. Die Kunst
ihrer Mythologie ist selber das grofle heilige Buch der Griechen.
Ihre Mythologeme sprechen fiir sich und sind nicht zur Welterkla-
rung erfunden, vielmehr ein Licht, welches die Zeiten in sich ent-
zlindet haben. Dieses Licht ist die Antwort des Menschen auf das
Erschauern vor dem Gottlichen und driickt sich gleicherweise in
Kulten und Mythologemen aus, die in Wechselwirkung zueinander
stehen. Denn kultische Handlungen stellen Mythisches dar, wie
dieses wiederum das Kultische faBlich macht. Beidem freilich ist
der heutige Mensch derart entfremdet, dafl er den Kult und seinen
mythisch-religiésen Gehalt fast nur noch als einen Brauch emp-
findet.

Es ist hier nicht angingig, die Fiille dieser Arbeit auszuschiitten,
und es kann auch nur gestreift werden, was zur rémischen Religion
in ihr bemerkt worden ist. Wenn die griechische Religiositit laut
Kerényi «schauendes Wissen des festlichen Menschen» ist, so wirkt
die romische Religion im Verhiltnis zur durchsonnten Augen-
religion des Griechentums blind und unsinnlich, auf nackte und
niichterne Zeichen gegriindet. Sie mutet nicht weit und rdumlich
an, nicht so selig erfiillt von den Licht- und Formenwundern der

103



blauumspiilten hellenischen Inselwelt, sondern geduldig sich off-
nend und lauschend auf die eherne Stimme des Fatums, den «Ur-
text des Geschehensy, wie Kerényi sagt.

Aber das letzte Kapitel ist vielleicht das merkwiirdigste; es han-
delt vom Tode und vom Nichtsein. Nach Kerényi kniipft die antike
Religion nicht primédr an das «Anderssein» nach dem Tode an, und
die Sterblichkeit wird als eine Form des Nichtseins im Vergleich
mit dem Sein der Goétter empfunden. Die Idee des Lebens bedingt
die Idee des Todes und umgekehrt. Aber alles das steht im Zwie-
licht der Doppeldeutigkeit, und es ist durchaus moglich, daf3 sich
die Schrecken des Todes in Siilligkeit verwandeln und andererseits
unsere Geburt ins irdische Dasein hinein als eine Art Hiniiber-
sterben in eben jene Form des Nichtseins ist, dessen schleierige
Existenz tiberhaupt ein dauerndes Hinsterben ist. Die antiken My-
sterien haben wohl kaum zu sagen vermocht, wie das Anderssein
nach dem groBBen Hiniibergang geartet ist, weil diese Aussage ja
unmoglich ist. Aber sie haben es durch ihre Symbolik sicherlich
bis zu einem gewaltig erschauern machenden Erleben des Geheim-
nisses zu bringen verstanden. Wenn nun Kerényi sagt: «Die Idee
des Todes ist fiir das schlummernde und sich immer mehr ver-
lierende BewuBtsein nicht nur Wasser fiir das ausgehende Feuer,
sondern zugleich wie Oel...» — so ist dieser Satz vielleicht ein
Widerglanz von den trostlichen Gebilden, mit denen die Alten den
Schritt durch die dunkle Pforte begleitet haben. Der Tod selber ist
ja gewissermallen nur ein mathematischer Punkt auf der unend-
lichen Linie, welche das Sosein und das Anderssein erst zum
ganzen Leben zusammenfafBBt. Offenbar empfanden die Alten jenes
Anderssein nach dem Tode als eine Riickkehr in die miitterliche
Sphire, welche die Wurzeln des Seins enthilt und die Allwelt un-
aufhorlich neu gebiert.

Einen schlieBBlichen Hinweis diirfen wir uns nicht versagen. Karl
Kerényi ist auf eine ganz einzige Art mit der Poesie verbunden,
nicht blof, begreiflicherweise, mit der antiken, sondern ganz ebenso
stark mit der neuen Dichtung, zumal der deutschen. Wie ein feines
Geschmeide durchziehen die begeisterten Worte und Kadenzen der
Dichter seine Schriften und geben ihnen musischen Glanz. Die
Wirklichkeit der dichterischen Wortform offenbarte diesem Gelehr-
ten und andachtigen Chronisten des Olymps ihren den seligen
Gottern tief verwandten Ursprung aus dem silbernen Ei der Ur-
nacht, aus dem «der Sohn des wehenden Windes, ein Gott mit gol-
denen Fliigeln» hervortrat: Eros, der Liebesgott.

Et hoc meminisse iuvabit.

104



	Die wiedergewonnene Götterwelt

