Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Literaturmetaphysik im feuilletonistischen Zeitalter
Autor: Carlsson, Anni

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-758707

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-758707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LITERATURMETAPHYSIK
IM FEUILLETONISTISCHEN ZEITALTER

Von Anni Carlsson

Hermann Hesse hat unsere Zeit als das feuilletonistische Zeit-
alter gekennzeichnet. Eine Erfindung dieses feuilletonistischen
Zeitalters ist die «Literaturmetaphysik». Schon der Name deutet
auf ein Monstrum. Denn er verbindet zwei so verschiedene gei-
stige Bereiche wie die Literatur und die Metaphysik zu einem in
sich widerspruchsvollen Begriff. Kunst plus Wissenschaft, das er-
gibe eine wissenschaftliche Kunst und eine kiinstlerische Wissen-
schaft alias die Quadratur des Zirkels oder den Stein der Weisen,
eine scheinbare Synthese, aber gerade deshalb ein so verfiihre-
risches Instrument fiir die Hexenkiichen der modernen Synthe-
tiker.

Aufgabe der Literatur ist es, ihrem Stoff geprigte Form zu
geben, ihn der Einbildungskraft darzustellen. Sie soll bilden, nicht
reden. Die Metaphysik aber ist seit Aristoteles ein Zweig der
Philosophie. Sie fordert von jeher ein geschultes Denken, das in
systematischem Vorgehen metaphysische Probleme und Problem-
komplexe fassen und behandeln kann.

Was heute in Bliite steht, ist eine sich «metaphy51sch» gebar-
dende Literatur, welche in bildlichen Ausdriicken philosophische
Orakel verkiindet, die fiir die Einbildungskraft tot sind und vor
der Urteilskraft nicht standhalten, weil sie «uns durch Gefiihle,
das ist blof3 das Subjektive, was gar keinen Begriff von dem Gegen-
stande gibt, tduschen wollen, um uns mit dem Wahn einer Kennt-
nis des Objektiven hinzuhalten, was aufs Ueberschwengliche an-
gelegt ist» (Kant). Auf diese Zwitterprodukte st6f3t nun ihrerseits
mit Geierappetit eine «Literaturmetaphysik» nieder, der allein
der Rede dunkler Sinn genug zu munkeln gibt.

Denn eine Literatur, welche die Geheimnisse des Lebens und
der Welt auf ihre Weise zum durchsichtigen Kern der Gestaltung
macht, ruft nicht eine Metaphysik auf den Plan, daf} sie denkend
an die kiinstlerische Formgebung herantrete und damit gerade die
formende Leistung selbst auller acht lasse. Dichtung und Literatur
fordern vielmehr als einzig angemessen ein Textverstdndnis, das

74



seine Malstabe nicht von auBlen mitbringt, sondern jede Sprach-
gestalt als einen poetischen Organismus mit eigenen Gesetzen er-
forscht. Eine solche Betrachtungsweise 143t den subjektiven Cha-
rakter literarischer Formung nicht nur unangetastet — sie model-
liert ihn geradezu als stilbildende Kraft heraus.

Das meistgebrauchte, um nicht zu sagen: das meistmiBBbrauchte
Wort im Munde heutiger Literaturmetaphysiker ist «das Sein» in
allen nur erdenklichen feuilletonistischen Kombinationen. Die
Seinsthematik wurde in der Philosophie von so gegensitzlichen
Denkern wie Nicolai Hartmann und Martin Heidegger behandelt.
Beide argumentieren «ontologisch», aber beide meinen mit dem
Terminus Ontologie etwas Grundverschiedenes. In der Literatur
ist Rilke ihr moderner Orpheus geworden; wie eine Sturzflut drang
sie aus diesen drei Haupt- und vielen Seitenkanilen in die Lyrik, in
die Epik, in das Feuilleton und die Kritik ein. Heute gibt es kaum
ein Erzeugnis dieser Gattungen, in dem wir ihr nicht begegnen ...

Da gibt es Artikel iiber «Die SiiBe des Seins», ein Rezensent
preist einen Band Gedichte als «Hymnische Seinsbejahung», ein
anderer empfiehlt einen Band Prosastiicke als «Gleichnisse des
Seins», ein dritter bescheinigt einem Lyriker, «die Seinsweite des
natiirlichen Wortklangs im Gedicht zu verwirklichen». Ein Dich-
ter so mancher schoner Verse nennt sich «Dichter des unbehausten
Seins»; ein Biograph nennt den Autor, von dem er berichtet,
«Seismograph des Seins» (Seismographen sind Instrumente, die
Erdbeben und -erschiitterungen, also Vorginge anzeigen). Die
Veranstalter einer modernen lyrischen Anthologie verlangen von
den eingesandten Gedichten echte «Seinsberiihrung». Vom Dichter
schlechthin heiflt es nunmehr, dal er «in einem ontologischen
Sinne das Sein vermehrt, wihrend der Schriftsteller in einem ten-
denzgeladenen Sinne das Wesen dieses Seins zu erhellen sucht»,
ferner «daB3 das Kunstwerk eine urspriingliche Intention auf das
Sein hat», dal} «die Literatur ein Medium der Seinserfahrung be-
deutet» usw.

Das alles ist um so erstaunlicher, als das Sein der gleichzeitig
umfassendste und inhaltlich drmste Begriff ist, den die Philosophie
kennt; erfiillt wird er erst durch die konkreten Besonderungen,
in denen das Sein gegeben und an denen es aufweisbar ist. Ge-
rade kritisch und literarisch muf3 das Operieren mit einem so ab-
strakten Begriff meist unfruchtbar bleiben, es sei denn, ein kon-
kreter Zusammenhang fiille seine Bedeutung auf. Anderseits legt
der allgemeinste Begriff die Versuchung nahe, sich seiner in jeg-
lichem Zusammenhange zu bedienen und hinter seiner Unbe-
stimmtheit zu verschanzen. Auch werden Begriffe wie Sein, Seien-

75



des, Dasein, die ganz Verschiedenes bedeuten, ohne Kenntnis ihrer
philosophischen Distinktion ausgetauscht.

Im dritten Sonett an Orpheus steht die beriithmte Strophe, welche
gleichsam die Stiftungsurkunde aller kiinftigen Literaturmeta-
physik darstellt:

Gesang, wie du ihn lehrst, ist nicht Begehr,
nicht Werbung um ein endlich noch Erreichtes;
Gesang ist Dasein. Fiir den Gott ein Leichtes.

Wann aber sind wir? Und wann wendet er
an unser Sein die Erde und die Sterne?

Was Rilke hier gibt, ist die ekstatische Deutung des dichterischen
Phanomens — als Dichtung und durch einen Dichter. Aber Rilke
singt nicht mehr, «wie der Vogel singt, der in den Zweigen wohnet».
Er verkiindet das Orakel: Gesang ist Dasein und belastet so den
reinen Wohllaut des Gesanges mit einer metaphysischen Deutung,
mit Gewichten, die der Poet wieder «leicht»> macht, wenn er dieses
«Dasein» als «Ein Hauch um nichts, Ein Wehn im Gott, Ein Wind>»,
begreift. Immerhin 148t sich die Formel «Gesang ist Dasein»
isoliert betrachten und scheint dann wie jedes Orakel zu weiteren
Deutungen zu verfithren, mit denen sich der Interpret am Text
nach Rilkes eigenen Worten «produktiv versucht». Dal3 die poe-
tische Substanz sich hier so anfillig fiir «Literaturmetaphysik» er-
weist, spricht in gewisser Weise gegen die rein dichterischen
Qualitaten von Rilkes Gesang. Denn wie jedes Kunstwerk ruht das
Gedicht in sich und ist sich selbst genug — es bedarf nicht der
wesenhaften Gleichsetzung mit etwas anderem, das nicht Gesang
ist und somit das Schwergewicht der Aussage iiber den Gesang
hinaus verlagert. In Rilkes Spuren hat sich diese Verlagerung ver-
hiangnisvoll ausgewirkt, denn fortan ist jeder Sanger eine Pythia
des Seins, und in Literatur und Kritik sprechen die Eingeweihten
so, als ware Literatur nicht «blof3» Literatur, sondern gleichzeitig
mehr als diese: Metaphysik.

Wie sehr Rilke iibrigens wirklich das Gelobte Liand der Literatur-
metaphysik sein kann, zeigt zum Beispiel im Zweiten Teil der
Sonette an Orpheus der Anfang des ersten Sonettes:

Atmen, du unsichtbares Gedicht!
Immerfort um das eigne

' Sein rein eingetauschter Weltraum. Gegengewicht,
in dem ich mich rhythmisch ereigne.

Ein Gedicht kann unhorbar oder unsagbar sein; aber das Merk-
mal «unsichtbar» kennzeichnet nicht das Wesen des Gedichtes.
Weder ist die ausgeatmete Luft «eigenes Sein» noch die eingeat-

76



mete Luft «eingetauschter Weltraum», die Luft fiillt ja gerade den
Raum. Rilke symbolisiert hier ungenau, er macht aus der Atmung
einen pseudometaphysischen Vorgang — das aber ist der Fluch
derartiger Analogien, dal} sie fortzeugend immer neue Deutungen
gebaren miissen.

Wie der Korperbau seine Anatomie hat, so gibt es auch eine
geistige Anatomie des richtigen Denkens, deren objektive Folge-
richtigkeit tiefer und umfassender ist als die Logik. Der Dichter
ist an sie ebenso wenig gebunden wie der Maler an die anatomische
Richtigkeit der Korper, solange sein Dichten sich nicht in Bereiche
des Denkens vorwagt. Dichter und Maler gestalten subjektiv mit
bestimmter geistiger Akzentuierung. Sie suchen die Welt nicht
«richtig» abzubilden, sondern ihre Vision der Welt auf bestimmte
vorherrschende Erlebnisziige hin zu stilisieren. Und gelungen ist
die kiinstlerische Stilisierung nur, wenn sie wirklich Zug um Zug
die Vision sichtbar macht. Wird aber die Aussage des Dichters
oder des Literaten zugleich gedanklich, so mul} sie mehr sein als
subjektiv geprigte Form, mehr als «Stil» — sie mul} folgerichtig
gedacht, muB3 objektiv giiltig sein. Als ein Beispiel dafiir, wie
unterschiedlich das gleiche Phinomen subjektiv fiir den Dichter
und objektiv fiir den Denker aussieht, sei ein Wort des Dichters
Wilhelm Lehmann zitiert. Er sagt in seiner Betrachtung «Zeugnis
der Vergeblichkeit»: «Die empfundene Welt erfihrt sich gerecht-
fertigt, indem sie in der Dichtung zu sich gelangt. Sie Jkommt zu
Worte‘». In dieser Vorstellung deutet der Dichter den Sinn seiner
Arbeit. Und das Wissen um solchen Sinn ermutigt ihn, fortzuschrei-
ten. Anderseits: fiir den Mond ist es zweifellos gleichgiiltig, ob ein
Dichter von ihm singt: «Fiillest wieder Busch und Tal...», fiir
den Panther im Raubtierkifig dandert sich nichts, wenn ein Dichter
ihn beschwort: «Sein Blick ist vom Voriibergehn der Stibe so miid
geworden, dafl3 ihn nichts mehr hilt...» Die Menschen aber, die
doch als geistige Wesen sich am ehesten gliicklich schitzen miiBten,
durch das Medium eines Dichters in seiner Dichtung zu Worte zu
kommen, machen ihm womdglich den ProzeB und empfinden sich
als bloBgestellt. Als objektiv giiltig bewihrt sich der Lehmannsche
Satz erst, wenn man das Schwergewicht auf die empfundene Welt
legt. Die empfundene Welt ist nicht die AuBenwelt. Sie ist des
Dichters innerer Besitz an Erlebnissen, Bildern, Erfahrungen. Das
Geschenk des Lebens erwidert er mit der Gegengabe der Sprach-
gestalt, 148t es in ihr «zu Worte kommen». So ist es im Grunde er
selbst, der das Geschenk der Welt an ihn schenkend rechtfertigt
und in dieser Rechtfertigung Sinngebung erfihrt. Es geht dem
Dichter und seiner schenkenden Tugend nach einem Wort

7



Nietzsches: «Wer vom Pobel ist, der will umsonst leben. Wir ande-
ren aber, denen das Leben sich gab, wir sinnen immer wieder dar-
tiber nach, was wir am besten dagegen geben.»

Wie ein Denker auf diese Probleme blickt, moge ein Satz aus
Nicolai Hartmanns «Aesthetik» zeigen: «Die Natur im asthetischen
Sinne — und das heif3t in dem héheren Sinne des Schonen — ent-
steht erst durch den Menschen, ,fiir ihn‘, vermdge seiner gegen-
standlichen Lust an ihr. Deswegen ist es so verkehrt, ihr selbst als
einem Seinsgebiete alles das zuzuschreiben, was erst durch den
Menschen als ihr  Fiir-ihn-Sein‘ in sie hineinkommt: BewuBtsein,
Stimmung, Gefiihlston, Beseeltheit. Gerade das ganz Andere ihres
Wesens ist die Grundbedingung.»

Wenn Wilhelm Lehmann fiir den Dichter feststellt: «Die Schwie-
rigkeit, richtig zu empfinden, deckt sich mit der Schwierigkeit,
richtig zu sprechen», so steht der Denker in seinem Bereich vor
dem gleichen Problem: bei ihm deckt sich die Schwierigkeit, richtig
zu denken, mit der Schwierigkeit, richtig zu definieren. Die Fihig-
keit, richtig zu sprechen und richtig zu definieren, kommt immer
mehr abhanden. Wenn zum Beispiel Surrealisten und Abstrakte
die Formel lancieren, «daf} das, was nicht ist, dennoch ebenso inten-
siv ist wie das, was ist», so kleiden sie blof} ihre subjektive Emp-
findung in ein objektives Urteil. So ist die Definition falsch. Denn
das Nicht-Seiende «ist» nicht ebenso intensiv wie das Seiende, es
hat als Nicht-Seiendes keinerlei eigene Intensitat. Intensiv ist viel-
mehr die Einbildungskraft der Surrealisten und Abstrakten, die
da «sind» und mit begriindeter Auswahl sich Vorstellungen ma-
chen von dem, was nicht ist. Zutreffend ist ihre Formel daher nur,
wenn sie in der Weise abgeiandert wird, daf3 «die Vorstellung von
dem, was nicht ist, ebenso intensiv sein kann wie das, was ist».
Trotzdem enthalt sie noch einen Fehler. Denn auch das, was ist,
kann seinerseits nicht intensiv sein. Intensitdt ist immer ein Span-
nungsrad des Empfindens und Erlebens, also ein subjektives Mo-
ment. Genau mul} also definiert werden, da3 «die Vorstellung von
dem, was nicht ist, ebenso intensiv sein kann wie die Empfindung
von dem, was ist». Mit solcher Reduzierung aber ist dem Glaubens-
bekenntnis der Surrealisten die innere Paradoxie genommen. Es
verbleibt subjektiv, sagt nichts mehr aus iiber Sein und Nicht-
Sein, und so folgt aus ihm auch nicht mehr, wie das surrealistische
Feuilleton verkiindete, «eine der tiefsten Umwailzungen unserer
gesamten Vorstellungsweise seit der Renaissance». Wollte man die
Superlative, zu denen heute die Kulturdiagnosen sich versteigen,
ebenso unter die Lupe nehmen, wiirden sich die meisten dhnlich
reduzieren lassen wie jener Hund, den der Knabe bei Gellert von

78



der GroBe eines Ochsen und eines Kalbes Schritt fiir Schritt zu
seinen normalen Proportionen herabminderte.

Die Romantik suchte poetisch zu philosophieren. Ihre Philosophie
stand damit im Uebergang zur Dichtung, und wenn man sie als
solche nahm, tat das der geistigen Schopfung keinen Abbruch. Wo
heute die Lyrik bewulBlt Metaphysik treibt, da wird philosophisch
poetisiert; aber das Kokettieren mit dem Dasein ist dem Gesang
durchaus abtraglich, es schwicht und zersetzt die intuitive Klang-
gestalt, die dem Dichter entspringen mufl wie Athene dem Haupte
des Zeus. Ein Gedicht, dessen Funke nicht {iberspringt auf die
Einbildungskraft des Lesers, gleicht dem Erdenklof3 ohne leben-
digen Odem. Folgende Verse haben ihre abstrakte Symbolsprache,
die dem Leser keine Vorstellung abnétigt, mit vielen Versen unse-
rer Zeit gemeinsam:

Die langlichen Friichte der Jasminstaude an die Brust gedriickt,
Mit alchimistischen Muscheln behidngt wie mit Geisterspielzeug
Und den Zucker der Jahreszeiten auf der Llppe —

Anima candida:

Du bist gerade vor Himmel und Wind,
Fiangst unschuldige Fische an der Mauer,
Den Schatten deiner Sicherheit im Arm.

MaBgebend ist hier nicht, ob der Dichter angeben und begriinden
kann, was er «gemeint> habe; maBgebend ist allein, ob sein Wort-
spiel fiir den Leser Gestalt wird —: eine Vision, eine Melodie, die
ihn bewegt.

Der Ehrgeiz der heutigen Lyrik, Metaphysik zu treiben, statt
die wirklichen einzelnen menschlichen Erlebnisse zu fassen und
sie durchsichtig zu machen fiir ihren Ideengehalt, fithrt zu einer
verworrenen Symbolik, die nicht mehr gedeckt ist. Da heif3t es:

Zeit ist nicht Bliihen, auch nicht der Fall des Laubes
Zeit ist Sandkorn und Wind:
Zeit ist stiirzender Raum.

Oder am Meeresufer:

Kiistenentlang, spielerisch,
zwischen den Zehen Sand —
‘Kostliches Nichtsatom
streichelt die Rosenhaut.

Oder zur Kennzeichnung des Vorfriihlings:

Das Sein will zuriick
Ins wilde, das schdaumende Wasser seiner Gestalt.

79



Ueber solche poetische Verballhornung von Metaphysik fort —
ein Jonglieren mit Begriffen, wie Zeit, Raum, Atom, Sein, um ja nur
auch im Gedicht «aktuell» zu bleiben — blickt der Epigone zuriick
zu jenen Gipfeln der Verskunst, die das wesenhaft Menschliche
unergriindlich einfach verdichten. Wie natiirlich bildet die echte
Meisterschaft — wie melodisch bewegt sie die Bilder der Seele —,
wie schmerzt ihre Klarheit in einer Zeit, da viele im Triiben fischen:

Laf} mich nicht so der Nacht, dem Schmerze,
du Allerliebstes, du mein Mondgesicht!
O du mein Phosphor, meine Kerze,
du meine Sonne, du mein Licht!
(Goethe)

Empfangen und genihret

vom Weibe wunderbar,

kommt er und sieht und horet
und nimmt des Trugs nicht wahr;
geliistet und begehret

und bringt sein Trénlein dar.
(M. Claudius)

Friih, wann die Hdahne kridhn,
eh die Sternlein verschwinden,
mul} ich am Herde stehn,

mul} Feuer zilinden.
(Morike)

Wenn Karl Jaspers feststellt: «Es ist die hohe Freiheit des Den-
kens, mit wenigen alten Worten durch Satzfiigung und Bewegung
das Neue urspriinglich zum Ausdruck bringen zu konnen», so wur-
zelt das Geheimnis der Dichtung in der gleichen hohen Freiheit.
Nicht das Heranziehen bedeutender Bilder und Begriffe weist die
Dichtung als solche aus, sondern Satzverkniipfung, Bewegung,
Rhythmus, Stil — die eigentiimliche Figuration. Der SchluBstrich,
den die Lyriker und Kritiker unserer Epoche heute unter die Vers-
kunst eines Jahrtausends ziehen zu konnen glauben mit der Be-
griindung, dal} der Poet nunmehr die veraltete Zwangsjacke des
Reimes abgeworfen habe, um in freien vers- und reimlosen Rhyth-
men unerforschte Wege zu beschreiten, lduft praktisch auf ein
Armutszeugnis hinaus. Denn mit Vers, Reim, Strophe, ihrer Melo-
dik und ihren subtilen Bewegungsgesetzen erhilt das Gedicht nun
einmal eine Dimension mehr, ein Plus an gepriagter Form, an Klang,
an Kunst. Keine Umwertung von seiten derer, die diese Kunst nicht
mehr beherrschen, kann an der Tatsache etwas dndern.

Das Eindringen der Literaturmetaphysik in die Kritik 1a83t sich
an den verschiedensten Symptomen ablesen. So wird iiberall dort
die Kluft zwischen Dichtung und Deutung uniiberbriickbar, wo

80



erstere der Seele Sprache spricht und letztere die Wortkristalle
mit abstrakten Begriffen betastet. Der Kritiker sollte kein grauer
Theoretiker, sondern nach dem Wort des Novalis «der erweiterte
Autor» sein, ein wahlverwandter Geist mit divinatorischem Blick.
Die heutigen Literaturbesprechungen zitieren Termini wie trans-
zendent und immanent, von Gedichten heif3t es, sie seien «Arbeit
am Phanotyp der Epoche», Natur als Gegenstand der Lyrik 1433t den
Rezensenten von «tellurischem oder astralem Ereignis» sprechen,
der Literaturwissenschaftler handelt von «allomatischer Losung
der Motivprobleme» und, um das Wesen der Dichtung zu ergriin-
den, von «semantischen Faktoren», von «analytischer, kompara-
tiver, experimenteller Objektivierung». All das ist, um Thomas
Mann zu zitieren, «Moschus und Rosenwasser», ein intellektuelles
Paradieren auf Kosten der Sache. Ihm gesellen sich mit Vorliebe
eine zur Manier entartete etymologische Wiinschelrutengangerei,
welche das Einfache bedeutend sagt, statt selbst mit bedeutenden
Leistungen aufzuwarten. So die Mode, Wortverbindungen durch
Gedankenstrich pathetisch zu trennen, auf Schritt und Tritt Fest-
Stellung, Augen-Blick, .Tief-Sinn, Merk-Wiirdigkeit usw. zu mar-
kieren, was den Bedeutungsgehalt nur in besonderen, sparsam
gesidten Zusammenhingen wirklich bereichert. Aehnlich wirkt das
Gefallen an tautologischen oder doch immer mit den gleichen Wor-
ten operierenden Formulierungen. Definitionen wie «das Wesent-
liche des Wesens» oder «Erorterung ist die Bestimmung der Ort-
schaft des Ortes» oder «das Wesen der Sprache als Grund der Un-
moglichkeit, das Wesen der Sprache zur Sprache zu bringen»,
wecken im Leser das Verlangen nach Bestimmungen, die klar,
knapp, synthetisch verkniipfen, einen Begriff durch neue Merkmale
kennzeichnen.

Der neutrale Beobachter kann heute auch den Aufstieg gewisser
Modeworte verfolgen. Aus der Skisprache hat die «Kehre» in Hei-
deggers Terminologie Einlal gefunden. Seither taucht sie hier und
da und dort auf: Philosophiebeflissene und Feuilletonisten, die
zeigen wollen, daB sie sich auf der Hohe der Zeit befinden, sprechen
mit bedeutsamem Wink von der «groflen Kehre», von der «meta-
physischen Kehre» ... Ein weiteres Beispiel: H. E. Holthusen be-
titelt seinen Essayband: «Der unbehauste Mensch» (was bei dem
heutigen Baueifer auch fragwiirdig anmutet). Seither macht dieses
Wort Karriere, der Mensch wird nunmehr als der «total Unbe-
hauste» bezeichnet, und von da ist es nur ein Schritt zum «unbe-
hausten Sein», was schon ganz unvorstellbar ist. DaB auch dieses
nicht eben schone Wort eine sinnlich-magische Wirkung entfalten
kann, wenn nur ein wirklicher Dichter es an die richtige Stelle

81



setzt, mogen einige Zeilen aus einem Gedicht von Georg Britting

beweisen:
Die Vogel flattern durchs nasse Gestriipp,
Sie haben die Brut und die Nester verloren,
Aber die weillen, die unbehausten
Fische blitzen wie Silber im Strom

Im Grunde ist das meiste der heute anschwellenden «Literatur-
metaphysik» nur Denkpoetik einer ebenso verschwommenen wie
selbstgefdlligen Introversion, der Rilke und der Existentialismus
die Wege geebnet haben. Nach innen geht ihr Weg, zu gedanklich
verworren, um geheimnisvoll zu sein. Blasiert wendet man sich von
der «abgedroschenen AuBlenwelt» «zur gegenstiandlichen Phantasie
der Traumerfahrung». Diese Abkehrung ist ein pathologisches Ar-
mutszeugnis. Der Mensch, der am Reichtum des Lebens und der
Welt nicht selber reich wird, der iiber ihren Offenbarungen sich
nicht zu vergessen vermag, mul} leer ausgehen.

Ob Rosen, ob Schnee, ob Meere,
was alles erbliihte, verblich,

es gibt nur zwei Dinge: die Leere
und das gezeichnete Ich

verkiindet Gottfried Benn. Dem gegeniiber schien selbst Rilke un-
endlich weltverbundener:

Ohne unsern wahren Platz zu kennen,

handeln wir aus wirklichem Bezug.

Die Antennen fiihlen die Antennen,
und die leere Ferne trug...

Die geistige Situation des Existentialismus, dessen das «mensch-
liche Sein» durchpfliigende Anhinger die Goldkorner ihrer Orakel
ans Licht fordern (wobei die «<Mystagogen», wie schon Kant scharf-
sinnig bemerkte, «nicht blof fiir sich schwirmen, sondern zugleich
Klubbisten sind»), gleicht in manchem der Situation der philo-
sophierenden Romantik vor hundertfiinfzig Jahren. Damals regi-
strierte Kant, der Anwalt einer wissenschaftlich und rational aus-
gerichteten Philosophie einen «neuerdings erhobenen vornehmen
Ton in der Philosophie», das heif}t, «dal Ausschmiickung mit dem
Titel der Philosophie eine Sache der Mode geworden, und der Philo-
soph der Vision (wenn man einen solchen einrdumt) wegen der
Gemaichlichkeit, die Spitze der Einsicht durch einen kiithnen
Schwung ohne Miihe zu erreichen, unbemerkt einen groBen An-
hang um sich versammeln kénnte (wie denn Kiihnheit ansteckend
ist): welches die Polizei im Reiche der Wissenschaften nicht dul-
den kann». Auch der Kantianer Goethe hat aus seiner Skepsis

82



gegen den allgemeinen Aufbruch nach innen kein Hehl gemacht.
Was er 1826 gegen Eckermann kritisch iiber seine Zeit dullerte,
trifft ebenso wie Kants Bemerkung auch auf die heutigen Sym-
ptome zu. «Ich will Ihnen etwas sagen, und Sie werden es in Ihrem
Leben vielfach bestitigt finden. Alle im Riickschreiten und in der
Auflésung begriffenen Epochen sind subjektiv, dagegen aber haben
alle vorschreitenden Epochen eine objektive Richtung. Unsere
ganze jetzige Zeit ist eine riickschreitende; denn sie ist eine sub-
jektive. Dieses sehen Sie nicht blofl an der Poesie, sondern auch
an der Malerei und vielem anderen. Jedes tiichtige Bestreben
dagegen wendet sich aus dem Inneren hinaus auf die Welt, wie Sie
an allen groflen Epochen sehen, die wirklich im Streben und Vor-
schreiten begriffen und alle objektiver Natur waren.»

Auch eine auf Literatur fullende Metaphysik gehort zu den riick-
schreitenden Tendenzen der Epoche. Denn hier setzt sich das Den-
ken nicht unmittelbar mit den groBlen Problemen auseinander,
sondern schopft aus zweiter Hand. Wenn Max Bense darlegt: «Die
Literatur bringt Erfahrungen fiir die Metaphysik bei. Sie macht
Experimente mit Figuren, Geschehnissen und Worten, zu denen
der Philosophie die Mittel fehlen», so steht doch fest, dafl «Erfah-
rungen» der Literatur nur den Rohstoff zufiihren, an dem die dich-
terische Komposition, die sprachlich-kiinstlerische Formung an-
setzt, um ihn zu bearbeiten, zu gestalten, zu verwandeln. Weil echte
literarische Experimente mit Figuren, Geschehnissen und Worten
immer Experimente der Formung, das heiit der Verwandlung
sind, konnen sie rechtmifig auch nur Gegenstand einer Betrach-
tung sein, welche auf diesen schopferischen Prozel3 ihr Augenmerk
richtet. Gegenstand der Philosophie, insbesondere der Metaphysik,
konnen sie nicht sein. Es sei denn, diese miiflte den Fehler begehen,
den alle «Literaturmetaphysik» begeht: die literarische Form als
«Stoff», den Gesang als Dasein zu mildeuten. Zu welchem Jargon
das klare und prizise Definieren philosophischer Denkkraft, wie
ein Aristoteles, ein Thomas von Aquin, ein Nicolaus von Cues, ein
Descartes, ein Kant es geiibt hat, in der literarisch infizierten Philo-
sophie unserer Tage entartet, zeige etwa ein Satz aus einer Be-
sprechung iiber Sartre: «Hier wird nun aber der Herzensgrund
dieser Philosophie sichtbar. Das erstarrte, massive, plumpe ekel-
erregende Ansichsein des Biirgertums wird als Gewesen-Sein qua
Wesen genichtet; sein Sein rinnt aus mit dem Ergebnis, nur Mog-
lichkeit und Freiheit, das heilt Seinsnegation oder Mangel zu sein.»
Eine Philosophie aus «Herzensgrund» gedeiht nur im Feuilleton,
ist es doch Aufgabe der Philosophie, «im Erkenntnis Fortschritte
zu tun», was am wenigsten in so verschwommenen Formulierungen

83



vor sich gehen kann. Die langsame und bedichtige Priifung des
Denkens ist nun einmal diametral entgegengesetzt der «dsthetischen
Vorstellungsart eben desselben Gegenstandes; deren man sich wohl
hintennach, wenn durch die Vernunft die Prinzipien schon ins
reine gebracht worden, bedienen kann, um durch sinnliche, obzwar
nur analogische Darstellung jene Ideen zu beleben, doch immer mit
einiger Gefahr, in schwirmerische Vision zu geraten, die der Tod
aller Philosophie ist» (Kant). Das «Ins reine bringen» der Prin-
zipien verwendeter Begriffe ist bei den feuilletonistischen Philo-
sophen unserer Tage ganzlich aus der Mode gekommen.

Man mochte wiinschen, daf3 im geistigen Leben unserer Zeit die
Zwitterverbindung einer Literaturmetaphysik sich 16se und Dich-
ter und Denker wieder getrennt, mit redlichem Ernste, ihren ver-
schiedenartigen Geschaften nachgehen. Aufgabe der Literatur ist
es, Urphanomene zu gestalten, Aufgabe der Philosophie, sie den-
kend zu bestimmen.

Auch der Kritiker wird dann nicht mehr nach «dargestelltem,
beschriebenem und erzihltem Sein» oder nach «Montage von Epik
und Metaphysik» fahnden, sondern vom hohen Rof} einer «sein-
wollenden» Philosophie herabsteigen und ein Stiick Literatur dar-
aufthin ansehen, wie es gemacht und ob es gut gemacht ist: die
nachtrigliche Frage jeder Genesis. |

Denn Aufgabe der Kritik ist es fiirs erste nicht, «die hochste
Auseinandersetzung mit dem Buchbestand einer Zeit zu erreichen».
Die literarische Kritik sollte wieder viel mehr konkrete Analyse
der sprachlichen Form und ihrer Qualitdten sein. Das setzt voraus,
dall der Kritiker, statt sich in Allgemeinheiten zu verlieren, wirk-
lich etwas vom sprachlich-literarischen Handwerk und seinen De-
tails versteht. Es setzt weiter voraus, daf3 er nicht beim Buchstaben
stehenbleibt, sondern, wie Novalis es nennt, zum <«Auferwecker
des Buchstabens» wird. Die Hieroglyphenschrift der Dichtung will
zugleich in ijhrer Bildhaftigkeit und Durchsichtigkeit gelesen sein.
Das vermag nur ein Leser, der sich die naive Freude der Einbil-
dungskraft bewahrt hat, dem aber im Malle des Eindringens der
Blick fiir die Komposition reift. Denn das Kunstwerk erschlief3t
sich ganz nur dem geistigen Auge, welches iiber das Dargestellte
hinaus bis zur Darstellung selbst vordringt. Und nur eine Kritik,
welche die Vorstellung von der Architektur einer Dichtung weckt,
ist fruchtbar. Sie ist Schau eines Ganzen noch in jeder Einzelheit
mittels einer Sprache, die einfach und genau an das Geschaute
anschlie3t und Zug um Zug von diesem gedeckt wird.

Der Kennerblick fiir das literarische Métier schlief3t beim Kri-
tiker den Spiirsinn fiir literarische Eigenart und Individualitét ein.

84



Der Sinn fiir das Individuelle setzt Individualitiat schon voraus.
Darum ist echte Kritik immer Begegnung zweier Individualitdten,
vibrierend von der ganzen Spannweite ihres Sichaneinandermes-
sens. Und wie fiir den Dichter die innere Paradoxie seiner Aufgabe
in der Aussage des Unsdglichen liegt, so liegt sie fiir den Kritiker
in der Rationalisierung der letztlich irrationalen dichterischen
Form. Er wird sich iiber die Grenzen, die ihm gezogen sind, nicht’
hinwegsetzen, wird das Geheimnis nicht herauszupriparieren
suchen noch ihm einen metaphysischen Kommentar beigeben. Er
wird dort, wo er nicht mehr zu begreifen vermag, erstaunend ver-
ehren und diesen Funken als seiner Weisheit letzten Schlufl am
Grunde der Betrachtung glimmen lassen. Schreibt doch ein Dichter
selbst iiber das Geheimnis des Dichters:

Wie er es macht, wie er aus diesen simpeln
Worten des Tages ohne Zwang und Spreizen
Dichtwerke zaubert voll von tiefen Reizen

Und Silben tanzen 148t gleich wehenden Wimpeln,
Dies, Freunde, werden wir nie ganz verstehen.
Uns sei genug, mit Ehrfurcht zuzusehen

So wie wir aufs Gebirg und auf die blauen

Falter am Bach und auf die Blumen schauen,

Die auch, so scheint es, sich von selbst verstehen,
Doch Wunder sind fiir Augen, welche sehen.

85



	Literaturmetaphysik im feuilletonistischen Zeitalter

