
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Literaturmetaphysik im feuilletonistischen Zeitalter

Autor: Carlsson, Anni

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758707

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LITER AT URMETAPHYSIK
IM FEUILLETONISTISCHEN ZEITALTER

Von Anni Carlsson

Hermann Hesse hat unsere Zeit als das feuilletonistische Zeitalter

gekennzeichnet. Eine Erfindung dieses feuilletonistischen
Zeitalters ist die «Literaturmetaphysik». Schon der Name deutet
auf ein Monstrum. Denn er verbindet zwei so verschiedene
geistige Bereiche wie die Literatur und die Metaphysik zu einem in
sich widerspruchsvollen Begriff. Kunst plus Wissenschaft, das
ergäbe eine wissenschaftliche Kunst und eine künstlerische Wissenschaft

alias die Quadratur des Zirkels oder den Stein der Weisen,
eine scheinbare Synthese, aber gerade deshalb ein so verführerisches

Instrument für die Hexenküchen der modernen Synthe-
tiker.

Aufgabe der Literatur ist es, ihrem Stoff geprägte Form zu
geben, ihn der Einbildungskraft darzustellen. Sie soll bilden, nicht
reden. Die Metaphysik aber ist seit Aristoteles ein Zweig der
Philosophie. Sie fordert von jeher ein geschultes Denken, das in
systematischem Vorgehen metaphysische Probleme und
Problemkomplexe fassen und behandeln kann.

Was heute in Blüte steht, ist eine sich «metaphysisch» gebärdende

Literatur, welche in bildlichen Ausdrücken philosophische
Orakel verkündet, die für die Einbildungskraft tot sind und vor
der Urteilskraft nicht standhalten, weil sie «uns durch Gefühle,
das ist bloß das Subjektive, was gar keinen Begriff von dem Gegenstande

gibt, täuschen wollen, um uns mit dem Wahn einer Kenntnis
des Objektiven hinzuhalten, was aufs Ueberschwengliche

angelegt ist» (Kant). Auf diese Zwitterprodukte stößt nun ihrerseits
mit Geierappetit eine «Literaturmetaphysik» nieder, der allein
der Rede dunkler Sinn genug zu munkeln gibt.

Denn eine Literatur, welche die Geheimnisse des Lebens und
der Welt auf ihre Weise zum durchsichtigen Kern der Gestaltung
macht, ruft nicht eine Metaphysik auf den Plan, daß sie denkend
an die künstlerische Formgebung herantrete und damit gerade die
formende Leistung selbst außer acht lasse. Dichtung und Literatur
fordern vielmehr als einzig angemessen ein Textverständnis, das

74



seine Maßstäbe nicht von außen mitbringt, sondern jede Sprachgestalt

als einen poetischen Organismus mit eigenen Gesetzen
erforscht. Eine solche Betrachtungsweise läßt den subjektiven
Charakter literarischer Formung nicht nur unangetastet — sie modelliert

ihn geradezu als stilbildende Kraft heraus.
Das meistgebrauchte, um nicht zu sagen: das meistmißbrauchte

Wort im Munde heutiger Literaturmetaphysiker ist «das Sein» in
allen nur erdenklichen feuilletonistischen Kombinationen. Die
Seinsthematik wurde in der Philosophie von so gegensätzlichen
Denkern wie Nicolai Hartmann und Martin Heidegger behandelt.
Beide argumentieren «ontologisch», aber beide meinen mit dem
Terminus Ontologie etwas Grundverschiedenes. In der Literatur
ist Rilke ihr moderner Orpheus geworden; wie eine Sturzflut drang
sie aus diesen drei Haupt- und vielen Seitenkanälen in die Lyrik, in
die Epik, in das Feuilleton und die Kritik ein. Heute gibt es kaum
ein Erzeugnis dieser Gattungen, in dem wir ihr nicht begegnen

Da gibt es Artikel über «Die Süße des Seins», ein Rezensent
preist einen Band Gedichte als «Hymnische Seinsbejahung», ein
anderer empfiehlt einen Band Prosastücke als «Gleichnisse des

Seins», ein dritter bescheinigt einem Lyriker, «die Seinsweite des
natürlichen Wortklangs im Gedicht zu verwirklichen». Ein Dichter

so mancher schöner Verse nennt sich «Dichter des unbehausten
Seins»; ein Biograph nennt den Autor, von dem er berichtet,
«Seismograph des Seins» (Seismographen sind Instrumente, die
Erdbeben und -erschütterungen, also Vorgänge anzeigen). Die
Veranstalter einer modernen lyrischen Anthologie verlangen von
den eingesandten Gedichten echte «Seinsberührung». Vom Dichter
schlechthin heißt es nunmehr, daß er «in einem ontologischen
Sinne das Sein vermehrt, während der Schriftsteller in einem
tendenzgeladenen Sinne das Wesen dieses Seins zu erhellen sucht»,
ferner «daß das Kunstwerk eine ursprüngliche Intention auf das
Sein hat», daß «die Literatur ein Medium der Seinserfahrung
bedeutet» usw.

Das alles ist um so erstaunlicher, als das Sein der gleichzeitig
umfassendste und inhaltlich ärmste Begriff ist, den die Philosophie
kennt; erfüllt wird er erst durch die konkreten Besonderungen,
in denen das Sein gegeben und an denen es aufweisbar ist.
Gerade kritisch und literarisch muß das Operieren mit einem so
abstrakten Begriff meist unfruchtbar bleiben, es sei denn, ein
konkreter Zusammenhang fülle seine Bedeutung auf. Anderseits legt
der allgemeinste Begriff die Versuchung nahe, sich seiner in
jeglichem Zusammenhange zu bedienen und hinter seiner
Unbestimmtheit zu verschanzen. Auch werden Begriffe wie Sein, Seien-

75



des, Dasein, die ganz Verschiedenes bedeuten, ohne Kenntnis ihrer
philosophischen Distinktion ausgetauscht.

Im dritten Sonett an Orpheus steht die berühmte Strophe, welche
gleichsam die Stiftungsurkunde aller künftigen Literaturmetaphysik

darstellt:
Gesang, wie du ihn lehrst, ist nicht Begehr,
nicht Werbung um ein endlich noch Erreichtes;
Gesang ist Dasein. Für den Gott ein Leichtes.
Wann aber sind wir? Und wann wendet er
an unser Sein die Erde und die Sterne?

Was Rilke hier gibt, ist die ekstatische Deutung des dichterischen
Phänomens — als Dichtung und durch einen Dichter. Aber Rilke
singt nicht mehr, «wie der Vogel singt, der in den Zweigen wohnet».
Er verkündet das Orakel: Gesang ist Dasein und belastet so den
reinen Wohllaut des Gesanges mit einer metaphysischen Deutung,
mit Gewichten, die der Poet wieder «leicht» macht, wenn er dieses
«Dasein» als «Ein Hauch um nichts, Ein Wehn im Gott, Ein Wind»,
begreift. Immerhin läßt sich die Formel «Gesang ist Dasein»
isoliert betrachten und scheint dann wie jedes Orakel zu weiteren
Deutungen zu verführen, mit denen sich der Interpret am Text
nach Rilkes eigenen Worten «produktiv versucht». Daß die
poetische Substanz sich hier so anfällig für «Literaturmetaphysik»
erweist, spricht in gewisser Weise gegen die rein dichterischen
Qualitäten von Rilkes Gesang. Denn wie jedes Kunstwerk ruht das
Gedicht in sich und ist sich selbst genug — es bedarf nicht der
wesenhaften Gleichsetzung mit etwas anderem, das nicht Gesang
ist und somit das Schwergewicht der Aussage über den Gesang
hinaus verlagert. In Rilkes Spuren hat sich diese Verlagerung
verhängnisvoll ausgewirkt, denn fortan ist jeder Sänger eine Pythia
des Seins, und in Literatur und Kritik sprechen die Eingeweihten
so, als wäre Literatur nicht «bloß» Literatur, sondern gleichzeitig
mehr als diese: Metaphysik.

Wie sehr Rilke übrigens wirklich das Gelobte Land der Literatur-
metaphysik sein kann, zeigt zum Beispiel im Zweiten Teil der
Sonette an Orpheus der Anfang des ersten Sonettes:

Atmen, du unsichtbares Gedicht!
Immerfort um das eigne
Sein rein eingetauschter Weltraum. Gegengewicht,
in dem ich mich rhythmisch ereigne.

Ein Gedicht kann unhörbar oder unsagbar sein; aber das Merkmal

«unsichtbar» kennzeichnet nicht das Wesen des Gedichtes.
Weder ist die ausgeatmete Luft «eigenes Sein» noch die eingeat-

76



mete Luft «eingetauschter Weltraum», die Luft füllt ja gerade den
Raum. Rilke symbolisiert hier ungenau, er macht aus der Atmung
einen pseudometaphysischen Vorgang — das aber ist der Fluch
derartiger Analogien, daß sie fortzeugend immer neue Deutungen
gebären müssen.

Wie der Körperbau seine Anatomie hat, so gibt es auch eine
geistige Anatomie des richtigen Denkens, deren objektive
Folgerichtigkeit tiefer und umfassender ist als die Logik. Der Dichter
ist an sie ebenso wenig gebunden wie der Maler an die anatomische
Richtigkeit der Körper, solange sein Dichten sich nicht in Bereiche
des Denkens vorwagt. Dichter und Maler gestalten subjektiv mit
bestimmter geistiger Akzentuierung. Sie suchen die Welt nicht
«richtig» abzubilden, sondern ihre Vision der Welt auf bestimmte
vorherrschende Erlebniszüge hin zu stilisieren. Und gelungen ist
die künstlerische Stilisierung nur, wenn sie wirklich Zug um Zug
die Vision sichtbar macht. Wird aber die Aussage des Dichters
oder des Literaten zugleich gedanklich, so muß sie mehr sein als
subjektiv geprägte Form, mehr als «Stil» — sie muß folgerichtig
gedacht, muß objektiv gültig sein. Als ein Beispiel dafür, wie
unterschiedlich das gleiche Phänomen subjektiv für den Dichter
und objektiv für den Denker aussieht, sei ein Wort des Dichters
Wilhelm Lehmann zitiert. Er sagt in seiner Betrachtung «Zeugnis
der Vergeblichkeit»: «Die empfundene Welt erfährt sich gerechtfertigt,

indem sie in der Dichtung zu sich gelangt. Sie ,kommt zu
Worte'». In dieser Vorstellung deutet der Dichter den Sinn seiner
Arbeit. Und das Wissen um solchen Sinn ermutigt ihn, fortzuschreiten.

Anderseits: für den Mond ist es zweifellos gleichgültig, ob ein
Dichter von ihm singt: «Füllest wieder Busch und Tal...», für
den Panther im Raubtierkäfig ändert sich nichts, wenn ein Dichter
ihn beschwört: «Sein Blick ist vom Vorübergehn der Stäbe so müd
geworden, daß ihn nichts mehr hält...» Die Menschen aber, die
doch als geistige Wesen sich am ehesten glücklich schätzen müßten,
durch das Medium eines Dichters in seiner Dichtung zu Worte zu
kommen, machen ihm womöglich den Prozeß und empfinden sich
als bloßgestellt. Als objektiv gültig bewährt sich der Lehmannsche
Satz erst, wenn man das Schwergewicht auf die empfundene Welt
legt. Die empfundene Welt ist nicht die Außenwelt. Sie ist des
Dichters innerer Besitz an Erlebnissen, Bildern, Erfahrungen. Das
Geschenk des Lebens erwidert er mit der Gegengabe der Sprachgestalt,

läßt es in ihr «zu Worte kommen». So ist es im Grunde er
selbst, der das Geschenk der Welt an ihn schenkend rechtfertigt
und in dieser Rechtfertigung Sinngebung erfährt. Es geht dem
Dichter und seiner schenkenden Tugend nach einem Wort

77



Nietzsches: «Wer vom Pöbel ist, der will umsonst leben. Wir anderen

aber, denen das Leben sich gab, wir sinnen immer wieder
darüber nach, was wir am besten dagegen geben.»

Wie ein Denker auf diese Probleme blickt, möge ein Satz aus
Nicolai Hartmanns «Aesthetik» zeigen: «Die Natur im ästhetischen
Sinne — und das heißt in dem höheren Sinne des Schönen —
entsteht erst durch den Menschen, ,für ihn', vermöge seiner
gegenständlichen Lust an ihr. Deswegen ist es so verkehrt, ihr selbst als
einem Seinsgebiete alles das zuzuschreiben, was erst durch den
Menschen als ihr ,Für-ihn-Sein' in sie hineinkommt: Bewußtsein,
Stimmung, Gefühlston, Beseeltheit. Gerade das ganz Andere ihres
Wesens ist die Grundbedingung.»

Wenn Wilhelm Lehmann für den Dichter feststellt: «Die Schwierigkeit,

richtig zu empfinden, deckt sich mit der Schwierigkeit,
richtig zu sprechen», so steht der Denker in seinem Bereich vor
dem gleichen Problem: bei ihm deckt sich die Schwierigkeit, richtig
zu denken, mit der Schwierigkeit, richtig zu definieren. Die Fähigkeit,

richtig zu sprechen und richtig zu definieren, kommt immer
mehr abhanden. Wenn zum Beispiel Surrealisten und Abstrakte
die Formel lancieren, «daß das, was nicht ist, dennoch ebenso intensiv

ist wie das, was ist», so kleiden sie bloß ihre subjektive
Empfindung in ein objektives Urteil. So ist die Definition falsch. Denn
das Nicht-Seiende «ist» nicht ebenso intensiv wie das Seiende, es
hat als Nicht-Seiendes keinerlei eigene Intensität. Intensiv ist
vielmehr die Einbildungskraft der Surrealisten und Abstrakten, die
da «sind» und mit begründeter Auswahl sich Vorstellungen
machen von dem, was nicht ist. Zutreffend ist ihre Formel daher nur,
wenn sie in der Weise abgeändert wird, daß «die Vorstellung von
dem, was nicht ist, ebenso intensiv sein kann wie das, was ist».
Trotzdem enthält sie noch einen Fehler. Denn auch das, was ist,
kann seinerseits nicht intensiv sein. Intensität ist immer ein
Spannungsrad des Empfindens und Erlebens, also ein subjektives
Moment. Genau muß also definiert werden, daß «die Vorstellung von
dem, was nicht ist, ebenso intensiv sein kann wie die Empfindung
von dem, was ist». Mit solcher Reduzierung aber ist dem
Glaubensbekenntnis der Surrealisten die innere Paradoxie genommen. Es
verbleibt subjektiv, sagt nichts mehr aus über Sein und Nicht-
Sein, und so folgt aus ihm auch nicht mehr, wie das surrealistische
Feuilleton verkündete, «eine der tiefsten Umwälzungen unserer
gesamten Vorstellungsweise seit der Renaissance». Wollte man die
Superlative, zu denen heute die Kulturdiagnosen sich versteigen,
ebenso unter die Lupe nehmen, würden sich die meisten ähnlich
reduzieren lassen wie jener Hund, den der Knabe bei Geliert von

78



der Größe eines Ochsen und eines Kalbes Schritt für Schritt zu
seinen normalen Proportionen herabminderte.

Die Romantik suchte poetisch zu philosophieren. Ihre Philosophie
stand damit im Uebergang zur Dichtung, und wenn man sie als
solche nahm, tat das der geistigen Schöpfung keinen Abbruch. Wo
heute die Lyrik bewußt Metaphysik treibt, da wird philosophisch
poetisiert; aber das Kokettieren mit dem Dasein ist dem Gesang
durchaus abträglich, es schwächt und zersetzt die intuitive
Klanggestalt, die dem Dichter entspringen muß wie Athene dem Haupte
des Zeus. Ein Gedicht, dessen Funke nicht überspringt auf die
Einbildungskraft des Lesers, gleicht dem Erdenkloß ohne lebendigen

Odem. Folgende Verse haben ihre abstrakte Symbolsprache,
die dem Leser keine Vorstellung abnötigt, mit vielen Versen unserer

Zeit gemeinsam:

Die länglichen Früchte der Jasminstaude an die Brust gedrückt,
Mit alchimistischen Muscheln behängt wie mit Geisterspielzeug
Und den Zucker der Jahreszeiten auf der Lippe —
Anima Candida:

Du bist gerade vor Himmel und Wind,
Fängst unschuldige Fische an der Mauer,
Den Schatten deiner Sicherheit im Arm.

Maßgebend ist hier nicht, ob der Dichter angeben und begründen
kann, was er «gemeint» habe; maßgebend ist allein, ob sein Wortspiel

für den Leser Gestalt wird —: eine Vision, eine Melodie, die
ihn bewegt.

Der Ehrgeiz der heutigen Lyrik, Metaphysik zu treiben, statt
die wirklichen einzelnen menschlichen Erlebnisse zu fassen und
sie durchsichtig zu machen für ihren Ideengehalt, führt zu einer
verworrenen Symbolik, die nicht mehr gedeckt ist. Da heißt es:

Zeit ist nicht Blühen, auch nicht der Fall des Laubes
Zeit ist Sandkorn und Wind:
Zeit ist stürzender Raum.

Oder am Meeresufer:

Küstenentlang, spielerisch,
zwischen den Zehen Sand —
Köstliches Nichtsatom
streichelt die Rosenhaut.

Oder zur Kennzeichnung des Vorfrühlings:

Das Sein will zurück
Ins wilde, das schäumende Wasser seiner Gestalt.

79



Ueber solche poetische Verballhornung von Metaphysik fort —
ein Jonglieren mit Begriffen, wie Zeit, Raum, Atom, Sein, um ja nur
auch im Gedicht «aktuell» zu bleiben — blickt der Epigone zurück
zu jenen Gipfeln der Verskunst, die das wesenhaft Menschliche
unergründlich einfach verdichten. Wie natürlich bildet die echte
Meisterschaft — wie melodisch bewegt sie die Bilder der Seele —,
wie schmerzt ihre Klarheit in einer Zeit, da viele im Trüben fischen:

Laß mich nicht so der Nacht, dem Schmerze,
du Allerliebstes, du mein Mondgesicht!
O du mein Phosphor, meine Kerze,
du meine Sonne, du mein Licht!

(Goethe)

Empfangen und genähret
vom Weibe wunderbar,
kömmt er und sieht und höret
und nimmt des Trugs nicht wahr;
gelüstet und begehret
und bringt sein Tränlein dar.

(M. Claudius)

Früh, wann die Hähne krähn,
eh die Sternlein verschwinden,
muß ich am Herde stehn,
muß Feuer zünden.

(Mörike)

Wenn Karl Jaspers feststellt: «Es ist die hohe Freiheit des
Denkens, mit wenigen alten Worten durch Satzfügung und Bewegung
das Neue ursprünglich zum Ausdruck bringen zu können», so wurzelt

das Geheimnis der Dichtung in der gleichen hohen Freiheit.
Nicht das Heranziehen bedeutender Bilder und Begriffe weist die
Dichtung als solche aus, sondern Satzverknüpfung, Bewegung,
Rhythmus, Stil — die eigentümliche Figuration. Der Schlußstrich,
den die Lyriker und Kritiker unserer Epoche heute unter die
Verskunst eines Jahrtausends ziehen zu können glauben mit der
Begründung, daß der Poet nunmehr die veraltete Zwangsjacke des
Reimes abgeworfen habe, um in freien vers- und reimlosen Rhythmen

unerforschte Wege zu beschreiten, läuft praktisch auf ein
Armutszeugnis hinaus. Denn mit Vers, Reim, Strophe, ihrer Melodik

und ihren subtilen Bewegungsgesetzen erhält das Gedicht nun
einmal eine Dimension mehr, ein Plus an geprägter Form, an Klang,
an Kunst. Keine Umwertung von Seiten derer, die diese Kunst nicht
mehr beherrschen, kann an der Tatsache etwas ändern.

Das Eindringen der Literaturmetaphysik in die Kritik läßt sich
an den verschiedensten Symptomen ablesen. So wird überall dort
die Kluft zwischen Dichtung und Deutung unüberbrückbar, wo

80



erstere der Seele Sprache spricht und letztere die Wortkristalle
mit abstrakten Begriffen betastet. Der Kritiker sollte kein grauer
Theoretiker, sondern nach dem Wort des Novalis «der erweiterte
Autor» sein, ein wahlverwandter Geist mit divinatorischem Blick.
Die heutigen Literaturbesprechungen zitieren Termini wie
transzendent und immanent, von Gedichten heißt es, sie seien «Arbeit
am Phänotyp der Epoche», Natur als Gegenstand der Lyrik läßt den
Rezensenten von «tellurischem oder astralem Ereignis» sprechen,
der Literaturwissenschaftler handelt von «allomatischer Lösung
der Motivprobleme» und, um das Wesen der Dichtung zu ergründen,

von «semantischen Faktoren», von «analytischer, komparativer,

experimenteller Objektivierung». All das ist, um Thomas
Mann zu zitieren, «Moschus und Rosenwasser», ein intellektuelles
Paradieren auf Kosten der Sache. Ihm gesellen sich mit Vorliebe
eine zur Manier entartete etymologische Wünschelrutengängerei,
welche das Einfache bedeutend sagt, statt selbst mit bedeutenden
Leistungen aufzuwarten. So die Mode, Wortverbindungen durch
Gedankenstrich pathetisch zu trennen, auf Schritt und Tritt Fest-
Stellung, Augen-Blick, .Tief-Sinn, Merk-Würdigkeit usw. zu
markieren, was den Bedeutungsgehalt nur in besonderen, sparsam
gesäten Zusammenhängen wirklich bereichert. Aehnlich wirkt das
Gefallen an tautologischen oder doch immer mit den gleichen Worten

operierenden Formulierungen. Definitionen wie «das Wesentliche

des Wesens» oder «Erörterung ist die Bestimmung der
Ortschaft des Ortes» oder «das Wesen der Sprache als Grund der
Unmöglichkeit, das Wesen der Sprache zur Sprache zu bringen»,
wecken im Leser das Verlangen nach Bestimmungen, die klar,
knapp, synthetisch verknüpfen, einen Begriff durch neue Merkmale
kennzeichnen.

Der neutrale Beobachter kann heute auch den Aufstieg gewisser
Modeworte verfolgen. Aus der Skisprache hat die «Kehre» in
Heideggers Terminologie Einlaß gefunden. Seither taucht sie hier und
da und dort auf: Philosophiebeflissene und Feuilletonisten, die
zeigen wollen, daß sie sich auf der Höhe der Zeit befinden, sprechen
mit bedeutsamem Wink von der «großen Kehre», von der
«metaphysischen Kehre» Ein weiteres Beispiel: H. E. Holthusen
betitelt seinen Essayband: «Der unbehauste Mensch» (was bei dem
heutigen Baueifer auch fragwürdig anmutet). Seither macht dieses
Wort Karriere, der Mensch wird nunmehr als der «total
Unbehauste» bezeichnet, und von da ist es nur ein Schritt zum «unbe-
hausten Sein», was schon ganz unvorstellbar ist. Daß auch dieses
nicht eben schöne Wort eine sinnlich-magische Wirkung entfalten
kann, wenn nur ein wirklicher Dichter es an die richtige Stelle

6 81



setzt, mögen einige Zeilen aus einem Gedicht von Georg Britting
beweisen:

Die Vögel flattern durchs nasse Gestrüpp,
Sie haben die Brut und die Nester verloren,
Aber die weißen, die unbehausten
Fische blitzen wie Silber im Strom

Im Grunde ist das meiste der heute anschwellenden
«Literaturmetaphysik» nur Denkpoetik einer ebenso verschwommenen wie
selbstgefälligen Introversion, der Rilke und der Existentialismus
die Wege geebnet haben. Nach innen geht ihr Weg, zu gedanklich
verworren, um geheimnisvoll zu sein. Blasiert wendet man sich von
der «abgedroschenen Außenwelt» «zur gegenständlichen Phantasie
der Traumerfahrung». Diese Abkehrung ist ein pathologisches
Armutszeugnis. Der Mensch, der am Reichtum des Lebens und der
Welt nicht selber reich wird, der über ihren Offenbarungen sich
nicht zu vergessen vermag, muß leer ausgehen.

Ob Rosen, ob Schnee, ob Meere,
was alles erblühte, verblich,
es gibt nur zwei Dinge: die Leere
und das gezeichnete Ich

verkündet Gottfried Benn. Dem gegenüber schien selbst Rilke
unendlich weitverbundener:

Ohne unsern wahren Platz zu kennen,
handeln wir aus wirklichem Bezug.
Die Antennen fühlen die Antennen,
und die leere Ferne trug

Die geistige Situation des Existentialismus, dessen das «menschliche

Sein» durchpflügende Anhänger die Goldkörner ihrer Orakel
ans Licht fördern (wobei die «Mystagogen», wie schon Kant scharfsinnig

bemerkte, «nicht bloß für sich schwärmen, sondern zugleich
Klubbisten sind»), gleicht in manchem der Situation der
philosophierenden Romantik vor hundertfünfzig Jahren. Damals
registrierte Kant, der Anwalt einer wissenschaftlich und rational
ausgerichteten Philosophie einen «neuerdings erhobenen vornehmen
Ton in der Philosophie», das heißt, «daß Ausschmückung mit dem
Titel der Philosophie eine Sache der Mode geworden, und der Philosoph

der Vision (wenn man einen solchen einräumt) wegen der
Gemächlichkeit, die Spitze der Einsicht durch einen kühnen
Schwung ohne Mühe zu erreichen, unbemerkt einen großen
Anhang um sich versammeln könnte (wie denn Kühnheit ansteckend
ist) : welches die Polizei im Reiche der Wissenschaften nicht dulden

kann». Auch der Kantianer Goethe hat aus seiner Skepsis

82



gegen den allgemeinen Aufbruch nach innen kein Hehl gemacht.
Was er 1826 gegen Eckermann kritisch über seine Zeit äußerte,
trifft ebenso wie Kants Bemerkung auch auf die heutigen
Symptome zu. «Ich will Ihnen etwas sagen, und Sie werden es in Ihrem
Leben vielfach bestätigt finden. Alle im Rückschreiten und in der
Auflösung begriffenen Epochen sind subjektiv, dagegen aber haben
alle vorschreitenden Epochen eine objektive Richtung. Unsere
ganze jetzige Zeit ist eine rückschreitende; denn sie ist eine
subjektive. Dieses sehen Sie nicht bloß an der Poesie, sondern auch
an der Malerei und vielem anderen. Jedes tüchtige Bestreben
dagegen wendet sich aus dem Inneren hinaus auf die Welt, wie Sie
an allen großen Epochen sehen, die wirklich im Streben und
Vorschreiten begriffen und alle objektiver Natur waren.»

Auch eine auf Literatur fußende Metaphysik gehört zu den
rückschreitenden Tendenzen der Epoche. Denn hier setzt sich das Denken

nicht unmittelbar mit den großen Problemen auseinander,
sondern schöpft aus zweiter Hand. Wenn Max Bense darlegt: «Die
Literatur bringt Erfahrungen für die Metaphysik bei. Sie macht
Experimente mit Figuren, Geschehnissen und Worten, zu denen
der Philosophie die Mittel fehlen», so steht doch fest, daß
«Erfahrungen» der Literatur nur den Rohstoff zuführen, an dem die
dichterische Komposition, die sprachlich-künstlerische Formung
ansetzt, um ihn zu bearbeiten, zu gestalten, zu verwandeln. Weil echte
literarische Experimente mit Figuren, Geschehnissen und Worten
immer Experimente der Formung, das heißt der Verwandlung
sind, können sie rechtmäßig auch nur Gegenstand einer Betrachtung

sein, welche auf diesen schöpferischen Prozeß ihr Augenmerk
richtet. Gegenstand der Philosophie, insbesondere der Metaphysik,
können sie nicht sein. Es sei denn, diese müßte den Fehler begehen,
den alle «Literaturmetaphysik» begeht: die literarische Form als
«Stoff», den Gesang als Dasein zu mißdeuten. Zu welchem Jargon
das klare und präzise Definieren philosophischer Denkkraft, wie
ein Aristoteles, ein Thomas von Aquin, ein Nicolaus von Cues, ein
Descartes, ein Kant es geübt hat, in der literarisch infizierten
Philosophie unserer Tage entartet, zeige etwa ein Satz aus einer
Besprechung über Sartre: «Hier wird nun aber der Herzensgrund
dieser Philosophie sichtbar. Das erstarrte, massive, plumpe
ekelerregende Ansichsein des Bürgertums wird als Gewesen-Sein qua
Wesen genichtet; sein Sein rinnt aus mit dem Ergebnis, nur
Möglichkeit und Freiheit, das heißt Seinsnegation oder Mangel zu sein.»
Eine Philosophie aus «Herzensgrund» gedeiht nur im Feuilleton,
ist es doch Aufgabe der Philosophie, «im Erkenntnis Fortschritte
zu tun», was am wenigsten in so verschwommenen Formulierungen

83



vor sich gehen kann. Die langsame und bedächtige Prüfung des
Denkens ist nun einmal diametral entgegengesetzt der «ästhetischen
Vorstellungsart eben desselben Gegenstandes; deren man sich wohl
hintennach, wenn durch die Vernunft die Prinzipien schon ins
reine gebracht worden, bedienen kann, um durch sinnliche, obzwar
nur analogische Darstellung jene Ideen zu beleben, doch immer mit
einiger Gefahr, in schwärmerische Vision zu geraten, die der Tod
aller Philosophie ist» (Kant). Das «Ins reine bringen» der
Prinzipien verwendeter Begriffe ist bei den feuilletonistischen
Philosophen unserer Tage gänzlich aus der Mode gekommen.

Man möchte wünschen, daß im geistigen Leben unserer Zeit die
Zwitterverbindung einer Literaturmetaphysik sich löse und Dichter

und Denker wieder getrennt, mit redlichem Ernste, ihren
verschiedenartigen Geschäften nachgehen. Aufgabe der Literatur ist
es, Urphänomene zu gestalten, Aufgabe der Philosophie, sie
denkend zu bestimmen.

Auch der Kritiker wird dann nicht mehr nach «dargestelltem,
beschriebenem und erzähltem Sein» oder nach «Montage von Epik
und Metaphysik» fahnden, sondern vom hohen Roß einer
«seinwollenden» Philosophie herabsteigen und ein Stück Literatur
daraufhin ansehen, wie es gemacht und ob es gut gemacht ist: die
nachträgliche Frage jeder Genesis.

Denn Aufgabe der Kritik ist es fürs erste nicht, «die höchste
Auseinandersetzung mit dem Buchbestand einer Zeit zu erreichen».
Die literarische Kritik sollte wieder viel mehr konkrete Analyse
der sprachlichen Form und ihrer Qualitäten sein. Das setzt voraus,
daß der Kritiker, statt sich in Allgemeinheiten zu verlieren, wirklich

etwas vom sprachlich-literarischen Handwerk und seinen
Details versteht. Es setzt weiter voraus, daß er nicht beim Buchstaben
stehenbleibt, sondern, wie Novalis es nennt, zum «Auferwecker
des Buchstabens» wird. Die Hieroglyphenschrift der Dichtung will
zugleich in ihrer Bildhaftigkeit und Durchsichtigkeit gelesen sein.
Das vermag nur ein Leser, der sich die naive Freude der
Einbildungskraft bewahrt hat, dem aber im Maße des Eindringens der
Blick für die Komposition reift. Denn das Kunstwerk erschließt
sich ganz nur dem geistigen Auge, welches über das Dargestellte
hinaus bis zur Darstellung selbst vordringt. Und nur eine Kritik,
welche die Vorstellung von der Architektur einer Dichtung weckt,
ist fruchtbar. Sie ist Schau eines Ganzen noch in jeder Einzelheit
mittels einer Sprache, die einfach und genau an das Geschaute
anschließt und Zug um Zug von diesem gedeckt wird.

Der Kennerblick für das literarische Métier schließt beim
Kritiker den Spürsinn für literarische Eigenart und Individualität ein.

84



Der Sinn für das Individuelle setzt Individualität schon voraus.
Darum ist echte Kritik immer Begegnung zweier Individualitäten,
vibrierend von der ganzen Spannweite ihres Sichaneinandermessens.

Und wie für den Dichter die innere Paradoxie seiner Aufgabe
in der Aussage des Unsäglichen liegt, so liegt sie für den Kritiker
in der Rationalisierung der letztlich irrationalen dichterischen
Form. Er wird sich über die Grenzen, die ihm gezogen sind, nicht"
hinwegsetzen, wird das Geheimnis nicht herauszupräparieren
suchen noch ihm einen metaphysischen Kommentar beigeben. Er
wird dort, wo er nicht mehr zu begreifen vermag, erstaunend
verehren und diesen Funken als seiner Weisheit letzten Schluß am
Grunde der Betrachtung glimmen lassen. Schreibt doch ein Dichter
selbst über das Geheimnis des Dichters:

Wie er es macht, wie er aus diesen simpeln
Worten des Tages ohne Zwang und Spreizen
Dichtwerke zaubert voll von tiefen Reizen
Und Silben tanzen läßt gleich wehenden Wimpeln,
Dies, Freunde, werden wir nie ganz verstehen.
Uns sei genug, mit Ehrfurcht zuzusehen
So wie wir aufs Gebirg und auf die blauen
Falter am Bach und auf die Blumen schauen,
Die auch, so scheint es, sich von selbst verstehen,
Doch Wunder sind für Augen, welche sehen.

85


	Literaturmetaphysik im feuilletonistischen Zeitalter

