Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft
Band: 21 (1953-1954)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHATU

ROBERT FAESI ZUM SIEBZIGSTEN GEBURTSTAG

In Zollikon, hoch an einer Halde, steht sein Haus mit der weiten Aussicht.

«Aufglanzt durch windgewiegter Zweige Treiben
Seeblau und Sonnengold und ferner Silberschein.
Und Haus und Rebe, Welle, Wolke, weiter Wind sind meino. ..

Der Blick schweift iiber die helle Seebreite zu C. F. Meyers Kilchberg hin-

iiber und weiter seeaufwirts gegen die Berghdupter der inneren Schweiz;
seeabwirts breitet sich nahe das Hausergewimmel der «Stadt der Jugend und
der Hoffnung>, wie Ricarda Huch das weltoffene, moussierende, zukunfts-
freudige Ziirich genannt hat. Auf einem Uebergang steht das Haus dieses
Freundes der Beheimatung in mancherlei Welten, an einer Stelle, wo Land
und Stadt ineinander iibergehen, und wenn wir uns recht erinnern, hat er
vor Jahren einmal in einem Aufsatz Stellen solcher Art in den Rang von
geistigen Orten iiberhaupt erhoben und sie dem Menschen der Gegenwart
als ideale Wohnsitze gepriesen, wo Landndhe und Stadtndhe. Ndhe zum Zeit-
losen und Nihe zur Zeit sich vereinen.
- Auch sein dichterisches Werk ist eine Stidtte der Begegnungen der Welten,
heimischer mit fremden, gliicklicher mit leidenden, gegenwairtiger mit ver-
gangenen, und der Autor weill, dafl das eine Nachbarreich drmer wire ohne
die Werte des andern. Durch seinen frithen, mitten im Ersten Weltkrieg ent-
standenen Versband «Aus der Brandung» lduft die Schicksalsgrenze zwischen
Krieg und Frieden, zwischen dem verwiisteten Europa und der verschonten
Schweiz. Faesi gehorte zusammen mit Stamm, Steffen, Moeschlin und andern
zu jenen Erneuerern unseres Schrifttums, welche die Grenzen zum verheer-
ten Europa hin auftaten, weil in ihrem engen Land die Krifte zur Bewilti-
gung des Lebens in einer Grofle fordernden Zukunft zu verkiimmern drohten.
«Gliick, bist du Schuld?», «Bist Du im Leichten, Gott — bist Du im Schwe-
ren?», «Bist du, mein Volk, so grol wie deine Berge?» — das waren Fragen,
die der junge Dichter aufwiihlend gewissermaflen von Europa her iiber die
Grenze an das schweizerische Gewissen stellte, tief beunruhigt durch das
grofle Warum, das undurchdringlich iiber Verschonten und nicht Verschonten
schwebte.

Er, der in geistigen Bereichen diesseits und jenseits der Landesgrenzen
Heimische, hat aus dem schweizerischen Bezirk Gestalten ins Buch geholt
wie jenen Fiisilier Wipf und seinen Kameraden Leu, in denen sich alles, was
nicht Galonen trug in der schweizerischen Armee, wiedererkannte, und mit
der gleichen sicheren Hand hat er in der Romantrilogie iiber das Ziirich des
18. Jahrhunderts (Die Stadt der Vater, Die Stadt der Freiheit, Die Stadt des
Friedens) einen Goethe oder Figuren aus Gesellschaft und Volk Frank-
reichs hingestellt. Und offnen wir sein Buch der Huldigungen «Heimat und
Genius», so finden wir wiederum, dall Grenzen sich auftun und eines geist-
vollen Hausherrn Courtoisie von GeBner bis Spitteler die Namhaften der
Heimat, mit Goethe und Hauptmann aber auch das Nachbarland an seine
Tafel geladen hat. Sie werden uns vorgestellt von einem Kenner, der es liebt,
Schweizerisches mit fremden Augen und Fremdes mit schweizerischen zu be-

46



trachten. Seine Menschlichkeit ist ohne Enge, und iiberdies freut man sich zu
sehen, wie, wiederum hiniiber und heriiber iiber eine Grenze, der Dichter in
ihm dem Gelehrten die Kunst des gepflegten Wortes, der lebendigen Ein-
fithlung leiht und der Gelehrte dem Dichter den Reichtum seiner historischen
Bildung. Wir kennen der Mesalliancen zwischen beiden genug — auch auf
Kathedern — und besonders jene Falle, wo es weder mit dem Dichter noch
mit dem Gelehrten zum besten bestellt ist; hier aber ist einmal die Ver-
bindung harmonisch gelungen, von einem sensiblen Gewissen sauber regiert,
und wie sie der Kunst des wissenschaftlichen Portrits, welche die Starke des
Germanisten Faesi ist, zustatten kommt, das zeigt schon sein Buch iiber Carl
Spitteler. Ist es ein Zufall, dafl der Mann, welcher als Dichter Novellen und
Romane und Gedichte von Rang und Dramen von der Kraft jenes unver-
gessenen «Opferspiels> von 1925 schuf — daf} er als Germanist dem Drama-
tiker Paul Ernst, dem Lyriker Rilke und den groflen Schweizer Erzahlern
gleichermalflen gerecht zu werden vermochte?

Wer mit Formen und Inhalten seines Schaffens ein so weit gespanntes
Gebiet erfiillt, der muf} aus reicher menschlicher Substanz schaffen; wer einen
so freien, so viel Welt Raum bietenden Bau errichtet, der muf} um tiefe und
breite Fundamente bemiiht gewesen sein. Etwas davon 140t sich ermessen, wenn
man den Gedichtband «Der brennende Busch» (1926) liest. Da wird beherzt
das Sein auch in seiner qualvollen Widerspriichlichkeit durcherlebt, da klagt
die Sehnsucht nach Nihe und nach Ferne, nach Vollendung und Unendlich-
keit, und das gepeinigte Gemiit findet erst Besédnftigung iiber letzte Grenzen
hinweg, in einer geahnten jenseitigen Einheit, auf die alles Zerrissene heim-
deutet. «<Denn in fernsten Sphiren / Sind sie eines, ewiglich.» Das letzte Wort
hat bei Faesi nicht das Chaos, sondern die grofe Ordnung und das Bergende.

«Aus den guten groflen Dingen
Atmet tief Gelassenheit.»

Hier ist sie mit hochgemuter Heiterkeit gepaart. Humor und Schalk und
Freude am Verspielten beleben schon das fritheste Werk, die «Ziircher Idylle»
von 1908, und in spiteren treten sie immer wieder zutage. Das Anmutigste,
was iiber den bukolisch heiteren Salomon GeBner gesagt wurde, kann man in
Faesis Festrede auf den 200. Geburtstag dieses mozartischen Geistes im Klein-
format lesen. Und von seiten des Redners ist bei allem Abstand die Zu-
stimmung alles andere als eine oberflichliche. «Sein Portrit, nach dem Graff-
schen Gemilde in meiner Familie vererbt, hiingt seit einem Jahrzehnt in
meinem Studio, und ich bin in der Lage, zu versichern, er ist kein einschiich-
ternder, er ist ein hochst vergniiglicher Stubengenosse ... ,Wohltuend® ist das
Wort, mit dem iibereinstimmend die Wirkung seines Wesens bezeichnet wird.»
Etwas vom Erbe des GeBnerschen Jahrhunderts ist in Faesis Kriften lebendig,
nicht zuletzt in jener Kultur der Geselligkeit, die in seinem Haus im Kreis
von Gésten aus aller Welt gepflegt wird und wobei so gar nichts zu spiliren
ist von jenem «mangelnden Talent fiirs Gesellschaftliche», das dieser Ziircher
beim Ziircher paradoxerweise vermift.

Und so wiren wir wieder bei den Penaten in Zollikon angelangt. Es werden
in diesen Wochen vor und nach des Hausherrn siebzigstem Geburtstag die
Griile von allen Seiten ins Haus an der Halde stromen. Wir fiigen den
unsrigen dankbar hinzu. Moge der «Theokrit des Rokoko», der da in seinem
Rahmen «von der Glatze bis zum Doppelkinn glénzt von Bonhomie und Be-
hagens, noch viele Jahre in der Stube vor sich einen Ziircher unseres Jahr-
hunderts am gliickhaften schopferischen Werk erblicken! Albert Bettex

47



RILKES SCHWEIZER JAHRE

Daf} das beste Buch der biographischen Rilke-Literatur, die Darstellung der
Schweizer Jahre von J.R. von Salis in dritter neu bearbeiteter Auflage, mit
zehn Bildern und einem Faksimile, wieder vorliegt (Verlag Huber & Co.,
Frauenfeld), wird auch fritheren Lesern ein willkommener Anlaf} sein, sich
vom Ariadnefaden des Erzahlers durch die letzten sieben Jahre Rilkes fithren
zu lassen, um zuletzt erschiittert am riickwértigen Ausgang dieses Labyrinths
herauszukommen, auf dem Friedhof von Raron, mit der Aussicht auf das
Walliser Tal, dessen herbe Berglinien den orphischen Sonetten eine helle-
nische Frithe eingezeichnet haben. Das bedeutete also Rilkes frohe Ankunft
in Zirich im Sommer 1919! Nach den deprimierenden Miinchner Jahren das
Gliick der Bahnhofstrafle, auf der er mit allen Sinnen die Reflexe und die Pro-
dukte der franzosischen Menschlichkeit in sich aufnimmt: Parfiims, Biicher,
Bilder, Namen — bis schon nach wenigen Wochen Trauer und Ratlosigkeit
mit ihrem monotonen Wellenschlag das Gestade seiner Seele bespiilen.

Rilke hatte bei der Ankunft zweierlei in sich: den Tod «wie die Frucht den
Kern» (Malte), aber auch die wachsende Frucht der Elegien, deren Werden
er fiihlte, aber nicht wullte, die er zwar besal}, aber noch nicht hatte, in diesem
merkwiirdigen Lebensprovisorium zwischen Reife und Entfaltung, das er zu-
nachst iiberstehen muBte, so daB die Frage des Wie? alles, daher auch die
Lebensgeschichte von Salis, dominiert. Denn waren die drei Jahre iiber-
standen, so folgten vier weitere eines neuen Daseins und Dichtens am Rande
des Abgrunds, der, bevor er sich enthiillte, der errungenen Hohe einer klare-
ren Heiterkeit, einer neuen Lebensobjektivitdt glich, noch ohne das Diistere
zu verraten, das immer drohender aufstieg und die ganze Existenz ver-
strickte, iiberwaltigte.

In diesen sieben Jahren entwickelte sich eine unerwartete «géographie hu-
maine»> der Schweiz. Das unbeschriebene Blatt einer neuen Landkarte be-
deckte sich mit der Lineatur und Nomenklatur einer geistigen Landschaft,
die es ohne Rilke nicht geben konnte, die von ihm, ohne dal} er sie sah, un-
ablissig gewoben wurde; denn er brauchte Jahre, um hier innerlich heimisch
zu werden, er, der sich so schnell an Rullland, Danemark, Worpswede, Paris,
Italien, Spanien assimilierte. Rilke mufite sich erst ein Seelenklima schaffen,
und wer sonst konnte es ihm geben als die Menschen, die er um sich sam-
melte, die er, wenn es Frauen waren, einfach iiberall aufzulesen die Gabe
hatte. Aus dem Humus, den er iiber die Schweiz verstreute, ging ein Ge-
schlecht von Menschen und Namen hervor, sammelte sich um ihn, wurde zu
einer Struktur menschlicher und geistiger oder blofl gesellschaftlicher Sinn-
bilder, dichterischer Evokationen, die vielfach geographisch determinierbar
sind. Wie vieles wiare ohne Rilke ein unerloster Same, ein nie genannter Name,
eine erstarrte Potenz geblieben! Es ist gewifl nicht der einzige Fall, da} ein
menschlicher Zustrom von auflerhalb so. befruchtend, steigernd, man kann
auch sagen erlosend und verewigend auf die Schweiz gewirkt hat. Kenner
ihrer Geschichte halten gewil noch andere, folgenreichere Beispiele solcher
Kontakte bereit. Wie viele Familien in der Schweiz, wie viele Menschen in
der Schweiz durch Rilke, in seinem Wortgebrauch «wirklich> geworden sind,
erlebt der Leser von Salis in jedem Kapitel seiner Biographie. Da sind die
Freunde, Berater und Helfer: die Reinhart, Wunderly, Ziegler, Salis, Burck~
hardts, Regina Ullmann, Pfarrer Zimmermann, Dr. Haemmerli-Schindler; da
sind die Fremden, die in der Schweiz Rilke nahekamen oder -blieben: die
Busoni, Jaloux, Jouve, Nolke, Dobrzensky, die Klossowskis; die Kiinstler des

48



Landes, die sein bewunderndes Urteil der Mit- und Nachwelt versichert hat:
Spitteler und Ramuz; die Besucher: die Kippenbergs Taxis; seine Deuter
und Interpreten: Faesi, Korrodi, Robert de Traz. Jeder erhilt auf dieser neuen
Landkarte ein topographisches Zeichen, das seiner Bedeutung fiir die Rilke-
Schweiz entspricht und in einigen Fillen nur durch sie besteht.

Salis gibt mit "nobler Differenzierung die Valeurs aller Personen dieses
Rilke-Romans wieder, der wie ein selbstgedichtetes Leben voriiberzieht. Jede
mitwirkende Person hatte eine Funktion in einem Lebenskreise Rilkes oder in
mehreren, und Rilke, der ein altosterreichischer Hofmann in Fragen gesell-
schaftlicher Diplomatie war, hielt sorgfiltig die Spharen der Menschen ge-
trennt, deren unsichtbarer Unendlichkeitspunkt — eben Rilke — nicht in
aller Leben die gleiche Gravitation hatte, so dal es nur verwirrend, enttdu-
schend geworden wire, getrennte, nur in ihm koinzidierende Schicksale zu-
sammenzubringen. Salis gibt das Verbindende dieser unabhingig voneinan-
der tatigen Freundschaften in vielen Hunderten von Briefzitaten wieder, aus
denen sich ein minutioses Abbild der schweren und fruchtbaren Jahre ergibt,
das heifit aber auch der Menschen, von denen Rilke durch sie hindurchgefiihrt
wurde, indem er sie mit sich nahm. Sie alle waren um sein Wohl und Wehe
besorgt, leisteten selbstlose Hilfe, es zu steigern respektive zu lindern, empfan-
den seine nie abreiflenden Anspriiche, auf Mézenart, Leistung oder Entfernung,
als Auszeichnung; denn in jedem Falle waren die Geber die Begabten. Durch
ihn wurden sie in seine Geistesart hineingezogen, sie waren aber auch-der
Anlage nach Exponenten jener neuen Gesittung, Fiihlung, gesellschaftlicher
Lebensweise, die mit dem Jugendstil aufkam, den weder Rilke noch George
je ganz liberwunden haben. Ein neues Mittlertum zwischen Himmel und Erde,
zwischen Aristokratie und Wissenschaft, Besitzbiirgertum und Bohéme, Neu-
rose und Mystik bildeten die Voraussetzungen und die Ergebnisse des neuen
Lebensstils, der um etwas unendlich Wahres rang, aber auch Floskeln der
Unwahrheit, Uebertreibung, Egozitit und Selbstscheu nicht vermeiden konnte.
Rilke hatte die Redeseligkeit, ja die Geschwitzigkeit des Neurotikers und des
«Schiitzen», und sein Bediirfnis zu verstrémen machte ihn zu einem der
fruchtbarsten Autoren des epistolaren Menschentums. Aber damit war auch
das hohe Bediirfnis verbunden, jedem Fernen, der zu ihm kam, zum Nahen,
zum N&chsten zu werden — nur sollte es der andere ihm nicht sein wollen. Er,
selbst immer samariterbediirftig, war in hohem Mafe Samariter. Er splirte
iiberall die Gemeinsamkeit der Note, scheute nicht davor zuriick, sein Bestes
irgendwem hinzugeben und dadurch aus jedem, der zunichst nur eine neue
Adresse war, eine Individualitiit zu formen, eine Sendung in ihn zu pflanzen.
Wie viele menschliche Moglichkeiten die Schweiz enthélt, birgt, verbirgt, hatte
Rilke nicht vorausgesehen, als er herkam und sich ihre Berge spottisch, so
von oben, von seinem Oben, anschaute; aber er fand sie hier, formte sie, und
als er starb, hatte er Saat und Frucht fiir ein Jahrhundert hinterlassen.

Historiker, Seelendeuter, literarischer Analytiker von groBer Belesenheit,
gewdhrt Salis dem Rilke-Leser schlieBlich das nicht gewdhnliche Gleich-
gewicht zwischen Bewunderung und Objektivitiit seiner Darstellung. Ohne je
in die Rilke-Weis’ der Panegyriker (mit Christusvergleichen) zu verfallen,
die in die Verse das schwere Wasser ihrer Kommentare pumpen und Rilkes
Unnatur noch denaturieren, bleibt Salis doch nichts der auszeichnenden
Freundschaft seiner jungen Jahre schuldig, in deren Geist er Rilke ergeben ist,
ohne sich dem trennenden Wachstum der dazwischenliegenden Jahrzehnte zu
entziehen. Zur Erfassung aller formbildenden Kategorien der Rilke-Welt
steuert er Zitate hinzu, die immer auf Wesentliches lenken. Die dritte Auf-

4 49



lage hat einiges entfernt, was mir von der Lektiire der fritheren in Erinne-
rung blieb, hat die neue Rilke-Literatur absorbiert, aber die Struktur des
Werkes bewahrt, das, aus dem gemeinsamen Erlebnis dieser Jahre entstanden,
auch fremde Erlebnisse und Kenntnisse, die sich auf diese Zeit beziehen, in
das Grundgefiihl eines gemeindehaften Besitzes einbezieht. Die Anmerkungen
bringen Erganzungen, die der Leser des Buches nicht vernachlassigen sollte
und die leider in das Register nicht mitaufgenommen sind. Nicht zum ersten-
mal leide ich unter dem unhandlichen Brauch, die Anmerkungen zu jedem
Kapitel frisch bei 1 anzufangen; wie schwer ist es, sie mit dem Text zusam-
menzubringen!

Bei dem heutigen Stand der Rilke-Forschung hat unsere Kenntnis aber
noch kein Ende. So kommentiert Salis (Seite 253) die Kontroverse zwischen
Lou Andreas-Salomé und dem Rilke-Archiv, ob Rilke zuletzt oder als <letztes
Wort» gesagt habe: Aber die Hollen. Das hat sich, wenn auch nicht als «letztes»
Wort, bewahrheitet, denn der Briefwechsel zwischen Rilke und Lou enthilt
in den letzten Zeilen des letzten Rilke-Briefes vom 13. Dezember das Wort:
«Aber. Die Hollen.» Das Material dieses bei Max Niehans erschienenen Brief-
wechsels mit dem weitaus bedeutendsten Menschen aus Rilkes Lebenskreis
wurde von Salis noch nicht verwertet; an neuen Anldssen zu einer kommen-
den vierten veranderten Auflage wird es dem gewissenhaften Biographen
gewil} nicht fehlen.

Salis beschiftigt sich auch mit den Beziehungen Rilkes zu Baladine Klos-
sowska, die in der Schweiz gelebt wurden und zu den stirksten Erschiitte-
rungen Rilkes in diesen Jahren gehoren. Rilke kannte die Klossowskis —
Erich Klossowski war Maler, Kunstschriftsteller und zusammen mit Meier-
Graefe im Paris vor 1914 auch Kunsthindler — aus Paris oder Deutschland;
aber erst in Genf wurde die Bekanntschaft eine Liebe mit allem Schonen,
Schweren, Quilenden und Unlebbaren, das eine Rilke-Liebe charakterisiert.
Zusammen mit Baladine entdeckte Rilke Muzot, das ihm die Gefdhrtin dieser
Periode einrichten und fithren durfte. Dafl Rilkes Einsamkeits- und Reifungs-
bediirfnis den gemeinsamen Haushalt sprengte, war nicht. unerwartet. Den-
noch reicht diese Liebe weit in das Werk hinein. Salis spricht sogar von dem
groflen Anteil, den Baladine am Gelingen der Elegien, an Rilkes Rettung
hatte. Kippenbergs und Baladine waren denn auch die ersten, denen Rilke
das Ereignis berichtete. Mit Baladine beschloB Rilke, den Zyklus «Les fenétres»
zu dichten, den die Freundin bald nach seinem Tode in Paris mit ihren Illu-
strationen dem gemeinsamen Plan entsprechend verdffentlichte. Baladine ist
tibrigens ein Kiinstlername von Klossowska, den urspriinglichen habe ich
vergessen. Sie ist eine Schwester des aus Breslau stammenden Malers Eugen
Spiro; auch Erich Klossowski war Deutscher, aber polnischer Herkunft, und
da er und seine Frau im ersten Kriege polnisch-ententistisch fiihlten, nahm
Baladine die slawische Femininendung des Namens an. Als Protestler emi-
grierten die Klossowskis in die Schweiz, und zweifellos herrschte zwischen
ihnen und Rilke 1919 auch in bezug auf Deutschland, eine gewisse politische
Uebereinstimmung. Dem entspricht es, dal Rilkes Lettres francaises a Mer-
line 1919—1922 (Aux Editions du Seuil, Paris) sogar mit René gezeichnet sind,
dennoch aber in allen Ausbriichen vulkanischer Leidenschaft und auch bei
der Besprechung komplizierter Kunst- und Geistesfragen (zum Beispiel iiber
Klee, Keyserling) naturgemiB des Deutschen sich nicht entschlagen konnen.
Deutsch gibt auch Rilke Rechenschaft iiber sein Bediirfnis nach einem in sich
geschlossenen Raum der Einsamkeit, in dem er um Bereitschaft ringt und in
dem «mich keiner anriihren oder erschiittern darf, denn sie ist, wie die Ent-

50



stehung eines Kristalls, abhingig von den entferntesten Einfliissen, die uns
nur erreichen, wenn wir in der Konstellation stehen und unverschoben von
Zufall, Willkiir, Begier oder Widerstand... Wollen wir denn von unserer
Liebe andere Erweisungen und Wohltaten als jene, die auf dem gleichen Ge-
setze beruhen: wehe der Liebkosung, die den Sternen entgegen ist!> Begier
und Leidenschaften empfindet Rilke als Unterbrechungen der passiven Be-
reitschaft auf das Kommende, wahrend er von der Geliebten einen Beistand
zur Einsamkeit fordert: «Ist es denn Eigensinn, wenn ich mir immer wieder
einbilde, Du konntest der Schutzengel dieser Bedingungen sein, die doch
Deine Liebe so unerschopflich hervorzubringen weill, solange sie selber an
ihren Ergebnissen teilnimmt. Ist es so viel anders das gleiche fiir den Ab-
wesenden, Stillen, In-sich-Beschaftigten zu tun?»

Gerade in den Briefen an Merline bemerken wir deutlicher als sonst, was
jede liebende Frau in gleicher Lage schockieren muflte, ja, was die Liebe sel-
ber beleidigt. Rilke forderte rdumliche Trennung von der ihn beherrschenden
Leidenschaft um einer Einsamkeit willen, die keine war. Denn heif}t es ein-
sam oder vielsam sein, wenn man Tausende Briefe schreibt und in einem
Wirbel von Beziehungen lebt, leben kann, weil sie eben doch nur Beziehung
sind, nicht Einbeziehung in ein Du. Rilke verweist Merlines ironische oder
harte Bemerkungen iiber seine Freunde (Seite 167); sie will nichts mehr von
seinen Géisten wissen, von der Besucherserie, hidlt Briefe an ihn zuriick —
antwortet auf Einsamkeit mit Einsamkeit (Seite 185.) Das Ganze dieser in
viele Wesenheiten reichenden Liebe konnen wir noch nicht iibersehen, son-
dern warten die vollstindige Ausgabe des Briefwechsels ab, die Max Niehans
vorbereitet. Heute zeigt schon ein Vergleich der franzosischen Ausgabe mit
dem Briefwerk der Insel, wie sehr es diesem an wissenschaftlicher Genauig-
keit noch mangelt. So enthilt der unter Nr.325 abgedruckte Brief nicht nur
Varianten, die die Beziehung verschleiern (mon amie statt: ma tendre amie;
possession caressante statt: ... et volupteuse), sondern er ist auch falsch datiert
und setzt sich aus Stiicken von zwei verschiedenen Briefen zusammen. Da
Rilkes briefliche Existenz wie die eines jeden Memorialisten auf philologische
Korrektheit Anspruch hat, hoffen wir, daB3 die Periode der Ungenauigkeit mit
der eben erschienenen Inselausgabe der Gedichte 1906—1926 beendigt ist und

der Forschung fortan einwandfreie Dokumentierungen zur Verfiigung stehen
werden.

Neben dem deutschen Rilke-Archiv ist ein schweizerisches bei der Landes-
bibliothek in Bern entstanden. Eine kleine Schrift zur Feier der Eroffnung,
mit Beitrigen von Pierre Bourgeois, Paul-Emile Schazmann, Dieter Basser-
mann, Jean Gebser und J. R. von Salis (im Verlag Niehans) rechnet die Schweiz
zu den sieben Landern, die sich zwar nicht wie die griechischen Stidte um
den Geburtsort des Dichters streiten konnen, aber gemeinsamen Anspruch
auf sein geistiges Heimatrecht haben. Neben der Tschechoslowakei und
Deutschland sind es RuBland, Frankreich, Italien, Spanien und die Schweiz.
Ansétze zu einem Rilke-Archiv waren in der Landesbibliothek schon vor-
handen, als Nanny Wunderly-Volkart, Rilkes Testamentvollstreckerin, 1951 der
Bibliothek ihre Rilke-Sammlung schenkte, sowohl die Dokumente aus Rilkes
Nachlall wie die 420 Briefe, die sie von Rilke erhielt und die bis auf die Zitate,
die Salis in seiner Biographie verwenden konnte, unversffentlicht sind und
zunéchst bleiben werden. Um diesen Stock sammelten sich Schenkungen von
Paul Morisse, Regina Ullmann, Lily Ziegler, Eva Cassirer, der Prinzessin
Gagarine, ferner andere Dokumente, Druckschriften, Gegenstinde, zeit-
geschichtliche Materialien zur Rilke-Forschung, die der Landesbibliothek, wie

51



Jean Gebsers Ansprache hervorhebt, die Berufung auferlegt, das hier befind-
liche Vermaichtnis Rilkes «vor immer moglicher Entstellung und Verheim-
lichung — und seien diese auch nur panegyrischer Art —» zu schiitzen. Diese
Worte scheinen gegen die Ankiindigung des Vorwortes gerichtet zu sein, lesen
wir doch auf Seite 9: «Bevor die Benutzungserlaubnis erteilt wird, hat sich der
Benutzer gegeniiber der Schweizerischen Landesbibliothek schriftlich zu ver-
pflichten, den Entwurf dem Eidgenossischen Departement des Innern zu unter-
breiten, welches priift, ob in diesen Veroffentlichungen das Material des Ar-
chives in einer Weise ausgewertet wird, die des Andenkens an den Dichter
wiirdig ist. Der Benutzer hat sich iiberdies gegeniiber der Schweizerischen
Landesbibliothek schriftlich zu verpflichten, diesbeziiglichen Beanstandungen
Rechnung zu tragen.» (Hervorhebungen hinzugefiigt.)

Daf} ein Archiv Texte sekretiert, ist iiblich; und gewil wird es einschrén-
kende Bedingungen, an die die Stiftungen gebunden sind, gewissenhaft
wahren. Aber zum Archiv gehdoren auch Materialien der Rilke-Forschung,
die langst veroffentlicht wurden, zum Beispiel eine Sammlung Zeitungsaus-
schnitte iiber Rilke. Was das Archiv nicht zeigen darf, kann niemand zu sehen
verlangen. Alles, was ohne solche Hypothek zum Archiv gehort, darf keiner
Beschrinkung unterliegen. Rilke-Forscher werden Bedenken haben, so einen
Revers zu unterschreiben, denn ihre auf Berner Archivarbeit beruhenden
Publikationen triigen fortan das Wasserzeichen der Zensur. Wer konnte zu
ihnen noch Vertrauen haben? Ich glaube nicht, dal die Warnung Gebsers
geniigt; die Benutzungsbestimmungen miissen auf jede Bevormundung ver-
zichten; konnten sie doch in Versuchung fiihren, unbequeme Forscher vom
Archiv auszuschlieflen, es also seiner Bestimmung zu entziehen. ;
Felix Stossinger

AMERIKANISCHE LITERATURGESCHICHTE

Das amerikanische Jahrhundert ist angebrochen. Es soll hier, wo von
Literaturgeschichte die Rede ist, nicht {iber den Verlust der politischen Hege-
monie Europas moralisiert werden; vielmehr wollen wir auf etwas Positives
hinweisen, das die neue Konstellation der Krifte mit sich gebracht hat. Die
Kluft, welche das geistige und kiinstlerische Schaffen der beiden abendl&n-
dischen Kontinente erst jlingst noch getrennt hat, beginnt sich zu schlieflen.
Ganz verschwinden wird sie nie; aber in dem Malle als Amerika in die Rolle
der fithrenden westlichen Weltmacht hineinwdchst und die Schwere der
geschichtlichen Verantwortung zu spiiren beginnt, fiihlt es sich unserer Welt
nidher. Die Tage der bewuflten Abkehr von Europa, da auch im kiinstlerischen
Schaffen die amerikanischen Motive iiberwogen, sowie die Zeit der Nach-
ahmung, die ihr vorangegangen war, und alle mit ihnen verbundenen Gefiihle
der Minderwertigkeit, Abhingigkeit und des Ressentiments sind vorbei. Sie
sind nicht vergessen, doch fiir einmal abgetan und Teil des Vergangenen ge-
worden, iiber das man nachdenkend Klarheit gewinnen kann. Der gereifte
und weitere Blick verlangt nach Darstellung und Gestaltung. Viele bedeutende
Werke der jiingeren amerikanischen Historiographie verdanken dem er-
starkten Nationalgefiihl einen Teil ihres Impulses. Auch im Bereiche der
Geistesgeschichte spiirt man seit langem einen neuen, méchtigeren Zug. Schon
in Parringtons «Main Currents in American Thought» und in Carl von Dorens
und Van Vyck Brooks Biichern war er da. Als neueste und reprasentative
Literaturgeschichte der USA liegt seit 1948 das dreibandige Werk vor, das
unter der Leitung von E.Spiller, Willard Thorp, Thomson H.Johnson und

52



Henry Seidel Canby von 55 Gelehrten verfalt worden ist und alle Themen
der amerikanischen Literatur voll behandelt und reichste Literaturhinweise
enthalt.

Angesichts solch imposanter Gruppenleistungen und vieler glédnzender
Einzelwerke wie F. O. Mathiessens «American Renaissance» (1941) ist es an der
Zeit, daB auch wir vom Aufgang des historischen Bewulitseins in den Ver-
einigten Staaten Kenntnis nehmen. Amerika hat nicht nur Geschichte ge-
macht, sondern es haben seit geraumer Zeit immer mehr und immer be-
deutendere Minner begonnen, amerikanische Geistesgeschichte, und dazu
ziahlen wir die Literaturgeschichte, zu schreiben.

Man tut gut, bei all den Hinweisen auf das neureiche Amerika zu bedenken,
wie tief und vielschichtig das Bild ist, das sich jenen andern Amerikanern
eroffnet, die nicht nur den weiten, bunten Vordergrund ihrer neuen Welt,
sondern die geschichtlichen Perspektiven zu sehen begehren. Hinter dem
heimischen Panorama tiirmen sich da die herben calvinistischen Hohen und
die Hiigel der alteuropiischen mediterranen Welt auf, die sieben Hiigel Roms,
Taygetos und Akropolis und Sinai. Dazu kommen die fernen Hohen Asiens,
der Himavant, der in Eliots 6des Land hineinragt, und die buddhistischen
Hochebenen, die den pazifischen Ufern Amerikas mindestens ebenso fern sind
als uns. Es gibt eine amerikanische Literatur, die ihre Motive ausschliefllich
aus der obersten Schicht, aus der neuen Welt allein und der Geschichte ihrer
Besiedlung zieht. Sie ist bedeutsam genug, auch fiir uns, und dies mit Recht;
sind doch ihre Vorwiirfe, die Eroberung eines ganzen Kontinents, die Geburt
einer neuen Nation, die Wanderung iiber riesige Lé&ndereien hinweg von
epischer Grofle. Aber viele der bedeutendsten Werke der Amerikaner schop-
fen aus den tieferen, historischen Schichten und nehmen teil am groflen Ge-
sprich iiber den Ozean hinweg. Amerikanische Geistesgeschichte ist durch
zahlreiche kommunizierende Rohren mit der unsrigen verbunden. Philadel-
phia und Boston sind uns darum im geistigen Raum so nah wie Riga und
Konigsberg, nidher als Lissabon. Wer hinhorcht, hért bei Franklin und bei
Hawthorne, bei Emerson und Thoreau, aber auch bei Faulkner, Wolfe und
Wilder Variationen uralter abendlindischer Themen. Wenn man sich der
zwiefachen Erinnerung der Amerikaner bewuflt wird, beginnt man, Eliots
Bemerkung zu verstehen, da nur ein Amerikaner ermessen konne, was
Europa sei.

Wer bei uns in der Schweiz iiber die Zusammenhinge der amerikanischen
Geistesgeschichte etwas erfahren wollte, war bis vor kurzer Zeit auf die
Angaben der Enzyklopaddien und auf auslandische Werke angewiesen, auf
Walther Fischers Darstellung der amerikanischen Literatur in Walzels Hand-
buch der Literaturwissenschaft aus dem Jahre 1929 oder auf Régis Michauds
um ein Jahr jiingeres Werk, das 1931 in deutscher Uebersetzung erschien.
In den wirren dreiBiger Jahren und wihrend des Krieges konnte keine Ueber-
sicht mehr entstehen; heute aber wirken jene Werke schon veraltet; denn
zu der neuen Literatur, die dort vermerkt steht, ist eine neuere hinzu-
gewachsen, die uns leidenschaftlich interessiert. Das Amerika, das man damals
mit André Siegfried eben erst als volljahrig akzeptierte, ist in diesen zwanzig
Jahren durch Krisen und Wandlungen von welthistorischem Ausmal} aus
seiner Isolation endgiiltig herausgerissen und in die abendldndische Fiihrung
hineingedriingt worden. Max Silberschmidt hat die politischen und &kono-
mischen Aspekte dieser entscheidenden Jahre in seinem Werk «Der Aufstieg
der Vereinigten Staaten von Amerika zur Weltmacht> geschildert; eine Dar-
stellung der literarischen Entfaltung dieser selben Zeit fehlte uns bisher.

53



Es ist aus allen diesen Griinden hoch erfreulich, daB wir nun zwei Werke
schweizerischen Ursprungs nennen konnen, welche diese grofle Liicke fiillen
und einander aufs beste ergénzen. Es sind dies Henry Liidekes «Geschichte
der amerikanischen Literatur», die im vergangenen Herbst im Verlag Francke
erschien, und Heinrich Straumanns <American Literature in the Twentieth
Century», welche als Band von Hutchinson’s University Library im Jahre
1951 im gleichnamigen Verlag in London verodffentlicht wurde. Wir wenden
uns zuerst der Darstellung der gesamten Entfaltung der amerikanischen Lite-
ratur von ihren Anféngen im 17.Jahrhundert bis auf unsere Tage zu, wie
Liideke sie uns gibt.

«Trois forces primordiales: la race, le milieu, le moment.» Taine hat sie
seinerzeit am Beispiel der englischen Literatur aufgezeigt. Seither ist fiir die
Erforschung der dulleren Krifte die Gesellschafts- und Wirtschaftsverfassung
als vierte hinzugekommen. Konnen wir leugnen, dafl gerade die amerikanische
Welt ein fast unwiderstehliches Versuchsfeld fiir den Forscher im Geiste
Taines darbietet? Ist es iiberhaupt mdglich, eine Geschichte der amerikani-
schen Literatur zu schreiben, ohne dem Einflul des amerikanischen Milieus,
dem Element der Rasse und Klasse nicht breiten Raum zu geben. Liideke hat
dies getan, hat, wie er uns selber im Vorwort sagt, eine altmodische, das heif3t
historisch-positivistische Geschichte der Wandlungen und kiinstlerischen Ent-
faltung der Literatur der Vereinigten Staaten geschrieben. Uebersichtskarten
zieren das Vorsatzpapier seines Buches; mit einem Hinweis auf den un-
gewohnlichen Schauplatz setzt es ein und breitet, nach Rdumen und Zeiten
geordnet, den schwellenden Stoff dar: die kolonial-puritanischen Anfinge, die
grofartigen Griindergestalten von Franklin, Jefferson, Paine und Hamilton,
die junge Republik mit dem herrlichen Bild von Cooper, die Pflanzer im
Stiden und ihr seltsamer Gast Poe, die Oratoren, Geschichtsschreiber und
Denker der Yankees, und dann, die zweite Hilfte des Buches bis zum Bersten

filllend, die Neueren von Lincoln und den Briidern James ab bis zu Saroyan,
McLeish und O’Neill.

Hier ist keine Scheu vor dem Stofflichen. Der beinahe sechshundertseitige,
hervorragend klar gedruckte Text, die zwanzigseitige Bibliographie, Namen-
und Werkregister sind alle von. nahrhaftester Fiille. Liideke gibt knappen
Bericht iiber den Inhalt unzidhliger Romane; er gibt Bilder der Epochen und
der Kiinstler und schildert amerikanisches Geistesleben, wo immer es zur
Eigenart und Fiille gedieh. Fiir diesen stofflichen Reichtum werden alle Leser
dankbar sein, die sich vorerst einmal einfach informieren wollen. Solcher
stofflicher Reichtum ist selten in literaturhistorischen Werken unserer Tage,
da das beste Bemiihen sich auf die Deutung der Texte konzentriert. Seltener
noch ist die Darstellung nationaler Literatur als geschichtlicher Ablauf; denn
auch diesem legitimen Bemiihen steht der moderne Versuch entgegen, im
kiinstlerischen Ausdruck das Zeitlose hervorzuheben. Als historisierendes
Panorama ist Liidekes Werk deshalb unzeitgemiB. Seinem Stoff und Zweck
ist es auf seine eigene Weise durchaus addquat. Darin liegt seine Rechtferti-
gung.

Das Wertvollste in Liidekes Werk liegt indessen nicht im historischen Be-
richt, sondern in den Seiten, die der Personlichkeit und der Eigenart der
Kiinstler gewidmet sind. In diesen Abschnitten zeigt Liideke die ihm eigene
Kunst des historischen Portrdtmedaillons, das in gedréngt-geschlossenem
Rahmen in scharfen Ziigen Stil und Eigenart eines Menschen darstellt und
zugleich beurteilt. Von Jefferson heifit es da zum Bespiel, er habe geschrieben
«wie er baute, in Anwendung der vollen, zuweilen reichen, aber immer mit

o4



Ueberlegung ausbalancierten klassischen Formen» «fiir die Bediirfnisse eines
im Grunde schlichten, biirgerlichen Lebenss. Voraussetzung solch scharf ge-
stochener Umrisse ist ein starker Sinn fiir die individuelle Eigenart, die
«Manier» der Kiinstler, fiir ihre historische Bedingtheit und Begrenzung, und
eine reife kritische Erfahrung und Vertrautheit mit dem Stoff. Auch diese
Kunst der prazisen Beurteilung von Kiinstlerindividualitdten nach ihrer Eigen-
art und Begrenzung wird heute selten mehr so konsequent geiibt wie hier;
das Gefiihl fiir das Ritselhafte und Bodenlose im Bereich der Seele macht
ein letztes oder auch nur vorletztes Urteil unsicherer als je. Darum empfindet
man Liidekes SchluBstriche oft als hart, so wenn er von Poe sagt, er werde
unter den GrofBten seiner Zeiten keinen Platz beanspruchen kénnen, weil ihm
das Schicksal die Kraft nicht verliehen habe, sein Erleben in befruchtender
Tiefe und Vielfalt zu gestalten. Es ist nicht so sehr die bittere Erkenntnis von
Unvollendetem und Unzuldnglichem bei Poe, gegen die sich der Leser hier
auflehnt, als gegen die Hirte und das undifferenziert Mengenmifige des
Urteils. Undankbar wire es indessen, ob dem einen, vielumstrittenen Poe,
iber den auch Eliot jingst den Stab gebrochen hat, die vielen treffenden
und eindringlichen Portratskizzen in Liidekes Werk zu vergessen. Sie bilden
eine Galerie von erstaunlicher Mannigfaltigkeit. Neben den Schriftstellern —
mit den préchtigen Seiten iiber den méannlichen Cooper und feinen Bemer-
kungen iiber Herrick und Lafcadio Hearn — stehen, eindriicklich gestaltet,
Gelehrte wie der Soziologe Veblen und die Historiker Prescott und Bancroft
und der spitere Henry Adams. Hier findet man Kabinettstiicke abgerundeter
Portrétierung und eindringlicher Analyse. (Eines davon, das beziehungsreiche
und feinsinnige Kapitel iiber Henry James, ist den Lesern dieser Zeitschrift
von einer fritheren Nummer her bekannt.) Dieser Neigung und Begabung
Liidekes zur Darstellung des Individuellen verdankt sein Werk auch seine
wertvollste Zugabe. Wir meinen die ausgezeichneten Photographien und Por-
trats beriithmter amerikanischer Schriftsteller (darunter Frank Buchsers
Bryant), welche der Verfasser mit Sorgfalt und Liebe fiir die ihm kongeniale
Kunst des Portriatmalens ausgewihlt hat.

Wenn wir uns schlieflich dem Kern des Buches, der Literatur selbst zu-
wenden, so fillt das gewaltige Ueberwiegen der epischen Form, des Erzihle-
rischen, in einer den Amerikanern eigenen Mischung von wildwiichsiger Un-
bekiimmertheit und qualvoller Reflexion, von Gier und Gewissen und toll-
kithnem erzéhlerischen Prahlen auf. Die Mannigfaltigkeit des jungen ameri-
kanischen Romans und die Bedeutung der Kurzgeschichten wird dem Leser
in den spiteren Kapiteln von Liidekes Buch deutlich genug. Eine gliickliche
Bestimmung oder vielmehr das Geburtsrecht des Deutschamerikaners gibt
unserem Verfasser besondere Liebe und Einsicht, wo immer vom Erzihle-
rischen die Rede ist. So sind seine Romananalysen immer aufschlufreich und
oft faszinierend durch ihre Hinweise auf Raffinements und Probleme der
Romankunst. So reich an Namen und Werken ist die zweite Hilfte des Buches,
dal man sich oft eine noch strengere Auswahl wiinscht. Es sind der Nischen
fast zu viele. Der Ton ist ernst und ziemlich trocken. Es fehlen alle spiele-
rischen Formen, Rokoko und Lustspiel fehlen dieser weiten amerikanischen
Welt; aber welche unbezihmbare Stofflust, wieviel Eigenart, wieviel Ernst!
Er teilt sich auch dem Stil des Buches mit, der oft ermiidet durch allzu grofle
Dichte der Sitze, Einschiebsel, Einschrinkungen und Beziige. Es ist nicht,
daf} Liideke seiner zweiten Muttersprache, des Deutschen, nicht michtig wire;
er besitzt es im Gegenteil in Fiille, doch stockt der FluB seiner Sitze unter
der schweren Fracht des Stoffes. Wie in groBen nationalen Portriitgalerien die

55



Bilder, so ermiiden hier die dicht nebeneinander gedrédngten Sitze. Man sehnt
sich nach einem Hohenblick iiber diese Weiten des Romans, diese Welt der
Wanderungen, Schicksale und Taten, diese weiten Rdume, die den Erzidhlern
die leidenschaftlich heftigen Gesten vor dem riesigen Horizonte geben, die
schlagartige Wilde der Kurzgeschichte, die Schwere des Romans, das Prah-
lerische der sieghaften Taler, die dumpfe Tristheit der Niederlage. Es ist wahr-
haftig eine epische Welt voll der MaBlosigkeit der Volkerwanderungszeiten.
Liideke 1dBt es einen immer wieder spiiren, auch da, wo ihm der letzte, der
kiinstlerisch-stilistische Sieg iiber seinen gewaltigen Stoff, die Gnade und
Frische des gelosten Darstellens, versagt blieb. Die Kiihnheit des Unterfangens,
drei Jahrhunderte des literarischen Schaffens einer jungen Riesennation von
den Anfingen bis zur Gegenwart, das heilit eine Geistesgeschichte der USA
zu schaffen, und das Gelingen und Zustandekommen dieses Werkes, das nun
die Sammlung Dalp ziert und bereichert, ruft die Meisterleistungen von
Bernhard Fehr, von Schiicking, Mandl und Walther Fischer in die dankbare
Erinnerung zuriick. Henry Liideke hat sein Werk iiber das Geisteserbe seiner
Heimat seinen schweizerischen Freunden gewidmet, in deren N#he er seit
Jahrzehnten wirkt. Wir nehmen es freudig und dankbar entgegen als selten
reifes und hochwillkommenes Gastgeschenk.,

Heinrich Straumanns kritischer, ordnender und deutender Ueberblick iiber
die amerikanische Literatur unseres Jahrhunderts steht an Gedréngtheit des
Stoffes und Fiille der Informationen dem Werke Liidekes in keiner Weise
nach. Da sich die Werke der Zeitgenossen, insbesondere die uns am leiden-
schaftlichst interessierenden Jiingeren und Jiingsten, einer historischen Be-
trachtung entziehen, war hier eine andere Methode geboten. Es 146t sich eine
Darstellung nach dem kiinstlerischen Stilwissen, nach Gattungen, nach Stoffen
und Problemen, ja selbst nach Landschaften denken. Alle diese Wege sind
schon versucht worden, Straumann hat einen steileren, einen ideologisch-
abstrakten Weg gewahlt, der den groflen Vorteil hat, sofort iiber Einzelheiten
hinaus zur Uebersicht zu fiihren.

Welch Geistes Kind sind die Werke der Amerikaner unseres Jahrhunderts?
Dies ist die Frage, die Straumann an die Literatur im weitesten Sinne stellt.
Die Antwort fiillt drei der wichtigsten Kapitel des Buches. Im ersten begeg-
nen wir den Pragmatikern und Realisten, die sich dem tédtigen Leben zu-
wenden, Rdumer des Augiasstalls, wie Upton Sinclair, der Journalist Lincoln
Steffens (iiber den sich einige sehr gute Stellen finden), Sozialkritiker wie
Lewis Sinclair, Naturalisten wie Dreiser.

Diesen kimpferischen Dingkiinstlern stellt Straumann zwei andere Grup-
pen entgegen: die Romantiker der Urspriinge, der Pioniere und des Lokal-
kolorits einerseits und sodann, im zentralen und spannendsten Teil des Buches,
die eigentlich Modernen, denen das Dasein selbst zum Ritsel geworden ist,
Faulkner, Hemingway, Scott Fitzgerald, Wolfe und Miller. Zwei Kapitel iiber
die Poeten und die Dramatiker beschlieen, wie in Liidekes Werk, das Buch.

Die bloBe Erwahnung der Kapitel gibt indessen keinen Begriff von der ein-
dringlichen Art und dem Scharfsinn, mit der das moderne amerikanische
Schrifttum von Straumann durchleuchtet wird. Diese bewahren sich vor allem
an den vielumstrittenen und meistgelesenen Meistern Hemingway, Faulkner,
Wolfe und Fitzgerald (welch letzteren Liideke leider in seinem Buche weg-
1aBt, wahrenddem er Faulkner voll gerecht wird). Straumanns Seiten iiber
Hemingway gehoren zum Besten, was iiber diesen Kiinstler bis dahin ge-
schrieben worden ist. Den eigentlich Modernen, einem Paul Bowles etwa oder
Wolfe und Hemingway wird er in hoherem Mafle gerecht als Liideke, dessen

o6



Liebe und Hingabe vor allem den grofien Erzdhlern gehort, wihrend er dem
eleganten modernen Unterhalter Marquand und Kiinstlern wie William Carlos
Williams, Glenway Westcott und Fitzgerald keinen Platz gonnte. Eine grofle
Liicke wird mancher Leser in Straumanns Buch spiiren, namlich das un-
geschrieben gebliebene Kapitel iiber T.S.Eliot. Zugegeben, er ist seit 1927
seinen Papieren nach britischer Untertan, doch ist sein frithes Werk und
seine spatere Wirkung aus der amerikanischen Lyrik schwer wegzudenken,
und gerade in seinem bewullten Europ@ertum ist Eliot wie Pound zutiefst
Amerikaner.

-Ordnung und Kliarung sind fiir den Leser, der sich in einer fremden Litera-
tur zurechtfinden will, die dringendsten Anliegen. Nichts vermag den viel-
stimmigen Chor ausldndischer Zeitgenossen so leicht zu entwirren wie die
Frage nach dem geistigen Standort. Straumanns Einfithrung und Uebersicht
bandigt auf 180 Seiten eine verwirrende Fiille auseinanderstrebender Gestal-
ten und Werke. Aber jedes Verfahren hat seine Grenzen. Selbst die schirfste
Bestimmung der Blutgruppe sagt nichts aus iiber den Timbre der Stimme,
und so horen wir bei Straumann verhiltnismdfBig wenig von den kiinstle-
rischen Qualitidten der behandelten Werke. Liideke andererseits, mit Stoff und
Schilderung schwer belastet, findet immer wieder Raum fiir die Behandlung
von Fragen der kiinstlerischen Form und des Stils. So ergédnzen sich die
beiden Werke auf gliickliche Weise. Liidekes Liebe gehort den Aelteren, den
eigenwilligen Kampfern, die europadischen Geist und amerikanische Erde,
amerikanische Luft ins Wort zu pragen vermochten; Straumann wendet sich
den problematischen Naturen unserer Tage zu und bringt uns Wolfe und
Hemingway nahe. Wir haben allen Anlaf, fiir beider Werke dankbar zu sein.

Max Wildi

IN ITALIENISCHEN ZEITSCHRIFTEN BLATTERND

Der Philosoph Vor 110 Jahren erschien das begeistert aufgenommene
des Risorgimento Werk Il primato d’Italia» des piemontesischen Abbate,

Philosophen, Politikers und echten Romantikers Vincenzo
Gioberti, der vor hundert Jahren und einigen Monaten, ndmlich am 26. Ok-
tober 1852, im Pariser Exil und von der Kirche verdammt gestorben ist. Kein
Wunder, dafl er mit der Kirche als Platoniker und Augustinianer schliefllich in
Konflikt geriet; denn Rom hat es noch immer lieber mit Aristoteles und dem
heiligen Thomas von Aquino gehalten. Und Scholastiker ist der verschwarmte
Gioberti, der es eigentlich stets auf eine coincidentia oppositorum abgesehen
hatte, wahrlich nicht gewesen; denn seine Dialektik steht auf schwachen
Fiien. Er zog es eher vor, ein ideenbefliigeltes Wesen in seinen Dienst zu
zwingen, das dem Pegasos der Dichter zum Verwechseln &dhnlich sah. Ein
Idealist und Metaphysiker von reinstem Fahrwasser, wurde er den Italienern
so etwas wie Fichte, Hegel und Schelling in einer Person, deren inwendiges
Format freilich kaum jenen ihm zeitgendssischen Deutschen gleichkommt.
Vielleicht ist er da als Siidlinder der Aufkldrung zu nahe und mystischer
Religiositdt zu fern, der man seit den Tagen der Renaissance am Rande des
Mittelmeers nicht mehr so leicht begegnet. Gioberti kommt ja nicht von dem
mystischen Erlebnis einer Innenwelt, sondern von der Theologie her, die er
mit Fortschritt, Demokratie und Sozialismus zu verschnen sucht. Es wurde
eine Philosophie fiir das italienische Volk daraus, worin der Papst gewisser-
maflen als politischer Staatsprisident postuliert wird. Ueber diesen «mit Weih-

57



wasser angestrichenen Voltairismus» haben sich schon einst Francesco De
Sanctis, der grolle Geschichtsschreiber der italienischen Literatur, und die
scharfe toskanische Zunge des satirischen Dichters Giuseppe Giusti lustig
gemacht. Sind aber diese Ideen, die gleichzeitig fiir und gegen den Geist des
Risorgimento waren und vor der damals eintretenden Wirklichkeit vdllig
zusammengebrochen schienen, wirklich ganz und gar abgetanes und ver-
gessenes Hirngespinst? Diese Frage durfte man sich unlingst stellen, als man
erfuhr, daf} der Papst fiir den heurigen 1. Mai, der auf einen Freitag fillt, das
Fastengebot aufgehoben hat. Das ist wiederum eines und nicht das geringste
der Symptome, die nach einer angestrebten Verschmelzung der Kirche mit
demokratisch-sozialistischer Politik aussehen. Und Gioberti, der ketzerische
Abbate, riickt beinahe zum Rang eines Propheten empor. In seinem Aufsatz
«Gioberti metafisico e politico» in <Pagine libere» (5—6) nennt ihn Mario Ben-
venuti einen mit Bossuet kombinierten Vico. Es konnte nicht fehlen, dafl hier
wieder einmal Vico in Erscheinung tritt. Dank Croce und den Croceanern ist
ja der Napoletaner Giambattista Vico (1668—1744), einst wenig beachtet, zu
einer Art Erzvater aller Wissenschaften und aller Ideen deklariert worden,
der vor allem als erster die Gesetze der Geschichte erkannt haben soll. Und
wenn ein Kopf als bedeutend hinzustellen ist, dann pflegt man in Italien jetzt
gern seine geistige Verwandtschaft mit Vico hervorzuheben oder zu kon-
struieren, je nachdem. Im Unterschied zu dem durch zunehmende Selbst-
erkenntnis gleichsam werdenden Gott Hegels faBlit Gioberti die Geschichte
nicht als Werden, sondern als Schopfung, als den schopferischen Weg des
Menschen zu Gott auf. Das Sein handelt und schafft in ihm. <Ich ersehe mich
als existierend ... aber ich bin nicht die Fiille des Seins», sagt Gioberti, der
stets bemiiht war, gegen den statischen Pantheismus Spinozas Stellung zu neh-
men. Im Gegensatz zu Cartesius sagt er nicht: «Ich denke, also bin ich», son-
dern: <Ich bin das Denken», eine Behauptung, die nahe an eine Grundthese
des Anthroposophen Steiner herankommt. Jedenfalls glaubte dieser eigen-
willige Priester, der sogar einmal piemontesischer Ministerpridsident gewesen
ist, als ein italienischer Neuguelfe in der Gefolgschaft des Frate Campanella
und sogar des Dichters Dante Alighieri vom rechten ghibellinischen Fliigel
der Parte Guelfa, an die Verwirklichung der Idee, der Humanitét, der Bildung
in der Geschichte, hierin ein entschiedener Gegner der selbstherrlichen
Politiklehre des Florentiners Machiavelli und ein Gesinnungsgenosse Fichtes.
Gioberti dachte an nichts anderes als den Primat der italienischen Super-
nation iiber das Abendland unter dem Priesterkonigtum des Heiligen Vaters
in Rom. Die grofle Vergangenheit Roms und die geistigen Prarogativen der
Kirche schienen ihm eine solche fiihrende Ausnahmestellung Italiens zu be-
griinden und zu rechtfertigen. Nationale Verstiegenheit? Wie man’s nimmt.
Gioberti dachte gewill an alles andere als eine Unterjochung der anderen
Volker durch Italien mittelst politischen und geistigen Terrors. Er war ohne-
hin zu geistig, als daB} er geistigen Terror fiir moglich gehalten hitte. Und
sicherlich hat er sich die politische und demokratisch-soziale Herrschaft des
Vikars von Rom nicht so vorgestellt, wie sie praktisch zu seinen Lebzeiten
bestand. Einen scharfen Geschmack davon kann man ja durch die oft ge-
radezu erschiitternden Sonette von Belli bekommen. Gleichweit von fran-
zosischem Sensualismus und engem Dogmatismus, glaubte er an eine Art
Verwirklichungsmoglichkeit des Reiches Gottes auf Erden. Moglicherweise
war seine Vermischung von Philosophie und Geschichte ein fruchtbarer Irr-
tum? Was er fiir die Gemeinschaft forderte, war freilich etwas, das nur in-
dividuell moglich und notig ist. Das ist ja wohl gewil}, dal, wer ans Gottes-

58



reich glaubt, dazu hilft, ihm eine approximative Verwirklichung auf Erden zu
besorgen.

Immerhin waren die Zeiten der Scheiterhaufen vorbei, und so vermochte
es Gioberti mit Anstand zu ertragen, als er zuerst teilweise und dann ganz
und gar auf den Index kam. Mit dieser Frage beschiftigt sich G.Bortolaso
S.J. in «La Civilta Cattolica» (2468). Je dlter Gioberti wurde, wenn er auch
im ganzen nur 51 Jahre alt geworden ist, desto mehr geriet er mit der Kirche
und ihrem Dogma in Konflikt, ganz abgesehen davon, dal} ihm seine Ver-
bindung mit der «Giovine Italia» eines Giuseppe Mazzini iibel vermerkt
wurde. Er war eben, trotz aller vermeintlichen Gegnerschaft, wenn irgend-
einer, ein Mann des italienischen Risorgimento, dieser glutvollen und friih-
lingshaften geistigen Bewegung, die den Alten im Umkreis des Schliissel-
gewaltigen nicht im geringsten behagte. In seiner, wenn ich nicht irre, post-
humen «Protologia» sagt er: «<Der Mensch existiert in Gott. Das Wesen enthélt
das Seiende; die Geschopfe kehren zu Gott zuriick; sie sind begonnene und
virtuelle Gottheiten; der virtuelle Pantheismus ist wahr; nur der aktuelle ist
falsch.» Mit diesen michtigen Feststellungen, deren Wucht man sich nicht
leicht entziehen kann, verwickelt er sich selbstverstindlich im Sinn der
petrinischen Kirche in einen bedenklichen Immanentismus und verkennt —
tut er es wirklich? — die Distanz zwischen Gott und Geschopf. SchlieBlich
erklirte er den Katholiken ganz und gar als frei, sich selber seine Kirche,
seinen Gott, sein Dogma zu schaffen, und billigt dem Menschen eine natur-
gegebene Fihigkeit zu, Gott zu erkennen. Es geht zuletzt so weit, dal} er, der
den Papst als Priesterkonig iiber alle vorgeschlagen hatte, erklirte: «Der
Papst ist unnotig. Mag er denn als Bewirker sein, wenn es euch gefillt, aber
nicht als Erinnerung. Bewahrt ihn als ein Denkmal. Seid pietdtvoll mit dem
Papst, wie ihr es seid mit den antiken Bildsdulen und den &gyptischen Ko-
lossen.» So schreibt er in seinen Erinnerungen. Und zu einem Bekannten be-
merkte er einmal: «Mein Katholizismus ist nicht Roms offizieller Katholi-
zismus.» Man sieht: er war ganz einfach ein kluger Rebell, wie es in neuerer
Zeit ein Buonaiuti gewesen ist. Und als die Kirche seine Werke verdammte,
unterwarf er sich keineswegs, sondern meinte — im TUnterschied zu dem
klugen Buonaiuti, der immer wieder, wenn auch vergeblich, Frieden mit der
Kirche zu machen suchte — geradezu brutal, das Ganze errege ihm Uebelkeit
und Gelachter. So war Gioberti.

Antonello Zeitungen, Zeitschriften, Plakate, eine hiibsche rote Briefmarke,

alle mahnen den abendlédndischen Kunstliebhaber, nach Messina
zu gehen und die jetzt in einer einzigartigen Ausstellung gesammelten Werke
jenes Antonello aus Messina zu betrachten, neben dem tiiberhaupt kein an-
derer sizilianischer Kiinstler jener Zeit zdhlt und der den grofiten Quattro-
centisten des italienischen Festlandes, einem Piero della Francesca, einem
Botticelli, einem Carpaccio ebenbiirtig, wenn nicht iiberlegen gewesen ist.
Welch eine Gelegenheit, mindestens zwanzig, vielleicht sogar beinahe dreilig
eigenhéindige Werke des durch sein versonnenes Leuchten stets wie eine ge-
heimnisvoll platonische Riickerinnerung an eine hohere geistige Heimat an-
mutenden Meisters beisammen zu sehen! Lebhaft entsinne ich mich, als
Sekundaner der Dresdener Kreuzschule vor dem vdllig in ein inwendiges
Leben entriickten Sebastian des Antonello im Zwinger vielleicht zum ersten-
mal im Leben gespiirt zu haben, was groffie Kunst in uns anzuriihren vermag.
Aber dieser Sebastian, von dem ich mir denke, daB er vielleicht die merk-
wirdige und etwas verstiegene franzosische Dichtung von D’Annunzio ver-

59



anlafit haben mag, fehlt auf der Schau in Messina. Er ist im skythischen
Dunkel verschwunden. Vielleicht wird es dort einst heillen, dal Antonello
eigentlich ein Russe sei und die Oelmalerei erfunden habe. In «Oggi> (IX, 18)
zerpfliickt ein Kritiker die hiibschen Geschichten, die Vasari iiber Antonello
und seine angeblichen Beziehungen mit Jan van Eyck erzidhlt, der ja schon
gestorben ist, als Antonello noch ein kleiner Junge war. Es ist vor allem die
Geschichte mit der Oelmalerei, deren Geheimnis er von dem Niederldnder
erfahren haben soll, wihrend sie doch ein ldngst bekanntes, nur damals die
meisten nicht interessierendes Geheimnis war. Antonello, der noch nicht
fiinfzigjahrig an der Schwindsucht starb, war als etwa Fiinfundvierzigjahriger
nachgewiesenermallen in Venedig, wahrscheinlich aber, ohne dal man es
nachweisen kann, schon viel frither und wohl oft im orientalisch weltweiten
Dunstkreis dieser merkwiirdigsten der Stadte, um geistig und kiinstlerisch
Venezianer zu werden, also vor allem Meister der Farbe, innigst verwandt
den Muranesen, den Bellini, den Carpaccio, der klaren, versonnenen Stille der
«Sacra conversazione», welcher noch ein Giorgione alles zu verdanken hat,
namlich einer Art Ueberwirklichkeit, zu welcher in Italien eigentlich nur die
Venezianer zeitweise gelangt sind, wie etwa gleichzeitig die Chinesen und
zweitausend Jahre frither die Griechen. An den Bildnissen des Antonello
kann man es erleben, wie etwas zugleich ganz nahe und ganz fern sein kann
und dal} es eine Sinnlichkeit des Geistes gibt. Wie wundervoll konnte sich die
verworrene und verqualte Kunstbemiihung unserer Zeit im Jungbrunnen
dieser sinnklaren Ueberlieferung erfrischen und erneuern, wenn sie einsehen
wollte, dafl wir nur jung als Schopfer sein konnen, wenn wir uns gleich-
zeitig nicht weigern, uralt zu sein und die Geisteskrédfte und Erfahrungen
der Ahnen dankbar in uns weiterwirken lassen!

Das Wahlgesetz Das neue italienische Wahlgesetz, welches die Democristiani

mit unendlicher Miihe durch die vom Toben der Opposition
in allen Fugen krachenden Kammern durchgepeitscht haben, macht vielen
Pein, nicht am wenigsten den Erfindern dieses Gesetzes selbst, das dem mit
mindestens 50 Prozent aller Stimmen plus einer gewinnenden Sieger zwei
Drittel der Sitze schenkt. In ihren Wahlreden kommen die Kandidaten der
Mitte immer wieder auf den prasumptiven Segen dieses Gesetzes zu sprechen,
wie um das eigene Unbehagen zu iibertonen. Gewil, es ist kaum zu fiirchten,
dall die Opposition durch einen fulminanten Wahlsieg in den Genufl der Vor-
teile des Gesetzes gelangen wird. Aber es ist keineswegs sicher, daf} die Mittel-
parteien den erhofften, iiber 50 Prozent der Stimmen aufzeigenden Erfolg er-
ringen werden. Und wenn sie ihn erringen, kann ihnen der nach einem
anderen Wahlmodus zusammenzustellende Senat erst recht unangenehm wer-
den, weil vermutlich dann die Mehrheit der Deputiertenkammer stets im
eigenen Herzen mit einem dem Geist der Demokratie irgendwie entgegenen
Gesetz und mit den aufsteigenden Gefiihlen der, sagen wir, virtuellen Illegali-
tat zu kdmpfen haben wird, wie einst die rémischen Imperatoren, die ganz
genau wullten, daB} sie Fremdkorper in der Struktur der rémischen Republik
waren und blieben. Ein so redlicher und aufgeschlossener Mann der geistigen
Mitte wie Carandini, der bekannte Diplomat und Foderalist, gibt diesen Ge-
fithlen denn auch Ausdruck (allerdings stilistisch etwas bleiernen und ver-
klausulierten Ausdruck) im Leitartikel von «I1 Mondo» (V,17) und fiirchtet,
daf} die Mitte den zu erwartenden Drohungen von links und rechts her einen
nur unsicheren und zusammenhangslosen Widerstand entgegenzusetzen haben
wird. Warum das? Nun, wohl aus den oben genannten Griinden. Die Préamie

60



ist nun einmal au fond undemokratisch. Sie schmeckt nach autoritirem Re-
gime. Man fragt sich, warum die Democristiani diese ganze leidige Geschichte
notig gehabt haben, bei ihrer doch numerisch so stark gewesenen Stellung,
im Vergleich zu der diejenige eines Adenauer schwach sein wiirde, wenn
nicht Adenauer die eigentlichen Krafte aus seiner eigenen Person bezoge.
Man kann sich der Erwédgung nicht verschliefen, dafl der Regierungsmehrheit
in Italien oft die Entschluflkraft gefehlt hat, der Opposition gegeniiber die
Gesetze in Anwendung zu bringen, wenn diese Opposition Handlungen beging,
die auch ohne juristische Drehs als staatsgefdhrlich und hochverriterisch zu
bezeichnen waren und sind. Wie oft durfte man wirklich sagen: «videant
consules...» und tat es nicht! Rolf Schott

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Ueberwindung des Seit etwa zwei Jahren hat das Bediirfnis, das Nichts des
Existentialismus Existentialismus zu iliberwinden, die Sinne fiir dichteri-

sche Aeullerungen und sozialpsychologische Einsichten ge-
schirft, die zum Problem einer Ueberwindung des Existentialismus einen Bei-
trag versprechen. Otto Friedrich Bollnow, der Philosoph der Mainzer Uni-
versitdt, hat die Ueberwindung der Daseinsnot bei Rilke als erster erkannt
und in seinem «Rilke»! das Rilkesche Gliick, als Moglichkeit Gott zu finden,
den riickwarts gewandten Elegien gegeniibergestellt. Damit fithrt Rilke, der
mit seinem Werk, vom Malte bis zu den Elegien, der Dichter der existentialen
Angst gewesen ist, liber sich selbst hinaus und wird zum Zeugen eines neuen
Heils nach seiner gewill nur fragmentarisch gelungenen Ueberwindung seiner
Lebensnot.

Diesen <«Rilke» und seine fruchtbaren, aus der Rilke-Erfahrung nicht ‘mehr
zu eliminierenden letzten Seiten des Buches mufl man den existentialistischen
Untersuchungen voraussetzen, die Professor Bollnow in einigen Zeitschriften
veroffentlicht hat. Gerade diese Voraussetzung gibt seinen Untersuchungen
tiber das Problem der Ueberwindung in Universitas (5) einen besondern Ge-
halt. Es ist zu verstehen, daBl Bollnow weitere Zeugnisse der Ueberwindung
sucht, die, wie jede echte Dialektik, das Gewesene nicht antithetisch aufhebt,
sondern in die Synthese hiniiberfithrt und bewahrt. Bollnow anerkennt den
philosophischen Ernst der existentialistischen Bewegung als Ausdruck unserer
Krise, nicht aber als Mittel, sie zu 16sen. Der Existentialismus entsteht in einer
Welt, die ihrer geistigen und religiosen Fundamente beraubt ist und auf das
Bewulitwerden des Preisgegebenseins mit Angst reagiert. Der Mensch halt
dieser Angst im Existentialismus stand, er iibersteht die ZerreiBBprobe, wie
Rilke, wenn er einen Halt gefunden hat. Der innerste Kern des Menschen
bleibt unberiihrt und unabhiingig von der duBeren Welt. Der Mensch ergreift
sich selbst im unteilbaren Vorgang des Absoluten und kommt zu seiner
Selbsterfahrung, die ihm logische Deduktionen nicht vermitteln konnen. Kann
aber der Mensch in einem logischen Zustand bestehen, in dem er auBerhalb
seines eigensten inneren Kerns kein verldBliches Sein mehr anerkennt? Ent-
weder gibt es kein sinnvolles Dasein mehr, oder die Not erzwingt die Ueber-
windung der Beschrinkung auf sich selbst und hebt den Existentialismus in
seiner modernen Form auf.

Die Einsamkeit kénnen wir nur sprengen, wenn wir von unserer Ungebor-
genheit zu einer neuen Geborgenheit gelangen, das Vertrauen zur Wirklich-

1 W.-Kohlhammer-Verlag, Stuttgart.

61



keit zuriickgewinnen. Das Seinsvertrauen, die Seinsglidubigkeit, chne kon-
fessionelle Bindung, geht der eigentlichen religiésen Erfiillung voraus. Das
Seinsvertrauen gehort zu den Vorbedingungen unseres Lebens. Welche Be-
deutung es fiir das Kind hat, stellte Alfred Nitschke in der Sammlung, Her-
bert Pliigge in einem erschiitternden Beitrag Ueber suizidale Kranke in
Psyche, einer Zeitschrift fiir Tiefenpsychologie und Menschenkunde in For-
schung und Praxis (V/7), dar. Er behandelt die Frage der Hoffnung und die
existentielle Ursache des Selbstmordes in den Fillen, da Leben ohne Hoffnung
unlebbar wird.

Bei ¢iner groflen Reihe von Krankengeschichten — wie man die Geschichten
der Selbstmordversuche bezeichnen kann — stehen nicht die in der populdren
Vorstellung vom Selbstmorder pravalenten Motive: Hunger, Kriegserlebnisse,
soziale oder familidre Not, unheilbare Krankheit an erster, sondern ziemlich
an letzter oder spéter Stelle. Fiihrend in der Selbstmordstatistik Europas sind
die Schweiz und Schweden; die Selbstmordjahre liegen vorwiegend unter 45.
Gemeinsam ist in der Mehrzahl der Selbstmorde — eine Analyse der Selbst-
mordversuche ist allein moglich — die Diirftigkeit der psychischen Struktur.
Es fehlt dem Ungliicklichen das von Pascal dem néant gegeniibergestellte
anthropologische Heilmittel, das Bewuftsein, der Sinn fiir IInfini. Dieses Un-
endlichkeitsgefiihl erscheint dem Menschen in der Maske der Hoffnung: «Im
Zusammenbruch der gemeinen Hoffnung kann die fundamentale Hoffnung
aufleuchten, die das Welthafte und das Subjekt transzendiert. Diese funda-
mentale Hoffnung 1dBt sich nicht psychologisch rubrizieren, weil sie kein
psychologisches, sondern ein anthropologisches Faktum ist. Sie ist im strengen
Sinn nur erfahrbar; und... am iiberzeugendsten erfahrbar im Zustand der
gemeinen Hoffnungslosigkeit ... Die Erklirung dafiir, daf} wir nach der Er-
fahrung der volligen Absurditdt dieses Daseins, nach der Erfahrung der Fru-
stration als Charakter unserer innerweltlichen Existenz, in der extremen
Bedrohung unserer Leiblichkeit, in der GewiBheit unseres Untergangs oder
auch des Untergangs eines unser Dasein beherrschenden Wertes, nicht Suizid
begehen, ist der Beweis fiir einen uns haltenden, unsere innerweltliche Exi-
stenz transzendierenden Bezug... Das ganze Werk Kafkas 148t sich ohne
Zwang als eine grofle Konfession betrachten mit dem Inhalt, daBl nur in der
Erfahrung des Absurden, in der letzten Frustration, die fundamentale Hoff-
nung erfahrbar werden kann.» Wie sehr die fundamentale Hoffnung das letzte
Wort. Kafkas ist, wurde Max Brod so viele Jahre nicht geglaubt, bis jetzt die
Tagebiicher und der eben erschienene neue, iiberreiche Nachlaffband Hoch-
zeitsvorbereitungen auf dem Lande? Kafka in Parallele zu Rilke, aber ohne
dessen Aesthetizismus, als Helden iiberwundener Note glorreich offenbart.

Die Schrumpfung der fundamentalen Hoffnung (Herbert Pliigge hat dieses
erhebende Wort gepragt), die zu ihr gehorende Stagnation des Lebens, der
Zustand der Leere, die Ennuis, verkleidet in Siichte und Perversionen, brin-
gen jene Vereinzelung hervor, die man als existentielle Selbstmordmotive
bezeichnen kann. Fiirchterliche Kriegs- und KZ.-Leiden fiihren seltener zum
Selbstmord als kleine Enttduschungen, Gram, Krankungen in der wieder-
errungenen normalen Existenz, Warum? «Es gehort offenbar zum Wesen des
Menschen, dall er grade dann, wenn er nicht von aullen bedroht ist, sich
selbst, von sich selbst aus, in Gefahr bringen kann, ja unter Umstédnden sich
selbst dann umbringen mull. Grade wenn sein Leben auf der Vitalstufe von
auflen ermoglicht wird, fragt er, wie er eigentlich ,leben konne‘. Dieser Sach-
verhalt erweist sich als fiir den Menschen spezifisch. Es gehort zu seinem

2 S.-Fischer-Verlag, 456 S.

62



geistig bestimmten Sein, sich selbst in Frage zu stellen... Es zeigt sich hier
ein Schisma, das das faktisch biologische Leben, das durchaus ,moglich’, ja
gesichert sein kann, von einem, von seinem Tréger gesondert behandelten, ge-
sondert gelebten, ,eigentlichen’ Leben, das ihm ,unméglich’, nicht mehr voll-
ziehbar erscheint, und das er vernichten muB, trennt... Der extremen Be-
herrschung der biologischen Gegebenheiten des menschlichen Daseins ent-
spricht die extreme Ohnmacht des Menschen, sich selbst zu verstehen, seine
abundante Ratlosigkeit, und die kurzschliissige Art, mit der er sich in Frage
stellt.» Interessant ist, dafl allgemein der Prozentsatz katholischer Selbst-
morder der niedrigste ist; erklart er sich durch einen reicheren Besitz an
fundamentaler Hoffnung, ist sie es, die das grofle Konvertitentum der letzten
Jahrzehnte herbeigefiihrt hat?

Mit dem Besitz der Hoffnung ist die neue Geborgenheit des Menschen ge-
geben, die Rilke in den spidten Versen reiner Ueberwindung fafit: <Alles atmet
und dankt. / O, ihr Note der Nacht, wir ihr spurlos versankt.»

Fir diesen neuen Positivismus sucht Otto Friedrich Bollnow weitere Zeu-
gen, und er glaubt sie sogar zwiefach gefunden zu haben. In einem Aufsatz
Friedrich Georg Jiinger — Werner Bergengruen / Zwei Dichter der meuen
Geborgenheit, den er in der von Hans Joachim Schoeps herausgegebenen Zeit-
schrift fiir Religions- und Geistesgeschichte (III, 3) veroffentlichte — er wirkt
im Herausgeberkollegium mit —, verzichtet er darauf, beide Namen durch
«und»> zu verbinden, denn es besteht zwischen ihnen keine Verbindung, da
sie parallel und unabhéngig voneinander eine fiir die Weltorientierung un-
serer Zeit symptomatische Wendung vollzogen haben. Der philosophischen Auf-
merksamkeit Bollnows sind zahlreiche Verse nicht entgangen, die die neue
Erfahrung beider Dichter belegen soll; aber ich finde nur in einem von ihm
zitierten Prosawort Jiingers den Ausdruck der neuen Geborgenheit. Es ist
mehr ein philosophisch-historischer Kritizismus, der die Wendung mit dem
Wort begriindet: «Nur dort, wo der Grund wankt, wachst Grund an, und nur
am Unsicheren bewahrt sich die Sicherheit des Menschen.» Die kiinstlerische
Erlebnisform dieses neuen Zustandes ist aber in fast allen Proben dieser Ab-
handlung schwach, und wenn damit kein Wort gegen F.G. Jiinger oder
Bergengruen gesagt sein soll, da die Zitate nur thematische Illustrationen
liefern, so kann ich doch eine dichterische Ueberwindung der existentiellen
Not, die iiber Rilke und Kafka auch nur thematisch hinausreicht, in keinem
bemerken. Dennoch ist ein neuer Positivismus unverkennbar im Kommen,
und die von Bollnow sorgsam bemerkten Motive, wie die der Zeiterfahrung,
des RaumbewuBtseins, des Kreises, der Ewigen Wiederkehr (die auch Meta-
pher der Sinnlosigkeit ist), des Dauerns, der Einheit, des Ursprungs, der Ge-
trostetheit, weisen auf eine in sich gefiigte Weltanschauung hin; sie hitte in
beiden Fillen die Bedeutung einer symptomatischen Wende, soweit man von
ihr bei einem katholischen Autor wie Bergengruen iiberhaupt sprechen kann.

Eine Gegeniiberstellung von echtem und falschem Existentialismus gibt
Professor Dr. Heinrich Barth in Reformatio, Zeitschrift fiir evangelische Kul-
tur und Politik (I, 2), Gelegenheit zu klirenden Formulierungen. Barth legt
einen besonderen Akzent auf die groBe Selbstbescheidung echter Existenz-
plhilosophie, da jedes Nachdenken iiber das eigene oder das fremde Sein nur
ein «Nach-Denken», ein «Nach-Sehen» erlaubt und eine uniiberschreitbare
Distanz zwischen vollfithrtem und re-flektiertem Sein den Menschen von der
Realisierung seines Vorhabens, von der philosophischen Erfassung seines
Vor-habens trennt. Die Existentialphilosophie kann das Sein beschreiben,
aber weder zurilickrufen, was echtes Sein gewesen ist, noch gedachte Seins-

63



wahrheit in das Sein einfithren. Diese Diskrepanz trennt den «Weisen», der
vorgibt seine Weisheit zu leben, vom Religiosen. Die Existenz kann aber nicht
zum Gegenstand einer Lehre vom Seienden werden: «Existenz darf uns nie
und nimmer vor Augen stehen als ein ontischer Sachverhalt oder als ein
Komplex von Sachverhalten, mogen sie in noch so abgriindlicher Tiefe auf-
gedeckt werden... Die menschliche Existenz existiert in einer Grundfrage,
in der es darum geht, ob sie ,in der Wahrheit steht’ oder der Unwahrheit an-
heimfillt. Dall die Existenz in der Wahrheit existiert, dies ist es, worin ihr
eigener, urspriinglicher Sinn beschlossen ist.» )

Das Letzte, das in der menschlichen Existenz auf dem Spiele steht, macht
aber auch ihre Wiirde aus. Wird die menschliche Existenz auf ein begrenztes
Prinzip beschrankt, «auf ein Prinzip, das als ein Vorletztes jederzeit iiber-
boten werden kann», dann kann die Existenz in der Wahrheit keine ernstzu-
nehmende Bestimmung mehr sein. Beschreibende Anthropologie, die begrenz-
tes Dasein darzustellen behauptet, weist keine Bestimmung des Menschen
mehr auf. Eine wahrhaft personliche Existenz — und das ist das Hauptpostu-
lat, das der Basler Autor an echten Existentialismus stellt — kann nur durch
eine iibergreifende, transzendierende Sicht menschlichen Seins einsichtig
werden. Dieses Uebergreifende hat fiir die Philosophie der Existenz ihre un-
vergleichliche Bedeutung., Wo diese Philosophie am individuellen Sein des
Menschen kein Interesse mehr nimmt, kann sie die Anteilnahme am ,Einzel-
nen‘ nicht mehr begriinden. Sie wird dann iiber die Auseinandersetzung des
Einzelnen mit seiner Zeitgeschichte hinwegsehen und eben dadurch den Ein-
zelnen verfehlen. Im Raum des biblischen Wortes vollzieht sich eine Begeg-
nung mit der Existenz, die der existenzphilosophischen Einsicht weit voraus
ist. Daher macht Existenzphilosophie nur einen Sektor wirklicher Erkenntnis
gegenwartig. Zwischen dem biblischen und dem philosophischen Wort steht
aber — und das wire hinzuzufiigen — das dichterische, das kein blofles
«Nach-Denken», kein bloBes «Nach-Sehen» ist, sondern iiber eine Gegen-
wartigkeit verfiigt, in der Existenz im hochsten MalBle enthalten bleibt.

DalB} die Diskrepanz zwischen dem Sein und seiner Erscheinung im Nach-
Denken, Nach-Sehen auch den existentialistischen Denker selbst stigmatisiert,
hat Heidegger gegen sich selbst erwiesen. Der Existentialist, dessen Seins-
deutung sein eigenes Sein vor einem bloBen Verhandensein, noch dazu zu
einem hochst kompromittierenden, nicht bewahren konnte, ist mit seinem
eigenen Denkmaterial von Karl Lowith in einer seit dem Erscheinen in der
Neuen Rundschau (LXIII, 1) berithmt gewordenen Essay Martin Heidegger:
Denker in diirftiger Zeit kritisiert worden. Lowith erspart es sich und Heid-
egger, auch noch daran zu erinnern, dafl der Existentialist als Rektor seinem
Lehrer Husserl die Benutzung der Universitdtsbibliothek verbot; die <Herr-
lichkeit> des deutschen <Aufbruchs», die «existentialistische»> Deutung eines
Landsknechts wie Schlageter, die Traktierung des «Wehrdienstes des Geistes»,
die Ineinanderblendung der Seinsterminologie mit der des Nazismus produ-
zierte, um ein Wort aus der Dritten Walpurgisnacht von Kraus® zu zitieren,
den «Irrnationalismus», den «Irrationalsozialismus», und deckte die Folgen-
losigkeit des bloBen Philosophierens auf, wihrend das wahre Dichten in sich
und an sich Folge hat. Daher offenbart die Befragung des Dichterischen, die
Heidegger zu einer hohen Interpretationskunst entwickelt hat, Existentielles,
in dem Sein und Denken so identisch sind wie Schicksal und Wort bei Ho6l-
derlin. Seine Geborgenheit im Wahnsinn ist noch immer das letzte Transzen-
dieren der zuginglichen heutigen Erfahrungen. Felix Stossinger

3 Kosel-Verlag, Miinchen.

64



Diese Seite stand nicht fir die
Digitalisierung zur Verfigung

Cette page n'a pas été disponible
pour la numérisation

Questa pagina non era a
disposizione di digitalizzazione

This page was not available for
digitisation



	Kleine Rundschau

