
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLEINE RUNDSCHAU

ROBERT FAESI ZUM SIEBZIGSTEN GEBURTSTAG

In Zollikon, hoch an einer Halde, steht sein Haus mit der weiten Aussicht.

«Aufglänzt durch windgewiegter Zweige Treiben
Seeblau und Sonnengold und ferner Silberschein.
Und Haus und Rebe, Welle, Wolke, weiter Wind sind mein»...

Der Blick schweift über die helle Seebreite zu C. F. Meyers Kilchberg
hinüber und weiter seeaufwärts gegen die Berghäupter der inneren Schweiz;
seeabwärts breitet sich nahe das Häusergewimmel der «Stadt der Jugend und
der Hoffnung», wie Ricarda Huch das weltoffene, moussierende, zukunftsfreudige

Zürich genannt hat. Auf einem Uebergang steht das Haus dieses
Freundes der Beheimatung in mancherlei Welten, an einer Stelle, wo Land
und Stadt ineinander übergehen, und wenn wir uns recht erinnern, hat er
vor Jahren einmal in einem Aufsatz Stellen solcher Art in den Rang von
geistigen Orten überhaupt erhoben und sie dem Menschen der Gegenwart
als ideale Wohnsitze gepriesen, wo Landnähe und Stadtnähe. Nähe zum
Zeitlosen und Nähe zur Zeit sich vereinen.

Auch sein dichterisches Werk ist eine Stätte der Begegnungen der Welten,
heimischer mit fremden, glücklicher mit leidenden, gegenwärtiger mit
vergangenen, und der Autor weiß, daß das eine Nachbarreich ärmer wäre ohne
die Werte des andern. Durch seinen frühen, mitten im Ersten Weltkrieg
entstandenen Versband «Aus der Brandung» läuft die Schicksalsgrenze zwischen
Krieg und Frieden, zwischen dem verwüsteten Europa und der verschonten
Schweiz. Faesi gehörte zusammen mit Stamm, Steffen, Moeschlin und andern
zu jenen Erneuerern unseres Schrifttums, welche die Grenzen zum verheerten

Europa hin auftaten, weil in ihrem engen Land die Kräfte zur Bewältigimg

des Lebens in einer Größe fordernden Zukunft zu verkümmern drohten.
«Glück, bist du Schuld?», «Bist Du im Leichten, Gott — bist Du im Schweren?»,

«Bist du, mein Volk, so groß wie deine Berge?» — das waren Fragen,
die der junge Dichter aufwühlend gewissermaßen von Europa her über die
Grenze an das schweizerische Gewissen stellte, tief beunruhigt durch das
große Warum, das undurchdringlich über Verschonten und nicht Verschonten
schwebte.

Er, der in geistigen Bereichen diesseits und jenseits der Landesgrenzen
Heimische, hat aus dem schweizerischen Bezirk Gestalten ins Buch geholt
wie jenen Füsilier Wipf und seinen Kameraden Leu, in denen sich alles, was
nicht Galonen trug in der schweizerischen Armee, wiedererkannte, und mit
der gleichen sicheren Hand hat er in der Romantrilogie über das Zürich des
18. Jahrhunderts (Die Stadt der Väter, Die Stadt der Freiheit, Die Stadt des
Friedens) einen Goethe oder Figuren aus Gesellschaft und Volk Frankreichs

hingestellt. Und öffnen wir sein Buch der Huldigungen «Heimat und
Genius», so finden wir wiederum, daß Grenzen sich auftun und eines
geistvollen Hausherrn Courtoisie von Geßner bis Spitteier die Namhaften der
Heimat, mit Goethe und Hauptmann aber auch das Nachbarland an seine
Tafel geladen hat. Sie werden uns vorgestellt von einem Kenner, der es liebt,
Schweizerisches mit fremden Augen und Fremdes mit schweizerischen zu be-

46



trachten. Seine Menschlichkeit ist ohne Enge, und überdies freut man sich zu
sehen, wie, wiederum hinüber und herüber über eine Grenze, der Dichter in
ihm dem Gelehrten die Kunst des gepflegten Wortes, der lebendigen
Einfühlung leiht und der Gelehrte dem Dichter den Reichtum seiner historischen
Bildung. Wir kennen der Mesalliancen zwischen beiden genug — auch auf
Kathedern — und besonders jene Fälle, wo es weder mit dem Dichter noch
mit dem Gelehrten zum besten bestellt ist; hier aber ist einmal die
Verbindung harmonisch gelungen, von einem sensiblen Gewissen sauber regiert,
und wie sie der Kunst des wissenschaftlichen Porträts, welche die Stärke des
Germanisten Faesi ist, zustatten kommt, das zeigt schön sein Buch über Carl
Spitteier. Ist es ein Zufall, daß der Mann, welcher als Dichter Novellen und
Romane und Gedichte von Rang und Dramen von der Kraft jenes
unvergessenen «Opferspiels» von 1925 schuf — daß er als Germanist dem Dramatiker

Paul Ernst, dem Lyriker Rilke und den großen Schweizer Erzählern
gleichermaßen gerecht zu werden vermochte?

Wer mit Formen und Inhalten seines Schaffens ein so weit gespanntes
Gebiet erfüllt, der muß aus reicher menschlicher Substanz schaffen; wer einen
so freien, so viel Welt Raum bietenden Bau errichtet, der muß um tiefe und
breite Fundamente bemüht gewesen sein. Etwas davon läßt sich ermessen, wenn
man den Gedichtband «Der brennende Busch» (1926) liest. Da wird beherzt
das Sein auch in seiner qualvollen Widersprüchlichkeit durcherlebt, da klagt
die Sehnsucht nach Nähe und nach Ferne, nach Vollendung und Unendlichkeit,

und das gepeinigte Gemüt findet erst Besänftigung über letzte Grenzen
hinweg, in einer geahnten jenseitigen Einheit, auf die alles Zerrissene
heimdeutet. «Denn in fernsten Sphären / Sind sie eines, ewiglich.» Das letzte Wort
hat bei Faesi nicht das Chaos, sondern die große Ordnung und das Bergende.

«Aus den guten großen Dingen
Atmet tief Gelassenheit.»

Hier ist sie mit hochgemuter Heiterkeit gepaart. Humor und Schalk und
Freude am Verspielten beleben schon das früheste Werk, die «Zürcher Idylle»
von 1908, und in späteren treten sie immer wieder zutage. Das Anmutigste,
was über den bukolisch heiteren Salomon Geßner gesagt wurde, kann man in
Faesis Festrede auf den 200. Geburtstag dieses mozartischen Geistes im
Kleinformat lesen. Und von Seiten des Redners ist bei allem Abstand die
Zustimmung alles andere als eine oberflächliche. «Sein Porträt, nach dem Grafischen

Gemälde in meiner Familie vererbt, hängt seit einem Jahrzehnt in
meinem Studio, und ich bin in der Lage, zu versichern, er ist kein einschüchternder,

er ist ein höchst vergnüglicher Stubengenosse... ,Wohltuend' ist das
Wort, mit dem übereinstimmend die Wirkung seines Wesens bezeichnet wird.»
Etwas vom Erbe des Geßnerschen Jahrhunderts ist in Faesis Kräften lebendig,
nicht zuletzt in jener Kultur der Geselligkeit, die in seinem Haus im Kreis
von Gästen aus aller Welt gepflegt wird und wobei so gar nichts zu spüren
ist von jenem «mangelnden Talent fürs Gesellschaftliche», das dieser Zürcher
beim Zürcher paradoxerweise vermißt.

Und so wären wir wieder bei den Penaten in Zollikon angelangt. Es werden
in diesen Wochen vor und nach des Hausherrn siebzigstem Geburtstag die
Grüße von allen Seiten ins Haus an der Halde strömen. Wir fügen den
unsrigen dankbar hinzu. Möge der «Theokrit des Rokoko», der da in seinem
Rahmen «von der Glatze bis zum Doppelkinn glänzt von Bonhomie und
Behagen», noch viele Jahre in der Stube vor sich einen Zürcher unseres
Jahrhunderts am glückhaften schöpferischen Werk erblicken! Albert Bettex

47



RILKES SCHWEIZER JAHRE

Daß das beste Buch der biographischen Rilke-Literatur, die Darstellung der
Schweizer Jahre von J. R. von Salis in dritter neu bearbeiteter Auflage, mit
zehn Bildern und einem Faksimile, wieder vorliegt (Verlag Huber & Co.,
Frauenfeld), wird auch früheren Lesern ein willkommener Anlaß sein, sich
vom Ariadnefaden des Erzählers durch die letzten sieben Jahre Rilkes führen
zu lassen, um zuletzt erschüttert am rückwärtigen Ausgang dieses Labyrinths
herauszukommen, auf dem Friedhof von Raron, mit der Aussicht auf das
Walliser Tal, dessen herbe Berglinien den orphischen Sonetten eine
hellenische Frühe eingezeichnet haben. Das bedeutete also Rilkes frohe Ankunft
in Zürich im Sommer 1919! Nach den deprimierenden Münchner Jahren das
Glück der Bahnhofstraße, auf der er mit allen Sinnen die Reflexe und die
Produkte der französischen Menschlichkeit in sich aufnimmt: Parfüms, Bücher,
Bilder, Namen — bis schon nach wenigen Wochen Trauer und Ratlosigkeit
mit ihrem monotonen Wellenschlag das Gestade seiner Seele bespülen.

Rilke hatte bei der Ankunft zweierlei in sich: den Tod «wie die Frucht den
Kern» (Malte), aber auch die wachsende Frucht der Elegien, deren Werden
er fühlte, aber nicht wußte, die er zwar besaß, aber noch nicht hatte, in diesem
merkwürdigen Lebensprovisorium zwischen Reife und Entfaltung, das er
zunächst überstehen mußte, so daß die Frage des Wie? alles, daher auch die
Lebensgeschichte von Salis, dominiert. Denn waren die drei Jahre
überstanden, so folgten vier weitere eines neuen Daseins und Dichtens am Rande
des Abgrunds, der, bevor er sich enthüllte, der errungenen Höhe einer klareren

Heiterkeit, einer neuen Lebensobjektivität glich, noch ohne das Düstere
zu verraten, das immer drohender aufstieg und die ganze Existenz
verstrickte, überwältigte.

In diesen sieben Jahren entwickelte sich eine unerwartete «géographie
humaine» der Schweiz. Das unbeschriebene Blatt einer neuen Landkarte
bedeckte sich mit der Lineatur und Nomenklatur einer geistigen Landschaft,
die es ohne Rilke nicht geben konnte, die von ihm, ohne daß er sie sah,
unablässig gewoben wurde; denn er brauchte Jahre, um hier innerlich heimisch
zu werden, er, der sich so schnell an Rußland, Dänemark, Worpswede, Paris,
Italien, Spanien assimilierte. Rilke mußte sich erst ein Seelenklima schaffen,
und wer sonst konnte es ihm geben als die Menschen, die er um sich
sammelte, die er, wenn es Frauen waren, einfach überall aufzulesen die Gabe
hatte. Aus dem Humus, den er über die Schweiz verstreute, ging ein
Geschlecht von Menschen und Namen hervor, sammelte sich um ihn, wurde zu
einer Struktur menschlicher und geistiger oder bloß gesellschaftlicher
Sinnbilder, dichterischer Evokationen, die vielfach geographisch determinierbar
sind. Wie vieles wäre ohne Rilke ein unerlöster Same, ein nie genannter Name,
eine erstarrte Potenz geblieben! Es ist gewiß nicht der einzige Fall, daß ein
menschlicher Zustrom von außerhalb so befruchtend, steigernd, man kann
auch sagen erlösend und verewigend auf die Schweiz gewirkt hat. Kenner
ihrer Geschichte halten gewiß noch andere, folgenreichere Beispiele solcher
Kontakte bereit. Wie viele Familien in der Schweiz, wie viele Menschen in
der Schweiz durch Rilke, in seinem Wortgebrauch «wirklich» geworden sind,
erlebt der Leser von Salis in jedem Kapitel seiner Biographie. Da sind die
Freunde, Berater und Helfer: die Reinhart, Wunderly, Ziegler, Salis, Burck-
hardts, Regina Ullmann, Pfarrer Zimmermann, Dr. Haemmerli-Schindler; da
sind die Fremden, die in der Schweiz Rilke nahekamen oder -blieben: die
Busoni, Jaloux, Jouve, Nölke, Dobrzensky, die Klossowskis; die Künstler des

48



Landes, die sein bewunderndes Urteil der Mit- und Nachwelt versichert hat:
Spitteier und Ramuz; die Besucher: die Kippenbergs Taxis; seine Deuter
und Interpreten: Faesi, Korrodi, Robert de Traz. Jeder erhält auf dieser neuen
Landkarte ein topographisches Zeichen, das seiner Bedeutung für die Rilke -
Schweiz entspricht und in einigen Fällen nur durch sie besteht.

Salis gibt mit'nobler Differenzierung die Valeurs aller Personen dieses
Rilke-Romans wieder, der wie ein selbstgedichtetes Leben vorüberzieht. Jede
mitwirkende Person hatte eine Funktion in einem Lebenskreise Rilkes oder in
mehreren, und Rilke, der ein altösterreichischer Hofmann in Fragen
gesellschaftlicher Diplomatie war, hielt sorgfältig die Sphären der Menschen
getrennt, deren unsichtbarer Unendlichkeitspunkt — eben Rilke — nicht in
aller Leben die gleiche Gravitation hatte, so daß es nur verwirrend, enttäuschend

geworden wäre, getrennte, nur in ihm koinzidierende Schicksale
zusammenzubringen. Salis gibt das Verbindende dieser unabhängig voneinander

tätigen Freundschaften in vielen Hunderten von Briefzitaten wieder, aus
denen sich ein minutiöses Abbild der schweren und fruchtbaren Jahre ergibt,
das heißt aber auch der Menschen, von denen Rilke durch sie hindurchgeführt
wurde, indem er sie mit sich nahm. Sie alle waren um sein Wohl und Wehe
besorgt, leisteten selbstlose Hilfe, es zu steigern respektive zu lindern, empfanden

seine nie abreißenden Ansprüche, auf Mäzenart, Leistung oder Entfernung,
als Auszeichnung; denn in jedem Falle waren die Geber die Begabten. Durch
ihn wurden sie in seine Geistesart hineingezogen, sie waren aber auch der
Anlage nach Exponenten jener neuen Gesittung, Fühlung, gesellschaftlicher
Lebensweise, die mit dem Jugendstil aufkam, den weder Rilke noch George
je ganz überwunden haben.' Ein neues Mittlertum zwischen Himmel und Erde,
zwischen Aristokratie und Wissenschaft, Besitzbürgertum und Bohème, Neurose

und Mystik bildeten die Voraussetzungen und die Ergebnisse des neuen
Lebensstils, der um etwas unendlich Wahres rang, aber auch Floskeln der
Unwahrheit, Uebertreibung, Egozität und Selbstscheu nicht vermeiden konnte.
Rilke hatte die Redeseligkeit, ja die Geschwätzigkeit des Neurotikers und des
«Schützen», und sein Bedürfnis zu verströmen machte ihn zu einem der
fruchtbarsten Autoren des epistolaren Menschentums. Aber damit war auch
das hohe Bedürfnis verbunden, jedem Fernen, der zu ihm kam, zum Nahen,
zum Nächsten zu werden — nur sollte es der andere ihm nicht sein wollen. Er,
selbst immer samariterbedürftig, war in hohem Maße Samariter. Er spürte
überall die Gemeinsamkeit der Nöte, scheute nicht davor zurück, sein Bestes
irgendwem hinzugeben und dadurch aus jedem, der zunächst nur eine neue
Adresse war, eine Individualität zu formen, eine Sendung in ihn zu pflanzen.
Wie viele menschliche Möglichkeiten die Schweiz enthält, birgt, verbirgt, hatte
Rilke nicht vorausgesehen, als er herkam und sich ihre Berge spöttisch, so
von oben, von seinem Oben, anschaute; aber er fand sie hier, formte sie, und
als er starb, hatte er Saat und Frucht für ein Jahrhundert hinterlassen.

Historiker, Seelendeuter, literarischer Analytiker von großer Belesenheit,
gewährt Salis dem Rilke-Leser schließlich das nicht gewöhnliche
Gleichgewicht zwischen Bewunderung und Objektivität seiner Darstellung. Ohne je
in die Rilke-Weis' der Panegyriker (mit Christusvergleichen) zu verfallen,
die in die Verse das schwere Wasser ihrer Kommentare pumpen und Rilkes
Unnatur noch denaturieren, bleibt Salis doch nichts der auszeichnenden
Freundschaft seiner jungen Jahre schuldig, in deren Geist er Rilke ergeben ist,
ohne sich dem trennenden Wachstum der dazwischenliegenden Jahrzehnte zu
entziehen. Zur Erfassimg aller formbildenden Kategorien der Rilke-Welt
steuert er Zitate hinzu, die immer auf Wesentliches lenken. Die dritte Auf-

4 49



läge hat einiges entfernt, was mir von der Lektüre der früheren in Erinnerung

blieb, hat die neue Rilke-Literatur absorbiert, aber die Struktur des
Werkes bewahrt, das, aus dem gemeinsamen Erlebnis dieser Jahre entstanden,
auch fremde Erlebnisse und Kenntnisse, die sich auf diese Zeit beziehen, in
das Grundgefühl eines gemeindehaften Besitzes einbezieht. Die Anmerkungen
bringen Ergänzungen, die der Leser des Buches nicht vernachlässigen sollte
und die leider in das Register nicht mitaufgenommen sind. Nicht zum erstenmal

leide ich unter dem unhandlichen Brauch, die Anmerkungen zu jedem
Kapitel frisch bei 1 anzufangen; wie schwer ist es, sie mit dem Text
zusammenzubringen!

Bei dem heutigen Stand der Rilke-Forschung hat unsere Kenntnis aber
noch kein Ende. So kommentiert Salis (Seite 253) die Kontroverse zwischen
Lou Andreas-Salomé und dem Rilke-Archiv, ob Rilke zuletzt oder als «letztes
Wort» gesagt habe: Aber die Höllen. Das hat sich, wenn auch nicht als «letztes»
Wort, bewahrheitet, denn der Briefwechsel zwischen Rilke und Lou enthält
in den letzten Zeilen des letzten Rilke-Briefes vom 13. Dezember das Wort:
«Aber. Die Höllen.» Das Material dieses bei Max Niehans erschienenen
Briefwechsels mit dem weitaus bedeutendsten Menschen aus Rilkes Lebenskreis
wurde von Salis noch nicht verwertet; an neuen Anlässen zu einer kommenden

vierten veränderten Auflage wird es dem gewissenhaften Biographen
gewiß nicht fehlen.

Salis beschäftigt sich auch mit den Beziehungen Rilkes zu Baladine Klos-
sowska, die in der Schweiz gelebt wurden und zu den stärksten Erschütterungen

Rilkes in diesen Jahren gehören. Rilke kannte die Klossowskis —
Erich Klossowski war Maler, Kunstschriftsteller und zusammen mit Meier-
Graefe im Paris vor 1914 auch Kunsthändler — aus Paris oder Deutschland;
aber erst in Genf wurde die Bekanntschaft eine Liebe mit allem Schönen,
Schweren, Quälenden und Uniebbaren, das eine Rilke-Liebe charakterisiert.
Zusammen mit Baladine entdeckte Rilke Muzot, das ihm die Gefährtin dieser
Periode einrichten und führen durfte. Daß Rilkes Einsamkeits- und Reifungsbedürfnis

den gemeinsamen Haushalt sprengte, war nicht unerwartet. Dennoch

reicht diese Liebe weit in das Werk hinein. Salis spricht sogar von dem
großen Anteil, den Baladine am Gelingen der Elegien, an Rilkes Rettung
hatte. Kippenbergs und Baladine waren denn auch die ersten, denen Rilke
das Ereignis berichtete. Mit Baladine beschloß Rilke, den Zyklus «Les fenêtres»
zu dichten, den die Freundin bald nach seinem Tode in Paris mit ihren
Illustrationen dem gemeinsamen Plan entsprechend veröffentlichte. Baladine ist
übrigens ein Künstlername von Klossowska, den ursprünglichen habe ich
vergessen. Sie ist eine Schwester des aus Breslau stammenden Malers Eugen
Spiro; auch Erich Klossowski war Deutscher, aber polnischer Herkunft, und
da er und seine Frau im ersten Kriege polnisch-ententistisch fühlten, nahm
Baladine die slawische Femininendung des Namens an. Als Protestler
emigrierten die Klossowskis in die Schweiz, und zweifellos herrschte zwischen
ihnen und Rilke 1919 auch in bezug auf Deutschland, eine gewisse politische
Uebereinstimmung. Dem entspricht es, daß Rilkes Lettres françaises à Merline

1919—1922 (Aux Editions du Seuil, Paris) sogar mit René gezeichnet sind,
dennoch aber in allen Ausbrüchen vulkanischer Leidenschaft und auch bei
der Besprechung komplizierter Kunst- und Geistesfragen (zum Beispiel über
Klee, Keyserling) naturgemäß des Deutschen sich nicht entschlagen können.
Deutsch gibt auch Rilke Rechenschaft über sein Bedürfnis nach einem in sich
geschlossenen Raum der Einsamkeit, in dem er um Bereitschaft ringt und in
dem «mich keiner anrühren oder erschüttern darf, denn sie ist, wie die Ent-

50



stehung eines Kristalls, abhängig von den entferntesten Einflüssen, die uns
nur erreichen, wenn wir in der Konstellation stehen und unverschoben von
Zufall, Willkür, Begier oder Widerstand... Wollen wir denn von unserer
Liebe andere Erweisungen und Wohltaten als jene, die auf dem gleichen
Gesetze beruhen: wehe der Liebkosung, die den Sternen entgegen ist!» Begier
und Leidenschaften empfindet Rilke als Unterbrechungen der passiven
Bereitschaft auf das Kommende, während er von der Geliebten einen Beistand
zur Einsamkeit fordert: «Ist es denn Eigensinn, wenn ich mir immer wieder
einbilde, Du könntest der Schutzengel dieser Bedingungen sein, die doch
Deine Liebe so unerschöpflich hervorzubringen weiß, solange sie selber an
ihren Ergebnissen teilnimmt. Ist es so viel anders das gleiche für den
Abwesenden, Stillen, In-sich-Beschäftigten zu tun?»

Gerade in den Briefen an Merline bemerken wir deutlicher als sonst, was
jede liebende Frau in gleicher Lage schockieren mußte, ja, was die Liebe selber

beleidigt. Rilke forderte räumliche Trennung von der ihn beherrschenden
Leidenschaft um einer Einsamkeit willen, die keine war. Denn heißt es einsam

oder vielsam sein, wenn man Tausende Briefe schreibt und in einem
Wirbel von Beziehungen lebt, leben kann, weil sie eben doch nur Beziehung
sind, nicht Einbeziehung in ein Du. Rilke verweist Merlines ironische oder
harte Bemerkungen über seine Freunde (Seite 167); sie will nichts mehr von
seinen Gästen wissen, von der Besucherserie, hält Briefe an ihn zurück —
antwortet auf Einsamkeit mit Einsamkeit (Seite 185.) Das Ganze dieser in
viele Wesenheiten reichenden Liebe können wir noch nicht übersehen,
sondern warten die vollständige Ausgabe des Briefwechsels ab, die Max Niehans
vorbereitet. Heute zeigt schon ein Vergleich der französischen Ausgabe mit
dem Briefwerk der Insel, wie sehr es diesem an wissenschaftlicher Genauigkeit

noch mangelt. So enthält der unter Nr. 325 abgedruckte Brief nicht nur
Varianten, die die Beziehung verschleiern (mon amie statt: ma tendre amie;
possession caressante statt: et volupteuse), sondern er ist auch falsch datiert
und setzt sich aus Stücken von zwei verschiedenen Briefen zusammen. Da
Rilkes briefliche Existenz wie die eines jeden Memorialisten auf philologische
Korrektheit Anspruch hat, hoffen wir, daß die Periode der Ungenauigkeit mit
der eben erschienenen Inselausgabe der Gedichte 1906—1926 beendigt ist und
der Forschung fortan einwandfreie Dokumentierungen zur Verfügung stehen
werden.

Neben dem deutschen Rilke-Archiv ist ein schweizerisches bei der
Landesbibliothek in Bern entstanden. Eine kleine Schrift zur Feier der Eröffnung,
mit Beiträgen von Pierre Bourgeois, Paul-Emile Schazmann, Dieter Bassermann,

Jean Gebser und J. R. von Salis (im Verlag Niehans) rechnet die Schweiz
zu den sieben Ländern, die sich zwar nicht wie die griechischen Städte um
den Geburtsort des Dichters streiten können, aber gemeinsamen Anspruch
auf sein geistiges Heimatrecht haben. Neben der Tschechoslowakei und
Deutschland sind es Rußland, Frankreich, Italien, Spanien und die Schweiz.
Ansätze zu einem Rilke-Archiv waren in der Landesbibliothek schon
vorhanden, als Nanny Wunderly-Volkart, Rilkes Testamentvollstreckerin, 1951 der
Bibliothek ihre Rilke-Sammlung schenkte, sowohl die Dokumente aus Rilkes
Nachlaß wie die 420 Briefe, die sie von Rilke erhielt und die bis auf die Zitate,
die Salis in seiner Biographie verwenden konnte, unveröffentlicht sind und
zunächst bleiben werden. Um diesen Stock sammelten sich Schenkungen von
Paul Morisse, Regina Ullmann, Lily Ziegler, Eva Cassirer, der Prinzessin
Gagarine, ferner andere Dokumente, Druckschriften, Gegenstände,
zeitgeschichtliche Materiahen zur Rilke-Forschung, die der Landesbibliothek, wie

51



Jean Gebsers Ansprache hervorhebt, die Berufung auferlegt, das hier befindliche

Vermächtnis Rilkes «vor immer möglicher Entstellung und Verheimlichung

-— und seien diese auch nur panegyrischer Art —» zu schützen. Diese
Worte scheinen gegen die Ankündigung des Vorwortes gerichtet zu sein, lesen
wir doch auf Seite 9: «Bevor die Benutzungserlaubnis erteilt wird, hat sich der
Benutzer gegenüber der Schweizerischen Landesbibliothek schriftlich zu
verpflichten, den Entwurf dem Eidgenössischen Departement des Innern zu
unterbreiten, welches prüft, ob in diesen Veröffentlichungen das Material des
Archives in einer Weise ausgewertet wird, die des Andenkens an den Dichter
würdig ist. Der Benutzer hat sich überdies gegenüber der Schweizerischen
Landesbibliothek schriftlich zu verpflichten, diesbezüglichen Beanstandungen
Rechnung zu tragen.» (Hervorhebungen hinzugefügt.)

Daß ein Archiv Texte sekretiert, ist üblich; und gewiß wird es einschränkende

Bedingungen, an die die Stiftungen gebunden sind, gewissenhaft
wahren. Aber zum Archiv gehören auch Materialien der Rilke-Forschung,
die längst veröffentlicht wurden, zum Beispiel eine Sammlung Zeitungsausschnitte

über Rilke. Was das Archiv nicht zeigen darf, kann niemand zu sehen
verlangen. Alles, was ohne solche Hypothek zum Archiv gehört, darf keiner
Beschränkung unterliegen. Rilke-Forscher werden Bedenken haben, so einen
Revers zu unterschreiben, denn ihre auf Berner Archivarbeit beruhenden
Publikationen trügen fortan das Wasserzeichen der Zensur. Wer könnte zu
ihnen noch Vertrauen haben? Ich glaube nicht, daß die Warnung Gebsers
genügt; die Benutzungsbestimmungen müssen auf jede Bevormundung
verzichten; könnten sie doch in Versuchung führen, unbequeme Forscher vom
Archiv auszuschließen, es also seiner Bestimmung zu entziehen.

Felix Stössinger

AMERIKANISCHE LITERATURGESCHICHTE

Das amerikanische Jahrhundert ist angebrochen. Es soll hier, wo von
Literaturgeschichte die Rede ist, nicht über den Verlust der politischen Hegemonie

Europas moralisiert werden; vielmehr wollen wir auf etwas Positives
hinweisen, das die neue Konstellation der Kräfte mit sich gebracht hat. Die
Kluft, welche das geistige und künstlerische Schaffen der beiden abendländischen

Kontinente erst jüngst noch getrennt hat, beginnt sich zu schließen.
Ganz verschwinden wird sie nie; aber in dem Maße als Amerika in die Rolle
der führenden westlichen Weltmacht hineinwächst und die Schwere der
geschichtlichen Verantwortung zu spüren beginnt, fühlt es sich unserer Welt
näher. Die Tage der bewußten Abkehr von Europa, da auch im künstlerischen
Schaffen die amerikanischen Motive überwogen, sowie die Zeit der
Nachahmung, die ihr vorangegangen war, und alle mit ihnen verbundenen Gefühle
der Minderwertigkeit, Abhängigkeit und des Ressentiments sind vorbei. Sie
sind nicht Vergessen, doch für einmal abgetan und Teil des Vergangenen
geworden, über das man nachdenkend Klarheit gewinnen kann. Der gereifte
und weitere Blick verlangt nach Darstellung und Gestaltung. Viele bedeutende
Werke der jüngeren amerikanischen Historiographie verdanken dem
erstarkten Nationalgefühl einen Teil ihres Impulses. Auch im Bereiche der
Geistesgeschichte spürt man seit langem einen neuen, mächtigeren Zug. Schon
in Parringtons «Main Currents in American Thought» und in Carl von Dörens
und Van Vyck Brooks Büchern war er da. Als neueste und repräsentative
Literaturgeschichte der USA liegt seit 1948 das dreibändige Werk vor, das

unter der Leitung von E. Spiller, Willard Thorp, Thomson H. Johnson und

52



Henry Seidel Canby von 55 Gelehrten verfaßt worden ist und alle Themen
der amerikanischen Literatur voll behandelt und reichste Literaturhinweise
enthält.

Angesichts solch imposanter Gruppenleistungen und vieler glänzender
Einzelwerke wie F. O. Mathiessens «American Renaissance» (1941) ist es an der
Zeit, daß auch wir vom Aufgang des historischen Bewußtseins in den
Vereinigten Staaten Kenntnis nehmen. Amerika hat nicht nur Geschichte
gemacht, sondern es haben seit geraumer Zeit immer mehr und immer
bedeutendere Männer begonnen, amerikanische Geistesgeschichte, und dazu
zählen wir die Literaturgeschichte, zu schreiben.

Man tut gut, bei all den Hinweisen auf das neureiche Amerika zu bedenken,
wie tief und vielschichtig das Bild ist, das sich jenen andern Amerikanern
eröffnet, die nicht nur den weiten, bunten Vordergrund ihrer neuen Welt,
sondern die geschichtlichen Perspektiven zu sehen begehren. Hinter dem
heimischen Panorama türmen sich da die herben calvinistischen Höhen und
die Hügel der alteuropäischen mediterranen Welt auf, die sieben Hügel Roms,
Taygetos und Akropolis und Sinai. Dazu kommen die fernen Höhen Asiens,
der Himavant, der in Eliots ödes Land hineinragt, und die buddhistischen
Hochebenen, die den pazifischen Ufern Amerikas mindestens ebenso fern sind
als uns. Es gibt eine amerikanische Literatur, die ihre Motive ausschließlich
aus der obersten Schicht, aus der neuen Welt allein und der Geschichte ihrer
Besiedlung zieht. Sie ist bedeutsam genug, auch für uns, und dies mit Recht;
sind doch ihre Vorwürfe, die Eroberung eines ganzen Kontinents, die Geburt
einer neuen Nation, die Wanderung über riesige Ländereien hinweg von
epischer Größe. Aber viele der bedeutendsten Werke der Amerikaner schöpfen

aus den tieferen, historischen Schichten und nehmen teil am großen
Gespräch über den Ozean hinweg. Amerikanische Geistesgeschichte ist durch
zahlreiche kommunizierende Röhren mit der unsrigen verbunden. Philadelphia

und Boston sind uns darum im geistigen Raum so nah wie Riga und
Königsberg, näher als Lissabon. Wer hinhorcht, hört bei Franklin und bei
Hawthorne, bei Emerson und Thoreau, aber auch bei Faulkner, Wolfe und
Wilder Variationen uralter abendländischer Themen. Wenn man sich der
zwiefachen Erinnerung der Amerikaner bewußt wird, beginnt man, Eliots
Bemerkung zu verstehen, daß nur ein Amerikaner ermessen könne, was
Europa sei.

Wer bei uns in der Schweiz über die Zusammenhänge der amerikanischen
Geistesgeschichte etwas erfahren wollte, war bis vor kurzer Zeit auf die
Angaben der Enzyklopädien und auf ausländische Werke angewiesen, auf
Walther Fischers Darstellung der amerikanischen Literatur in Walzeis Handbuch

der Literaturwissenschaft aus dem Jahre 1929 oder auf Régis Michauds
um ein Jahr jüngeres Werk, das 1931 in deutscher Uebersetzung erschien.
In den wirren dreißiger Jahren und während des Krieges konnte keine Ueber-
sicht mehr entstehen; heute aber wirken jene Werke schon veraltet; denn
zu der neuen Literatur, die dort vermerkt steht, ist eine neuere
hinzugewachsen, die uns leidenschaftlich interessiert. Das Amerika, das man damals
mit André Siegfried eben erst als volljährig akzeptierte, ist in diesen zwanzig
Jahren durch Krisen und Wandlungen von welthistorischem Ausmaß aus
seiner Isolation endgültig herausgerissen und in die abendländische Führung
hineingedrängt worden. Max Silberschmidt hat die politischen und
ökonomischen Aspekte dieser entscheidenden Jahre in seinem Werk «Der Aufstieg
der Vereinigten Staaten von Amerika zur Weltmacht» geschildert; eine
Darstellung der literarischen Entfaltung dieser selben Zeit fehlte uns bisher.

53



Es ist aus allen diesen Gründen hoch erfreulich, daß wir nun zwei Werke
schweizerischen Ursprungs nennen können, welche diese große Lücke füllen
und einander aufs beste ergänzen. Es sind dies Henry Lüdekes «Geschichte
der amerikanischen Literatur», die im vergangenen Herbst im Verlag Francke
erschien, und Heinrich Straumanns «American Literature in the Twentieth
Century», welche als Band von Hutchinson's University Library im Jahre
1951 im gleichnamigen Verlag in London veröffentlicht wurde. Wir wenden
uns zuerst der Darstellung der gesamten Entfaltung der amerikanischen
Literatur von ihren Anfängen im 17. Jahrhundert bis auf unsere Tage zu, wie
Lüdeke sie uns gibt.

«Trois forces primordiales: la race, le milieu, le moment.» Taine hat sie
seinerzeit am Beispiel der englischen Literatur aufgezeigt. Seither ist für die
Erforschung der äußeren Kräfte die Gesellschafts- und Wirtschaftsverfassung
als vierte hinzugekommen. Können wir leugnen, daß gerade die amerikanische
Welt ein fast unwiderstehliches Versuchsfeld für den Forscher im Geiste
Taines darbietet? Ist es überhaupt möglich, eine Geschichte der amerikanischen

Literatur zu schreiben, ohne dem Einfluß des amerikanischen Milieus,
dem Element der Rasse und Klasse nicht breiten Raum zu geben. Lüdeke hat
dies getan, hat, wie er uns selber im Vorwort sagt, eine altmodische, das heißt
historisch-positivistische Geschichte der Wandlungen und künstlerischen
Entfaltung der Literatur der Vereinigten Staaten geschrieben. Uebersichtskarten
zieren das Vorsatzpapier seines Buches; mit einem Hinweis auf den
ungewöhnlichen Schauplatz setzt es ein und breitet, nach Räumen und Zeiten
geordnet, den schwellenden Stoff dar: die kolonial-puritanischen Anfänge, die
großartigen Gründergestalten von Franklin, Jefferson, Paine und Hamilton,
die junge Republik mit dem herrlichen Bild von Cooper, die Pflanzer im
Süden und ihr seltsamer Gast Poe, die Oratoren, Geschichtsschreiber und
Denker der Yankees, und dann, die zweite Hälfte des Buches bis zum Bersten
füllend, die Neueren von Lincoln und den Brüdern James ab bis zu Saroyan,
McLeish und O'Neill.

Hier ist keine Scheu vor dem Stofflichen. Der beinahe sechshundertseitige,
hervorragend klar gedruckte Text, die zwanzigseitige Bibliographie, Namen-
und Werkregister sind alle vom nahrhaftester Fülle. Lüdeke gibt knappen
Bericht über den Inhalt unzähliger Romane; er gibt Bilder der Epochen und
der Künstler und schildert amerikanisches Geistesleben, wo immer es zur
Eigenart und Fülle gedieh. Für diesen stofflichen Reichtum werden alle Leser
dankbar sein, die sich vorerst einmal einfach informieren wollen. Solcher
stofflicher Reichtum ist selten in literaturhistorischen Werken unserer Tage,
da das beste Bemühen sich auf die Deutung der Texte konzentriert. Seltener
noch ist die Darstellung nationaler Literatur als geschichtlicher Ablauf; denn
auch diesem legitimen Bemühen steht der moderne Versuch entgegen, im
künstlerischen Ausdruck das Zeitlose hervorzuheben. Als historisierendes
Panorama ist Lüdekes Werk deshalb unzeitgemäß. Seinem Stoff und Zweck
ist es auf seine eigene Weise durchaus adäquat. Darin liegt seine Rechtfertigung.

Das Wertvollste in Lüdekes Werk liegt indessen nicht im historischen
Bericht, sondern in den Seiten, die der Persönlichkeit und der Eigenart der
Künstler gewidmet sind. In diesen Abschnitten zeigt Lüdeke die ihm eigene
Kunst des historischen Porträtmedaillons, das in gedrängt-geschlossenem
Rahmen in scharfen Zügen Stil und Eigenart eines Menschen darstellt und
zugleich beurteilt. Von Jefferson heißt es da zum Bespiel, er habe geschrieben
«wie er baute, in Anwendung der vollen, zuweilen reichen, aber immer mit

54



Ueberlegung ausbalancierten klassischen Formen» «für die Bedürfnisse eines
im Grunde schlichten, bürgerlichen Lebens». Voraussetzung solch scharf
gestochener Umrisse ist ein starker Sinn für die individuelle Eigenart, die
«Manier» der Künstler, für ihre historische Bedingtheit und Begrenzung, und
eine reife kritische Erfahrung und Vertrautheit mit dem Stoff. Auch diese
Kunst der präzisen Beurteilung von Künstlerindividualitäten nach ihrer Eigenart

und Begrenzung wird heute selten mehr so konsequent geübt wie hier;
das Gefühl für das Rätselhafte und Bodenlose im Bereich der Seele macht
ein letztes oder auch nur vorletztes Urteil unsicherer als je. Darum empfindet
man Lüdekes Schlußstriche oft als hart, so wenn er von Poe sagt, er werde
unter den Größten seiner Zeiten keinen Platz beanspruchen können, weil ihm
das Schicksal die Kraft nicht verliehen habe, sein Erleben in befruchtender
Tiefe und Vielfalt zu gestalten. Es ist nicht so sehr die bittere Erkenntnis von
Unvollendetem und Unzulänglichem bei Poe, gegen die sich der Leser hier
auflehnt, als gegen die Härte und das undifferenziert Mengenmäßige des
Urteils. Undankbar wäre es indessen, ob dem einen, vielumstrittenen Poe,
über den auch Eliot jüngst den Stab gebrochen hat, die vielen treffenden
und eindringlichen Porträtskizzen in Lüdekes Werk zu vergessen. Sie bilden
eine Galerie von erstaunlicher Mannigfaltigkeit. Neben den Schriftstellern —
mit den prächtigen Seiten über den männlichen Cooper und feinen Bemerkungen

über Herrick und Lafcadio Hearn — stehen, eindrücklich gestaltet,
Gelehrte wie der Soziologe Vehlen und die Historiker Prescott und Bancroft
und der spätere Henry Adams. Hier findet man Kabinettstücke abgerundeter
Porträtierung und eindringlicher Analyse. (Eines davon, das beziehungsreiche
und feinsinnige Kapitel über Henry James, ist den Lesern dieser Zeitschrift
von einer früheren Nummer her bekannt.) Dieser Neigimg und Begabung
Lüdekes zur Darstellung des Individuellen verdankt sein Werk auch seine
wertvollste Zugabe. Wir meinen die ausgezeichneten Photographien und
Porträts berühmter amerikanischer Schriftsteller (darunter Frank Buchsers
Bryant), welche der Verfasser mit Sorgfalt und Liebe für die ihm kongeniale
Kunst des Porträtmalens ausgewählt hat.

Wenn wir uns schließlich dem Kern des Buches, der Literatur selbst
zuwenden, so fällt das gewaltige Ueberwiegen der epischen Form, des Erzählerischen,

in einer den Amerikanern eigenen Mischung von wildwüchsiger
Unbekümmertheit und qualvoller Reflexion, von Gier und Gewissen und
tollkühnem erzählerischen Prahlen auf. Die Mannigfaltigkeit des jungen
amerikanischen Romans und die Bedeutung der Kurzgeschichten wird dem Leser
in den späteren Kapiteln von Lüdekes Buch deutlich genug. Eine glückliche
Bestimmung oder vielmehr das Geburtsrecht des Deutschamerikaners gibt
unserem Verfasser besondere Liebe und Einsicht, wo immer vom Erzählerischen

die Rede ist. So sind seine Romananalysen immer aufschlußreich und
oft faszinierend durch ihre Hinweise auf Raffinements und Probleme der
Romankunst.1 So reich an Namen und Werken ist die zweite Hälfte des Buches,
daß man sich oft eine noch strengere Auswahl wünscht. Es sind der Nischen
fast zu viele. Der Ton ist ernst und ziemlich trocken. Es fehlen alle
spielerischen Formen, Rokoko und Lustspiel fehlen dieser weiten amerikanischen
Welt; aber welche unbezähmbare Stofflust, wieviel Eigenart, wieviel Ernst!
Er teilt sich auch dem Stil des Buches mit, der oft ermüdet durch allzu große
Dichte der Sätze, Einschiebsel, Einschränkungen und Bezüge. Es ist nicht,
daß Lüdeke seiner zweiten Muttersprache, des Deutschen, nicht mächtig wäre;
er besitzt es im Gegenteil in Fülle, doch stockt der Fluß seiner Sätze unter
der schweren Fracht des Stoffes. Wie in großen nationalen Porträtgalerien die

55



Bilder, so ermüden hier die dicht nebeneinander gedrängten Sätze. Man sehnt
sich nach einem Höhenblick über diese Weiten des Romans, diese Welt der
Wanderungen, Schicksale und Taten, diese weiten Räume, die den Erzählern
die leidenschaftlich heftigen Gesten vor dem riesigen Horizonte geben, die
schlagartige Wilde der Kurzgeschichte, die Schwere des Romans, das
Prahlerische der sieghaften Täler, die dumpfe Tristheit der Niederlage. Es ist wahrhaftig

eine epische Welt voll der Maßlosigkeit der Völkerwanderungszeiten.
Lüdeke läßt es einen immer wieder spüren, auch da, wo ihm der letzte, der
künstlerisch-stilistische Sieg über seinen gewaltigen Stoff, die Gnade und
Frische des gelösten Darstellens, versagt blieb. Die Kühnheit des Unterfangens,
drei Jahrhunderte des literarischen Schaffens einer jungen Riesennation von
den Anfängen bis zur Gegenwart, das heißt eine Geistesgeschichte der USA
zu schaffen, und das Gelingen und Zustandekommen dieses Werkes, das nun
die Sammlung Dalp ziert und bereichert, ruft die Meisterleistungen von
Bernhard Fehr, von Schücking, Mandl und Walther Fischer in die dankbare
Erinnerimg zurück. Henry Lüdeke hat sein Werk über das Geisteserbe seiner
Heimat seinen schweizerischen Freunden gewidmet, in deren Nähe er seit
Jahrzehnten wirkt. Wir nehmen es freudig und dankbar entgegen als selten
reifes und hochwillkommenes Gastgeschenk.

Heinrich Straumanns kritischer, ordnender und deutender Ueberblick über
die amerikanische Literatur unseres Jahrhunderts steht an Gedrängtheit des
Stoffes und Fülle der Informationen dem Werke Lüdekes in keiner Weise
nach. Da sich die Werke der Zeitgenossen, insbesondere die uns am
leidenschaftlichst interessierenden Jüngeren und Jüngsten, einer historischen
Betrachtung entziehen, war hier eine andere Methode geboten. Es läßt sich eine
Darstellung nach dem künstlerischen Stilwissen, nach Gattungen, nach Stoffen
und Problemen, ja selbst nach Landschaften denken. Alle diese Wege sind
schon versucht worden, Straumann hat einen steileren, einen ideologischabstrakten

Weg gewählt, der den großen Vorteil hat, sofort über Einzelheiten
hinaus zur Uebersicht zu führen.

Welch Geistes Kind sind die Werke der Amerikaner unseres Jahrhunderts?
Dies ist die Frage, die Straumann an die Literatur im weitesten Sinne stellt.
Die Antwort füllt drei der wichtigsten Kapitel des Buches. Im ersten begegnen

wir den Pragmatikern und Realisten, die sich dem tätigen Leben
zuwenden, Räumer des Augiasstalls, wie Upton Sinclair, der Journalist Lincoln
Steffens (über den sich einige sehr gute Stellen finden), Sozialkritiker wie
Lewis Sinclair, Naturalisten wie Dreiser.

Diesen kämpferischen Dingkünstlern stellt Straumann zwei andere Gruppen

entgegen: die Romantiker der Ursprünge, der Pioniere und des
Lokalkolorits einerseits und sodann, im zentralen und spannendsten Teil des Buches,
die eigentlich Modernen, denen das Dasein selbst zum Rätsel geworden ist,
Faulkner, Hemingway, Scott Fitzgerald, Wolfe und Miller. Zwei Kapitel über
die Poeten und die Dramatiker beschließen, wie in Lüdekes Werk, das Buch.

Die bloße Erwähnung der Kapitel gibt indessen keinen Begriff von der
eindringlichen Art und dem Scharfsinn, mit der das moderne amerikanische
Schrifttum von Straumann durchleuchtet wird. Diese bewähren sich vor allem
an den vielumstrittenen und meistgelesenen Meistern Hemingway, Faulkner,
Wolfe und Fitzgerald (welch letzteren Lüdeke leider in seinem Buche wegläßt,

währenddem er Faulkner voll gerecht wird). Straumanns Seiten über
Hemingway gehören zum Besten, was über diesen Künstler bis dahin
geschrieben worden ist. Den eigentlich Modernen, einem Paul Bowles etwa oder
Wolfe und Hemingway wird er in höherem Maße gerecht als Lüdeke, dessen

56



Liebe und Hingabe vor allem den großen Erzählern gehört, während er dem
eleganten modernen Unterhalter Marquand und Künstlern wie William Carlos
Williams, Glenway Westcott und Fitzgerald keinen Platz gönnte. Eine große
Lücke wird mancher Leser in Straumanns Buch spüren, nämlich das
ungeschrieben gebliebene Kapitel über T. S. Eliot. Zugegeben, er ist seit 1927
seinen Papieren nach britischer Untertan, doch ist sein frühes Werk und -
seine spätere Wirkung aus der amerikanischen Lyrik schwer wegzudenken,
und gerade in seinem bewußten Europäertum ist Eliot wie Pound zutiefst
Amerikaner.

Ordnung und Klärung sind für den Leser, der sich in einer fremden Literatirr
zurechtfinden will, die dringendsten Anliegen. Nichts vermag den

vielstimmigen Chor ausländischer Zeitgenossen so leicht zu entwirren wie die
Frage nach dem geistigen Standort. Straumanns Einführung und Uebersicht
bändigt auf 180 Seiten eine verwirrende Fülle auseinanderstrebender Gestalten

und Werke. Aber jedes Verfahren hat seine Grenzen. Selbst die schärfste
Bestimmung der Blutgruppe sagt nichts aus über den Timbre der Stimme,
und so hören wir bei Straumann verhältnismäßig wenig von den künstlerischen

Qualitäten der behandelten Werke. Lüdeke andererseits, mit Stoff und
Schilderung schwer belastet, findet immer wieder Raum für die Behandlung
von Fragen der künstlerischen Form und des Stils. So ergänzen sich die
beiden Werke auf glückliche Weise. Lüdekes Liebe gehört den Aelteren, den
eigenwilligen Kämpfern, die europäischen Geist und amerikanische Erde,
amerikanische Luft ins Wort zu prägen vermochten; Straumann wendet sich
den problematischen Naturen unserer Tage zu und bringt uns Wolfe und
Hemingway nahe. Wir haben allen Anlaß, für beider Werke dankbar zu sein.

Max Wildi

IN ITALIENISCHEN ZEITSCHRIFTEN BLÄTTERND

Der Philosoph Vor 110 Jahren erschien das begeistert aufgenommene
des Risorgimento Werk «II primato d'Italia» des piemontesischen Abbate,

Philosophen, Politikers und echten Romantikers Vincenzo
Gioberti, der vor hundert Jahren und einigen Monaten, nämlich am 26.
Oktober 1852, im Pariser Exil und von der Kirche verdammt gestorben ist. Kein
Wunder, daß er mit der Kirche als Platoniker und Augustinianer schließlich in
Konflikt geriet; denn Rom hat es noch immer lieber mit Aristoteles und dem
heiligen Thomas von Aquino gehalten. Und Scholastiker ist der verschwärmte
Gioberti, der es eigentlich stets auf eine coincidentia oppositorum abgesehen
hatte, wahrlich nicht gewesen; denn seine Dialektik steht auf schwachen
Füßen. Er zog es eher vor, ein ideenbeflügeltes Wesen in seinen Dienst zu
zwingen, das dem Pegasos der Dichter zum Verwechseln ähnlich sah. Ein
Idealist und Metaphysiker von reinstem Fahrwasser, wurde er den Italienern
so etwas wie Fichte, Hegel und Schelling in einer Person, deren inwendiges
Format freilich kaum jenen ihm zeitgenössischen Deutschen gleichkommt.
Vielleicht ist er da als Südländer der Aufklärung zu nahe und mystischer
Religiosität zu fern, der man seit den Tagen der Renaissance am Rande des
Mittelmeers nicht mehr so leicht begegnet. Gioberti kommt ja nicht von dem
mystischen Erlebnis einer Innenwelt, sondern von der Theologie her, die er
mit Fortschritt, Demokratie und Sozialismus zu versöhnen sucht. Es wurde
eine Philosophie für das italienische Volk daraus, worin der Papst gewissermaßen

als politischer Staatspräsident postuliert wird. Ueber diesen «mit Weih-

57



wasser angestrichenen Voltairismus« haben sich schon einst Francesco De
Sanctis, der große Geschichtsschreiber der italienischen Literatur, und die
scharfe toskanische Zunge des satirischen Dichters Giuseppe Giusti lustig
gemacht. Sind aber diese Ideen, die gleichzeitig für und gegen den Geist des

Risorgimento waren und vor der damals eintretenden Wirklichkeit völlig
zusammengebrochen schienen, wirklich ganz und gar abgetanes und
vergessenes Hirngespinst? Diese Frage durfte man sich unlängst stellen, als man
erfuhr, daß der Papst für den heurigen 1. Mai, der auf einen Freitag fällt, das
Fastengebot aufgehoben hat. Das ist wiederum eines und nicht das geringste
der Symptome, die nach einer angestrebten Verschmelzung der Kirche mit
demokratisch-sozialistischer Politik aussehen. Und Gioberti, der ketzerische
Abbate, rückt beinahe zum Rang eines Propheten empor. In seinem Aufsatz
«Gioberti metafisico e politico» in «Pagine libéré» (5—6) nennt ihn Mario Ben-
venuti einen mit Bossuet kombinierten Vico. Es konnte nicht fehlen, daß hier
wieder einmal Vico in Erscheinung tritt. Dank Croce und den Croceanern ist
ja der Napoletaner Giambattista Vico (1668—1744), einst wenig beachtet, zu
einer Art Erzvater aller Wissenschaften und aller Ideen deklariert worden,
der vor allem als erster die Gesetze der Geschichte erkannt haben soll. Und
wenn ein Kopf als bedeutend hinzustellen ist, dann pflegt man in Italien jetzt
gern seine geistige Verwandtschaft mit Vico hervorzuheben oder zu
konstruieren, je nachdem. Im Unterschied zu dem durch zunehmende
Selbsterkenntnis gleichsam werdenden Gott Hegels faßt Gioberti die Geschichte
nicht als Werden, sondern als Schöpfung, als den schöpferischen Weg des
Menschen zu Gott auf. Das Sein handelt und schafft in ihm. «Ich ersehe mich
als existierend... aber ich bin nicht die Fülle des Seins», sagt Gioberti, der
stets bemüht war, gegen den statischen Pantheismus Spinozas Stellung zu
nehmen. Im Gegensatz zu Cartesius sagt er nicht: «Ich denke, also bin ich»,
sondern: «Ich bin das Denken», eine Behauptung, die nahe an eine Grundthese
des Anthroposophen Steiner herankommt. Jedenfalls glaubte dieser
eigenwillige Priester, der sogar einmal piemontesischer Ministerpräsident gewesen
ist, als ein italienischer Neuguelfe in der Gefolgschaft des Frate Campanella
und sogar des Dichters Dante Alighieri vom rechten ghibellinischen Flügel
der Parte Guelfa, an die Verwirklichung der Idee, der Humanität, der Bildung
in der Geschichte, hierin ein entschiedener Gegner der selbstherrlichen
Politiklehre des Florentiners Machiavelli und ein Gesinnungsgenosse Fichtes.
Gioberti dachte an nichts anderes als den Primat der italienischen Supernation

über das Abendland unter dem Priesterkönigtum des Heiligen Vaters
in Rom. Die große Vergangenheit Roms und die geistigen Prärogativen der
Kirche schienen ihm eine solche führende Ausnahmestellung Italiens zu
begründen und zu rechtfertigen. Nationale Verstiegenheit? Wie man's nimmt.
Gioberti dachte gewiß an alles andere als eine Unterjochung der anderen
Völker durch Italien mittelst politischen und geistigen Terrors. Er war ohnehin

zu geistig, als daß er geistigen Terror für möglich gehalten hätte. Und
sicherlich hat er sich die politische und demokratisch-soziale Herrschaft des
Vikars von Rom nicht so vorgestellt, wie sie praktisch zu seinen Lebzeiten
bestand. Einen scharfen Geschmack davon kann man ja durch die oft
geradezu erschütternden Sonette von Belli bekommen. Gleichweit von
französischem Sensualismus und engem Dogmatismus, glaubte er an eine Art
Verwirklichungsmöglichkeit des Reiches Gottes auf Erden. Möglicherweise
war seine Vermischung von Philosophie und Geschichte ein fruchtbarer
Irrtum? Was er für die Gemeinschaft forderte, war freilich etwas, das nur
individuell möglich und nötig ist. Das ist ja wohl gewiß, daß, wer ans Gottes-

58



reich glaubt, dazu hilft, ihm eine approximative Verwirklichung auf Erden zu
besorgen.

Immerhin waren die Zeiten der Scheiterhaufen vorbei, und so vermochte
es Gioberti mit Anstand zu ertragen, als er zuerst teilweise und dann ganz
und gar auf den Index kam. Mit dieser Frage beschäftigt sich G. Bortolaso
S. J. in «La Civiltà Cattolica» (2468). Je älter Gioberti wurde, wenn er auch
im ganzen nur 51 Jahre alt geworden ist, desto mehr geriet er mit der Kirche
und ihrem Dogma in Konflikt, ganz abgesehen davon, daß ihm seine
Verbindung mit der «Giovine Italia» eines Giuseppe Mazzini übel vermerkt
wurde. Er war eben, trotz aller vermeintlichen Gegnerschaft, wenn irgendeiner,

ein Mann des italienischen Risorgimento, dieser glutvollen und früh-
lingshaften geistigen Bewegung, die den Alten im Umkreis des
Schlüsselgewaltigen nicht im geringsten behagte. In seiner, wenn ich nicht irre, post-
humen «Protologia» sagt er: «Der Mensch existiert in Gott. Das Wesen enthält
das Seiende; die Geschöpfe kehren zu Gott zurück; sie sind begonnene und
virtuelle Gottheiten; der virtuelle Pantheismus ist wahr; nur der aktuelle ist
falsch.» Mit diesen mächtigen Feststellungen, deren Wucht man sich nicht
leicht entziehen kann, verwickelt er sich selbstverständlich im Sinn der
petrinischen Kirche in einen bedenklichen Immanentismus und verkennt —
tut er es wirklich? — die Distanz zwischen Gott und Geschöpf. Schließlich
erklärte er den Katholiken ganz und gar als frei, sich selber seine Kirche,
seinen Gott, sein Dogma zu schaffen, und billigt dem Menschen eine
naturgegebene Fähigkeit zu, Gott zu erkennen. Es geht zuletzt so weit, daß er, der
den Papst als Priesterkönig über alle vorgeschlagen hatte, erklärte: «Der
Papst ist unnötig. Mag er denn als Bewirker sein, wenn es euch gefällt, aber
nicht als Erinnerung. Bewahrt ihn als ein Denkmal. Seid pietätvoll mit dem
Papst, wie ihr es seid mit den antiken Bildsäulen und den ägyptischen
Kolossen.» So schreibt er in seinen Erinnerungen. Und zu einem Bekannten
bemerkte er einmal: «Mein Katholizismus ist nicht Roms offizieller Katholizismus.»

Man sieht: er war ganz einfach ein kluger Rebell, wie es in neuerer
Zeit ein Buonaiuti gewesen ist. Und als die Kirche seine Werke verdammte,
unterwarf er sich keineswegs, sondern meinte — im Unterschied zu dem
klugen Buonaiuti, der immer wieder, wenn auch vergeblich, Frieden mit der
Kirche zu machen suchte — geradezu brutal, das Ganze errege ihm Uebelkeit
und Gelächter. So war Gioberti.

Antonello Zeitungen, Zeitschriften, Plakate, eine hübsche rote Briefmarke,
alle mahnen den abendländischen Kunstliebhaber, nach Messina

zu gehen und die jetzt in einer einzigartigen Ausstellung gesammelten Werke
jenes Antonello aus Messina zu betrachten, neben dem überhaupt kein
anderer sizilianischer Künstler jener Zeit zählt und der den größten Quattro-
centisten des italienischen Festlandes, einem Piero della Francesca, einem
Botticelli, einem Carpaccio ebenbürtig, wenn nicht überlegen gewesen ist.
Welch eine Gelegenheit, mindestens zwanzig, vielleicht sogar beinahe dreißig
eigenhändige Werke des durch sein versonnenes Leuchten stets wie eine
geheimnisvoll platonische Rückerinnerung an eine höhere geistige Heimat
anmutenden Meisters beisammen zu sehen! Lebhaft entsinne ich mich, als
Sekundaner der Dresdener Kreuzschule vor dem völlig in ein inwendiges
Leben entrückten Sebastian des Antonello im Zwinger vielleicht zum erstenmal

im Leben gespürt zu haben, was große Kunst in cms anzurühren vermag.
Aber dieser Sebastian, von dem ich mir denke, daß er vielleicht die
merkwürdige und etwas verstiegene französische Dichtung von D'Annunzio ver-

59



anlaßt haben mag, fehlt auf der Schau in Messina. Er ist im skythischen
Dunkel verschwunden. Vielleicht wird es dort einst heißen, daß Antonello
eigentlich ein Russe sei und die Oelmalerei erfunden habe. In «Oggi» (IX, 18)
zerpflückt ein Kritiker die hübschen Geschichten, die Vasari über Antonello
und seine angeblichen Beziehungen mit Jan van Eyck erzählt, der ja schon
gestorben ist, als Antonello noch ein kleiner Junge war. Es ist vor allem die
Geschichte mit der Oelmalerei, deren Geheimnis er von dem Niederländer
erfahren haben soll, während sie doch ein längst bekanntes, nur damals die
meisten nicht interessierendes Geheimnis war. Antonello, der noch nicht
fünfzigjährig an der Schwindsucht starb, war als etwa Fünfundvierzigjähriger
nachgewiesenermaßen in Venedig, wahrscheinlich aber, ohne daß man es
nachweisen kann, schon viel früher und wohl oft im orientalisch weltweiten
Dunstkreis dieser merkwürdigsten der Städte, um geistig und künstlerisch
Venezianer zu werden, also vor allem Meister der Farbe, innigst verwandt
den Muranesen, den Bellini, den Carpaccio, der klaren, versonnenen Stille der
«Sacra conversazione», welcher noch ein Giorgione alles zu verdanken hat,
nämlich einer Art Ueberwirklichkeit, zu welcher in Italien eigentlich nur die
Venezianer zeitweise gelangt sind, wie etwa gleichzeitig die Chinesen und
zweitausend Jahre früher die Griechen. An den Bildnissen des Antonello
kann man es erleben, wie etwas zugleich ganz nahe und ganz fern sein kann
und daß es eine Sinnlichkeit des Geistes gibt. Wie wundervoll könnte sich die
verworrene und verquälte Kunstbemühung unserer Zeit im Jungbrunnen
dieser sinnklaren Ueberlieferung erfrischen und erneuern, wenn sie einsehen
wollte, daß wir nur jung als Schöpfer sein können, wenn wir uns gleichzeitig

nicht weigern, uralt zu sein und die Geisteskräfte und Erfahrungen
der Ahnen dankbar in uns weiterwirken lassen!

Das Wahlgesetz Das neue italienische Wahlgesetz, welches die Democristiani
mit unendlicher Mühe durch die vom Toben der Opposition

in allen Fugen krachenden Kammern durchgepeitscht haben, macht vielen
Pein, nicht am wenigsten den Erfindern dieses Gesetzes selbst, das dem mit
mindestens 50 Prozent aller Stimmen plus einer gewinnenden Sieger zwei
Drittel der Sitze schenkt. In ihren Wahlreden kommen die Kandidaten der
Mitte immer wieder auf den präsumptiven Segen dieses Gesetzes zu sprechen,
wie um das eigene Unbehagen zu übertönen. Gewiß, es ist kaum zu fürchten,
daß die Opposition durch einen fulminanten Wahlsieg in den Genuß der Vorteile

des Gesetzes gelangen wird. Aber es ist keineswegs sicher, daß die
Mittelparteien den erhofften, über 50 Prozent der Stimmen aufzeigenden Erfolg
erringen werden. Und wenn sie ihn erringen, kann ihnen der nach einem
anderen Wahlmodus zusammenzustellende Senat erst recht unangenehm werden,

weil vermutlich dann die Mehrheit der Deputiertenkammer stets im
eigenen Herzen mit einem dem Geist der Demokratie irgendwie entgegenen
Gesetz und mit den aufsteigenden Gefühlen der, sagen wir, virtuellen Illegalität

zu kämpfen haben wird, wie einst die römischen Imperatoren, die ganz
genau wußten, daß sie Fremdkörper in der Struktur der römischen Republik
waren und blieben. Ein so redlicher und aufgeschlossener Mann der geistigen
Mitte wie Carandini, der bekannte Diplomat und Föderalist, gibt diesen
Gefühlen denn auch Ausdruck (allerdings stilistisch etwas bleiernen und
verklausulierten Ausdruck) im Leitartikel von «Il Mondo» (V, 17) und fürchtet,
daß die Mitte den zu erwartenden Drohungen von links und rechts her einen
nur unsicheren und zusammenhangslosen Widerstand entgegenzusetzen haben
wird. Warum das? Nun, wohl aus den oben genannten Gründen. Die Prämie

60



ist nun einmal au fond undemokratisch. Sie schmeckt nach autoritärem
Regime. Man fragt sich, warum die Democristiani diese ganze leidige Geschichte
nötig gehabt haben, bei ihrer doch numerisch so stark gewesenen Stellung,
im Vergleich zu der diejenige eines Adenauer schwach sein würde, wenn
nicht Adenauer die eigentlichen Kräfte aus seiner eigenen Person bezöge.
Man kann sich der Erwägimg nicht verschließen, daß der Regierungsmehrheit
in Italien oft die Entschlußkraft gefehlt hat, der Opposition gegenüber die
Gesetze in Anwendung zu bringen, wenn diese Opposition Handlungen beging,
die auch ohne juristische Drehs als staatsgefährlich und hochverräterisch zu
bezeichnen waren und sind. Wie oft durfte man wirklich sagen: «videant
consules ...» und tat es nicht! Rolf Schott

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Ueberwindung des Seit etwa zwei Jahren hat das Bedürfnis, das Nichts des
Existentialismus Existentialismus zu überwinden, die Sinne für dichteri¬

sche Aeußerungen und sozialpsychologische Einsichten
geschärft, die zum Problem, einer Ueberwindung des Existentialismus einen Beitrag

versprechen. Otto Friedrich Bollnow, der Philosoph der Mainzer
Universität, hat die Ueberwindung der Daseinsnot bei Rilke als erster erkannt
und in seinem «Rilke»1 das Rilkesche Glück, als Möglichkeit Gott zu finden,
den rückwärts gewandten Elegien gegenübergestellt. Damit führt Rilke, der
mit seinem Werk, vom Malte bis zu den Elegien, der Dichter der existentialen
Angst gewesen ist, über sich selbst hinaus und wird zum Zeugen eines neuen
Heils nach seiner gewiß nur fragmentarisch gelungenen Ueberwindung seiner
Lebensnot.

Diesen «Rilke» und seine fruchtbaren, aus der Rilke-Erfahrung nicht'mehr
zu eliminierenden letzten Seiten des Buches muß man den existentialistischen
Untersuchungen voraussetzen, die Professor Bollnow in einigen Zeitschriften
veröffentlicht hat. Gerade diese Voraussetzung gibt seinen Untersuchungen
über das Problem der Ueberwindung in Universitas (5) einen besondern
Gehalt. Es ist zu verstehen, daß Bollnow weitere Zeugnisse der Ueberwindung
sucht, die, wie jede echte Dialektik, das Gewesene nicht antithetisch aufhebt,
sondern in die Synthese hinüberführt und bewahrt. Bollnow anerkennt den
philosophischen Ernst der existentialistischen Bewegung als Ausdruck unserer
Krise, nicht aber als Mittel, sie zu lösen. Der Existentialismus entsteht in einer
Welt, die ihrer geistigen und religiösen Fundamente beraubt ist und auf das
Bewußtwerden des Preisgegebenseins mit Angst reagiert. Der Mensch hält
dieser Angst im Existentialismus stand, er übersteht die Zerreißprobe, wie
Rilke, wenn er einen Halt gefunden hat. Der innerste Kern des Menschen
bleibt unberührt und unabhängig von der äußeren Welt. Der Mensch ergreift
sich selbst im unteilbaren Vorgang des Absoluten und kommt zu seiner
Selbsterfahrung, die ihm logische Deduktionen nicht vermitteln können. Kann
aber der Mensch in einem logischen Zustand bestehen, in dem er außerhalb
seines eigensten inneren Kerns kein verläßliches Sein mehr anerkennt?
Entweder gibt es kein sinnvolles Dasein mehr, oder die Not erzwingt die
Ueberwindung der Beschränkung auf sich selbst und hebt den Existentialismus in
seiner modernen Form auf.

Die Einsamkeit können wir nur sprengen, wenn wir von unserer Ungebor-
genheit zu einer neuen Geborgenheit gelangen, das Vertrauen zur Wirklich-

1 W.-Kohlhammer-Verlag, Stuttgart.

61



keit zurückgewinnen. Das Seinsvertrauen, die Seinsgläubigkeit, ohne
konfessionelle Bindung, geht der eigentlichen religiösen Erfüllung voraus. Das
Seinsvertrauen gehört zu den Vorbedingungen unseres Lebens. Welche
Bedeutung es für das Kind hat, stellte Alfred Nitschke in der Sammlung, Herbert

Plügge in einem erschütternden Beitrag Ueber suizidale Kranke in
Psyche, einer Zeitschrift für Tiefenpsychologie und Menschenkunde in
Forschung und Praxis (V/7), dar. Er behandelt die Frage der Hoffnung und die
existentielle Ursache des Selbstmordes in den Fällen, da Leben ohne Hoffnung
unlebbar wird.

Bei einer großen Reihe von Krankengeschichten — wie man die Geschichten
der Selbstmordversuche bezeichnen kann — stehen nicht die in der populären
Vorstellung vom Selbstmörder prävalenten Motive: Hunger, Kriegserlebnisse,
soziale oder familiäre Not, unheilbare Krankheit an erster, sondern ziemlich
an letzter oder später Stelle. Führend in der Selbstmordstatistik Europas sind
die Schweiz und Schweden; die Selbstmordjähre liegen vorwiegend unter 45.
Gemeinsam ist in der Mehrzahl der Selbstmorde — eine Analyse der
Selbstmordversuche ist allein möglich — die Dürftigkeit der psychischen Struktur.
Es fehlt dem Unglücklichen das von Pascal dem néant gegenübergestellte
anthropologische Heilmittel, das Bewußtsein, der Sinn für l'Infini. Dieses
Unendlichkeitsgefühl erscheint dem Menschen in der Maske der Hoffnung: «Im
Zusammenbruch der gemeinen Hoffnung kann die fundamentale Hoffnung
aufleuchten, die das Welthafte und das Subjekt transzendiert. Diese
fundamentale Hoffnung läßt sich nicht psychologisch rubrizieren, weil sie kein
psychologisches, sondern ein anthropologisches Faktum ist. Sie ist im strengen
Sinn nur erfahrbar; und am überzeugendsten erfahrbar im Zustand der
gemeinen Hoffnungslosigkeit... Die Erklärung dafür, daß wir nach der
Erfahrung der völligen Absurdität dieses Daseins, nach der Erfahrung der
Frustration als Charakter unserer innerweltlichen Existenz, in der extremen
Bedrohung unserer Leiblichkeit, in der Gewißheit unseres Untergangs oder
auch des Untergangs eines unser Dasein beherrschenden Wertes, nicht Suizid
begehen, ist der Beweis für einen uns haltenden, unsere innerweltliche
Existenz transzendierenden Bezug... Das ganze Werk Kafkas läßt sich ohne
Zwang als eine große Konfession betrachten mit dem Inhalt, daß nur in der
Erfahrung des Absurden, in der letzten Frustration, die fundamentale Hoffnung

erfahrbar werden kann.» Wie sehr die fundamentale Hoffnung das letzte
Wort Kafkas ist, wurde Max Brod so viele Jahre nicht geglaubt, bis jetzt die
Tagebücher und der eben erschienene neue, überreiche Nachlaßband
Hochzeitsvorbereitungen auf dem Lande2 Kafka in Parallele zu Rilke, aber ohne
dessen Aesthetizismus, als Helden überwundener Nöte glorreich offenbart.

Die Schrumpfimg der fundamentalen Hoffnung (Herbert Plügge hat dieses
erhebende Wort geprägt), die zu ihr gehörende Stagnation des Lebens, der
Zustand der Leere, die Ennuis, verkleidet in Süchte und Perversionen, bringen

jene Vereinzelung hervor, die man als existentielle Selbstmordmotive
bezeichnen kann. Fürchterliche Kriegs- und KZ.-Leiden führen seltener zum
Selbstmord als kleine Enttäuschungen, Gram, Kränkungen in der
wiedererrungenen normalen Existenz. Warum? «Es gehört offenbar zum Wesen des
Menschen, daß er grade dann, wenn er nicht von außen bedroht ist, sich
selbst, von sich selbst aus, in Gefahr bringen kann, ja unter Umständen sich
selbst dann umbringen muß. Grade wenn sein Leben auf der Vitalstufe von
außen ermöglicht wird, fragt er, wie er eigentlich ,leben könne'. Dieser
Sachverhalt erweist sich als für den Menschen spezifisch. Es gehört zu seinem

2 S.-Fischer-Verlag, 456 S.

62



geistig bestimmten Sein, sich selbst in Frage zu stellen... Es zeigt sich hier
ein Schisma, das das faktisch biologische Leben, das durchaus ,möglich', ja
gesichert sein kann, von einem, von seinem Träger gesondert behandelten,
gesondert gelebten, ,eigentlichen' Leben, das ihm ,unmöglich', nicht mehr
vollziehbar erscheint, und das er vernichten muß, trennt... Der extremen
Beherrschung der biologischen Gegebenheiten des menschlichen Daseins
entspricht die extreme Ohnmacht des Menschen, sich selbst zu verstehen, seine
abundante Ratlosigkeit, und die kurzschlüssige Art, mit der er sich in Frage
stellt.» Interessant ist, daß allgemein der Prozentsatz katholischer
Selbstmörder der niedrigste ist; erklärt er sich durch einen reicheren Besitz an
fundamentaler Hoffnung, ist sie es, die das große Konvertitentum der letzten
Jahrzehnte herbeigeführt hat?

Mit dem Besitz der Hoffnung ist die neue Geborgenheit des Menschen
gegeben, die Rilke in den späten Versen reiner Ueberwindung faßt: «Alles atmet
und dankt. / O, ihr Nöte der Nacht, wir ihr spurlos versankt.»

Für diesen neuen Positivismus sucht Otto Friedrich Bollnow weitere Zeugen,

und er glaubt sie sogar zwiefach gefunden zu haben. In einem Aufsatz
Friedrich Georg Jünger — "Werner Bergengruen / Zwei Dichter der neuen
Geborgenheit, den er in der von Hans Joachim Schoeps herausgegebenen
Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte (III, 3) veröffentlichte — er wirkt
im Herausgeberkollegium mit —, verzichtet er darauf, beide Namen durch
«und» zu verbinden, denn es besteht zwischen ihnen keine Verbindung, da
sie parallel und unabhängig voneinander eine für die Weltorientierung
unserer Zeit symptomatische Wendung vollzogen haben. Der philosophischen
Aufmerksamkeit Bollnows sind zahlreiche Verse nicht entgangen, die die neue
Erfahrung beider Dichter belegen soll; aber ich finde nur in einem von ihm
zitierten Prosawort Jüngers den Ausdruck der neuen Geborgenheit. Es ist
mehr ein philosophisch-historischer Kritizismus, der die Wendung mit dem
Wort begründet: «Nur dort, wo der Grund wankt, wächst Grund an, und nur
am Unsicheren bewährt sich die Sicherheit des Menschen.» Die künstlerische
Erlebnisform dieses neuen Zustandes ist aber in fast allen Proben dieser
Abhandlung schwach, und wenn damit kein Wort gegen F. G. Jünger oder
Bergengruen gesagt sein soll, da die Zitate nur thematische Illustrationen
liefern, so kann ich doch eine dichterische Ueberwindung der existentiellen
Not, die über Rilke und Kafka auch nur thematisch hinausreicht, in keinem
bemerken. Dennoch ist ein neuer Positivismus unverkennbar im Kommen,
und die von Bollnow sorgsam bemerkten Motive, wie die der Zeiterfahrung,
des Raumbewußtseins, des Kreises, der Ewigen Wiederkehr (die auch Metapher

der Sinnlosigkeit ist), des Dauerns, der Einheit, des Ursprungs, der Ge-
tröstetheit, weisen auf eine in sich gefügte Weltanschauung hin; sie hätte in
beiden Fällen die Bedeutung einer symptomatischen Wende, soweit man von
ihr bei einem katholischen Autor wie Bergengruen überhaupt sprechen kann.

Eine Gegenüberstellung von echtem und falschem Existentialismus gibt
Professor Dr. Heinrich Barth in Reformatio, Zeitschrift für evangelische Kultur

und Politik (I, 2), Gelegenheit zu klärenden Formulierungen. Barth legt
einen besonderen Akzent auf die große Selbstbescheidung echter
Existenzphilosophie, da jedes Nachdenken über das eigene oder das fremde Sein nur
ein «Nach-Denken», ein «Nach-Sehen» erlaubt und eine unüberschreitbare
Distanz zwischen vollführtem und re-flektiertem Sein den Menschen von der
Realisierung seines Vorhabens, von der philosophischen Erfassung seines
Vor-habens trennt. Die Existentialphilosophie kann das Sein beschreiben,
aber weder zurückrufen, was echtes Sein gewesen ist, noch gedachte Seins-

63



Wahrheit in das Sein einführen. Diese Diskrepanz trennt den «Weisen», der
vorgibt seine Weisheit zu leben, vom Religiösen. Die Existenz kann aber nicht
zum Gegenstand einer Lehre vom Seienden werden: «Existenz darf uns nie
und nimmer vor Augen stehen als ein ontischer Sachverhalt oder als ein
Komplex von Sachverhalten, mögen sie in noch so abgründlicher Tiefe
aufgedeckt werden... Die menschliche Existenz existiert in einer Grundfrage,
in der es darum geht, ob sie ,in der Wahrheit steht' oder der Unwahrheit
anheimfällt. Daß die Existenz in der Wahrheit existiert, dies ist es, worin ihr
eigener, ursprünglicher Sinn beschlossen ist.»

Das Letzte, das in der menschlichen Existenz auf dem Spiele steht, macht
aber auch ihre Würde aus. Wird die menschliche Existenz auf ein begrenztes
Prinzip beschränkt, «auf ein Prinzip, das als ein Vorletztes jederzeit überboten

werden kann», dann kann die Existenz in der Wahrheit keine
ernstzunehmende Bestimmung mehr sein. Beschreibende Anthropologie, die begrenztes

Dasein darzustellen behauptet, weist keine Bestimmung des Menschen
mehr auf. Eine wahrhaft persönliche Existenz — und das ist das Hauptpostulat,

das der Basler Autor an echten Existentialismus stellt — kann nur durch
eine übergreifende, transzendierende Sicht menschlichen Seins einsichtig
werden. Dieses Vebergreifende hat für die Philosophie der Existenz ihre
unvergleichliche Bedeutung. Wo diese Philosophie am individuellen Sein des
Menschen kein Interesse mehr nimmt, kann sie die Anteilnahme am ,Einzelnen'

nicht mehr begründen. Sie wird dann über die Auseinandersetzung des
Einzelnen mit seiner Zeitgeschichte hinwegsehen und eben dadurch den
Einzelnen verfehlen. Im Raum des biblischen Wortes vollzieht sich eine Begegnung

mit der Existenz, die der existenzphilosophischen Einsicht weit voraus
ist. Daher macht Existenzphilosophie nur einen Sektor wirklicher Erkenntnis
gegenwärtig. Zwischen dem biblischen und dem philosophischen Wort steht
aber — und das wäre hinzuzufügen — das dichterische, das kein bloßes
«Nach-Denken», kein bloßes «Nach-Sehen» ist, sondern über eine
Gegenwärtigkeit verfügt, in der Existenz im höchsten Maße enthalten bleibt.

Daß die Diskrepanz zwischen dem Sein und seiner Erscheinung im Nach-
Denken, Nach-Sehen auch den existentialistischen Denker selbst stigmatisiert,
hat Heidegger gegen sich selbst erwiesen. Der Existentialist, dessen
Seinsdeutung sein eigenes Sein vor einem bloßen Verhandensein, noch dazu zu
einem höchst kompromittierenden, nicht bewahren konnte, ist mit seinem
eigenen Denkmaterial von Karl Löwith in einer seit dem Erscheinen in der
Neuen Rundschau (LXIII, 1) berühmt gewordenen Essay Martin Heidegger:
Denker in dürftiger Zeit kritisiert worden. Löwith erspart es sich und
Heidegger, auch noch daran zu erinnern, daß der Existentialist als Rektor seinem
Lehrer Husserl die Benutzung der Universitätsbibliothek verbot; die
«Herrlichkeit» des deutschen «Aufbruchs», die «existentialistische» Deutung eines
Landsknechts wie Schlageter, die Traktierung des «Wehrdienstes des Geistes»,
die Ineinanderblendung der Seinsterminologie mit der des Nazismus produzierte,

um ein Wort aus der Dritten Walpurgisnacht von Kraus3 zu zitieren,
den «Irrnationalismus», den «Irrationalsozialismus», und deckte die Folgen-
losigkeit des bloßen Philosophierens auf, während das wahre Dichten in sich
und an sich Folge hat. Daher offenbart die Befragung des Dichterischen, die
Heidegger zu einer hohen Interpretationskunst entwickelt hat, Existentielles,
in dem Sein und Denken so identisch sind wie Schicksal und Wort bei
Hölderlin. Seine Geborgenheit im Wahnsinn ist noch immer das letzte Transzen-
dieren der zugänglichen heutigen Erfahrungen. Felix Stössinger

3 Kösel-Verlag, München.

64



Diese Seite stand nicht für die
Digitalisierung zur Verfügung

Cette page n'a pas été disponible
pour la numérisation

Questa pagina non era a

disposizione di digitalizzazione

This page was not available for
digitisation


	Kleine Rundschau

