
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Hegels Briefe

Autor: Brock, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758705

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HEGELS BRIEFE

Von Erich Brock

Nach zwölfjähriger, kriegsbedingter Pause hat Felix Meiner,
dem Eisernen Vorhang entronnen und in Hamburg neu
eingewurzelt, wieder einen Band der nun von Johannes Hoffmeister
betreuten kritischen Gesamtausgabe von Hegels Werken herausgebracht.

Weitere sollen in schneller Folge erscheinen, darunter
auch Neubearbeitungen -der von Georg Lasson herausgegebenen,
seit längerem vergriffenen Bände. Neubearbeitungen — denn die
meisten Werke Hegels sind ja nur durch Vorlesungsnachschriften
überliefert, und man kann da in der Zusammenarbeitung des Stoffes,

der sich seit der ersten Gesamtausgabe ungemein vermehrt
und Hegels Gedankenbild weithin neu gezeichnet hat, oder in der
Einarbeitung neu aufgefundenen Stoffes sich nicht so leicht genug
tun. (Ob allerdings die Ersetzung der Lassonschen sachlichen
Anordnung bei den kleineren Schriften durch die rein chronologische
billigenswert ist, lassen wir dahingestellt.) Aber auch der eben
erschienene Band trägt neue Züge in dieses Bildnis ein; es ist der
erste, bis 1812 reichende Band der Briefe, der die weithin
unübersichtlich zerstreuten endlich sammelt und unbekannte hinzufügt.
Ausführungen philosophischen Inhalts sind darin eher spärlich.
Dafür sind die Aufschlüsse geschichtlicher, kulturgeschichtlicher
und vor allem psychologischer Art überaus reich, und die letzteren
so grundlegend, daß sie die erregendsten Lichter auf die Philosophie

Hegels zurückwerfen.
Mit einem ungeheuren Akkord setzen diese Briefe ein. Hölderlin

schreibt dem Freunde in seinem unnachahmlichen Ton, zart und
bedeutend. Er sagt ihm das Größte: «Du bist so oft mein Genius
gewesen.» Die meisten von Hegels Antworten sind verloren; aber
sie müssen kaum minder hochgespannt gewesen sein. Hölderlin
hatte geschrieben, keine Metamorphose könne den Zug verwischen,

an dem «wir uns wieder erkennen» (9). Ob er den Freund
später noch erkannt hätte? Die Hölderlin erkannten, waren
damals Sinclair, Friedrich Schlegel und Tieck — nicht Hegel. Ein
hier erstgedruckter Brief des Ersteren aus der frühen Wahnsinnszeit

Hölderlins bringt von allen drei zutreffende Einstufungen über

39



dessen letzte Hymnen (165). Hegels Briefton rückt schnell in
bedeutende Ferne zu Hölderlins Streben. Man möchte sich vielleicht
die Briefe aus der Zeit von «Differenz», «Glaube und Wissen»,
«Phänomenologie» als titanisch mit Felsblöcken hantierend
vorstellen, so wie etwa ein zweitrangiger Kaimmermusiksatz von
Brahms (die leichten sind doch die besten). Nichts davon. Ein
einziges Mal heißt es: «... Der ich viele Jahre lang auf dem freien
Felsen bei dem Adler nistete und reine Gebirgsluft zu atmen
gewohnt war...» (196); aber auch diese Aeußerung entschlüpft ihm
nur als Begründung für die Ablehnung einer Zumutung, dogmatische

Theologie zu unterrichten. Ist das nun die Verwirklichung
seines Leitsatzes: «Das Herz zum Grabe des Herzens machen»?
Sicherlich nicht mit einer tragischen Ausschließlichkeit. Denn Hegel

tritt uns da als ein Mann entgegen, der gern und mit Aufmerksamkeit

Kaffee, Wein und Bier trinkt, Karten spielt, witzige
Reden führt, tanzt und sich maskiert, hübschen Frauen den Hof
macht. In einem kurzen Briefwechsel mit einer Jugendliebe sagt
er: «Ich habe allen Grund, zu vermuten, daß ein längerer
Umgang mit Ihnen mich mehr befreit» (davon nämlich, «immer
in allgemeine Reflexionen hineinzugeraten») «und mich mehr in
die Fähigkeit eines frohen Spieles versetzt hätte» (56). Uebrigens
hatte Hegel einen unehelichen Sohn, für den er jedoch ernsthaft
sorgte (236). —

Also alles in allem eine Verspießbürgerliohung, ein reines Absinken

von der idealischen Höhe mit Hölderlin und Schelling und
vom Austausch der ekstatischen Gelöbnisse mit ihnen — so wie es
Emil Staiger früher in seinem Buch «Der Geist der Liebe und das
Schicksal» sehen wollte? Auch das nicht. Die Wahrheit liegt wohl
in der Mitte. Es ist einerseits klar, daß der Verfasser jener drei
Schriften nicht wohl aufgehen konnte in dem Vordergrundstreiben,

das die Briefe vorwiegend enthüllen. Auf der andern Seite
ist dieses Treiben zu selbstgewiß und meistens wohlgelaunt, als
daß es immer nur eine Tarnung vor tiefernsten Befassungen
bedeuten könnte. Hegels Interesse für die sachlichen und persönlichen

Begegnisse unter seinen Fachgenossen (ja sogar für
Hofklatsch, um den er nicht nur als Zeitungsschreiber sich bemühte),
der oft unermüdliche Eifer seiner Polemik dabei, seine Freude an
groteskem, manchmal etwas plumpem und die Pointen zu Tode
hetzendem Humor — oft ist es allerdings Galgenhumor des von
außen mannigfach und unwürdig Beengten, der dann mit den
kleineren und lästigen Geistern auch die letzte Geduld verliert und
zuweilen jedes Maß, jeden Geschmack überschreitet —, das alles
ist weithin einfach naiv — paßt sich auch weitgehend der Umwelt

40



an, wie sie in den empfangenen Briefen sich abzeichnet. Da
herrscht in hohem Maße derselbe Geist, nur etwas primitiver, ohne
die vorwiegende innere Ueberlegenheit, ohne die gelegentlichen
dämonischen Glanzlichter wie bei Hegel.

Hegel war trotz seines antikisch schönen und steilen Hochmutes
(man denkt immer wieder an den Stich von Bollinger) ein Bürger
geworden, in einem Ausmaße, wie es Hölderlin niemals wurde —
darin behält Staiger recht. Nur ist es ein Bürgertum, das in seinem
Grundzügen positiv zu bewerten ist — als sinnvolle Befestigung.
Die Weltoffenheit Hegels paßt zu seiner Hinwendung zum Konkreten,

der breiten Umfassung des Weltstoffes, zu der sich seine
Philosophie bekennt. Solche Befestigung ist auch mit ihren Schattenseiten

unerläßlich für jeden, dem es auferlegt ist, zu bleiben und
Bestand zu gewinnen in Leben und Werk. Jedoch sie hat hier noch
eine andere, allerdings sehr fragwürdige Berichtigung in sich. In
Hegels Lehre steht jedem Ja ein Nein gegenüber; das Ja
verschlingt das Nein, gebiert es aber alsbald neu. Damit aber diese
«dialektische Methode», welche tiefere Wurzeln im Denken und
Leben hat als jede andere, nicht in einen «phantastischen Sumpf»
ausarte, wie in einer zeitgenössischen Besprechung die «Phänomenologie»

genannt wurde (476), in welcher diese Dialektik zum
erstenmal in ungeheurem Ausgreifen vorgeführt wurde — dazu
müßte das Nein oder das Ja endgültig sein. Hegel selbst glaubte in
seiner Jugend im Bunde mit Hölderlin und Schelling an die
Verneinung alles Bestehenden, an die (durch Kant begonnene)
Revolution durch und zu Gunsten des «Reiches Gottes», «die der ganzen

bisherigen Verfassung der Welt und der Wissenschaften Streit
auf Sieg oder Untergang anbietet» (21, Schelling). In seinem Alter
glaubte Hegel an Recht und Vernunft alles Bestehenden, und er
meinte damit den Standpunkt des Neins durch das Ja endgültig
überwunden zu haben. Aber woher die Endgültigkeit? So gut
immer wieder die Verneinung von der Bejahung überwunden wird,
so gewiß auch schlägt das Ja immer wieder in das Nein um,
sobald man im Einzelnen und Bestimmten bleibt; und das schlechthin

Transzendente, den ersten Gott, der nicht in die Dialektik
hinausgeht, sondern in sich bleibt, allerdings darum auch vom Denken
nicht mehr inhaltlich erfaßt werden kann — ihn hatte Hegel von
den Neuplatonikern nicht mitübernommen.

So blieb die Zweideutigkeit aller Einzelheiten und des Ganzen in
Hegels System aufrecht, und nichts war dialektisch 'sinnvoller als
die Spaltung seiner Schule in eine Rechte und eine Linke. Schließlich

berief sich sowohl der äußerste Konservatismus wie der
revolutionäre Bolschewismus auf ihn. Auch in der Geschichte von He-

41



gels eigenem Denken ist die Zweideutigkeit niemals überwunden.
Ihr Aufblitzen im Objektiven kann bis zum subjektiven Zynismus
gehen. In Sachen der Revolution findet sich im vorliegenden
Bande die berühmte Stelle: «Die theoretische Arbeit bringt mehr
zustande in der Welt als die praktische; ist erst das Reich der
Vorstellungen revolutioniert, so hält die Wirklichkeit nicht aus» (253).
In Sachen der Bewahrung sind die Stellen zahlreich, wo Kraft
und Macht der Tatsachen verherrlicht werden und jede Auflehnung

als leere subjektive Willkür verdammt wird. «Die Wissenschaft»,

heißt es hier, «die wahre Theodizee, wird davor bewahren,
die Schicksale der Reiche von einem besetzten oder nicht besetzten

Hügel abhängig zu machen oder über den Sieg des Unrechtes
und die Niederlage des Rechts zu klagen» (137). — Natürlich hat
diese ganze Doppelheit ihre besonderen Auswirkungen auf die
politische Haltung, besonders bei einem Menschen, der sich zu
leidenschaftlicher politischer Anteilnahme bekennt. In der Jugend
wirkt Hegels Verherrlichung der Macht der Tatsachen vor allem
zugunsten Napoleons und der Franzosen. Es wäre sinnlos, von Hegel

viel Nationalgefühl zu verlangen. Im klassischen deutschen
Zeitalter war von solchem im Gegensatz zur französischen Klassik
noch wenig die Rede. In Schillers und Goethes Briefwechsel zum
Beispiel erscheinen die französischen Kriegszüge durch Deutschland

hauptsächlich nur als lästige Störungen des literarischen,
buchhändlerischen und Reise-Verkehrs. Hegel nimmt ziemlich
offen für Frankreich Partei, und das ist zweifellos nicht nur dadurch
bedingt, daß Bayern, wo er seit 1807 lebte, zum Rheinbund
gehörte und Kritik an dem Kaiser nicht duldete, besonders nicht
bei einem Zeitungsredaktor, als welcher sich Hegel einige Jahre
betätigen mußte. Es ist auch weithin verständlich, daß das

schwungvolle Handeln Napoleons mit seinem weltgeschichtlichen
Atem dem Philosophen mehr sagte, als die angstvolle, engstirnige,
muffige deutsche Kleinstaaterei. Diesen Schwung empfand er
wiederum als revolutionär: «Durch das Bad ihrer Revolution hat das
Individuum in der französischen Nation die Furcht des Todes und
das Gewohnheitsleben, das bei Veränderung der Kulissen keinen
Halt mehr in sich hat, ausgezogen; dies gibt ihr die große Kraft,
die sie gegen andere beweist. Sie lastet auf der Verschlossenheit
und Dumpfheit dieser» (138). Das ist natürlich wesentlidh; weniger

verzeihlich dagegen, wenn er von da aus nun Napoleon als den
sah, der nur die Mächte der Reaktion niederschlagen mußte, um
dann allerorten die Freiheit einzuführen (185). Aber Hegels
Vorliebe für Napoleon, Frankreich, das französische Heer ist zu dieser
Zeit so, daß er ihnen alles zugute hält. Angesichts solcher Illusio-

42



nen braucht man allerdings nicht allzusehr an dem Widerspruch
Anstoß zu nehmen, daß Hegels praktische politische Ueberzeu-
gung offenbar schon damals auf einen gemäßigten Liberalismus
und den Verfassungsstaat ging (197/8). — Bs ist logisch, daß eine
so dialektisch schillernde Grundhaltung dann im Journalismus,
dem Hegel in Bamberg oblag, wirklich zum Zynismus ausarten
mußte (186/7). Schon dort, ja schon in Bern, vor dem korrupten
ancien régime (23), noch mehr aber als Gymnasialrektor in Nürnberg,

war Hegel wiederum weit entfernt, das Wirkliche als
vernünftig und die Staatsmacht als über subjektiver Kritik stehend
zu achten — nachdem eben noch, ausgehend von Frankreich, ein
wahrer Hymnus auf die Autorität und das Recht des etablierten
Ansehens gegenüber den eigenen Gedanken des Menschen
angestimmt worden war (209). Vielmehr werden alle leitenden Figuren

und herrschenden Zustände des bayrischen Staates (Hegel
sagt einmal «Barbaria» anstatt «©avaria», 195) erbarmungslos mit
ätzendem Hohn überschüttet.

Bayern war damals in einem eigenartigen Zustand. Nachdem
die Jesuitenherrschaft und die eigene Unbehauenheit des bayri-
rischen Stammescharakters das Land bis an die Wende zum 19.

Jahrhundert in einem ziemlichen Mittelalter und abseits vom
gesamtdeutschen Geistesleben gehalten hatte, kamen durch Napoleon

die fränkischen und schwäbischen Gebiete hinzu, und
zugleich bestieg ein Fürst den Thron, der eine seltsame Mischung
von altbayrischem Patriarchalismus und schwärmerisch
gesamtdeutschen Fortschrittsideen in sich hegte. Er berief zahlreiche
Norddeutsche und Schwaben ins Land, meist Protestanten, welche
den Staat und besonders sein Kulturleben nach neuzeitlichen
Gesichtspunkten erneuern sollten — wogegen sich natürlich sofort
eine heftige, ressentimentgeladene Gegnerschaft der altgesinnten
Kreise erhob, welche bis zu Gewalttaten ging, ohne daß der König
je wirklich davon abrücken wollte. In allen Verbesserungsvorschlägen

wurden verdeckte Anschläge gegen den Katholizismus
gesehen (205/6). So ergab sich als Reaktion der bayrische Zentralismus,

unter dem die fränkischen und schwäbischen Provinzen bis
heute seufzen. Hegel war ein Feind des Zentralismus, sogar für
Frankreich (218/9). Als dann allerdings die Nürnberger 1809 mit
den eindringenden Oesterreichern gegen Bayern und Franzosen
Partei bildeten, war Hegels Entrüstung groß — es ging eben um
Frankreich (289).

Nachdem Hegel schon in Bamberg tragikomische Sträuße mit
der Münchner Zensur hatte ausfechten müssen, welche hinter der
damals im Verkehr mit den Behörden auferlegten kriecherischen

43



Unterwürfigkeit seine tiefe Verbitterung zeigten, war dann die
Nürnberger Zeit ein einziger, nie abreißender, mit gallenbitterer
Ironie begleiteter Kampf gegen die «alleinseligmachende Münchener

Bestialität» (303), die sich zusammensetzte aus sturem
Klerikalismus, Fremdenfeindschaft und Entschlossenheit, die neuen
Provinzen finanziell mehr oder minder auszuhungern. Das Gehalt
war immer monatelang im Rückstand, die Schule selbst schwebte
dauernd in Gefahr, aufgehoben zu werden (sie hat keinen Zulauf,
denn sie gleicht für das Publikum «einer Eule auf dem Zweig,
deren finsteres Aussehen jedermann zurückscheucht und die auch
alle Augenblicke wegfliegen kann», 282). Der Rektor mußte die
kleinsten schriftlichen Verwaltungsarbeiten selbst machen; und
die Abwesenheit von — Abtritten gab zwar der Neigung Hegels
zur weitgetriebenen Groteske reichliche Nahrung, bildete aber
doch keinen Gegenstand, der ihm von der Abfassung seiner «Logik»

so viel Zeit hätte wegnehmen sollen. Hätte nicht Hegel einen
treuen Freund im Ministerium gehabt, Niethammer, auch einen
der aus dem «Ausland» Berufenen, der, selber immer auf dem
Punkt, alles hinzuwerfen oder hinausgestellt zu werden, Hegel
zum Ausharren ermahnte und für ihn tat, was er irgend konnte —
so hätte Hegel vorzeitig die Flucht ergriffen, vielleicht um in eine
noch unwürdigere Stellung zu geraten. Wir besäßen dann nicht
seine sehr wichtigen pädagogischen Schriften; Hegel hätte auch
die Schule der Klarheit und Einfachheit entbehren müssen, welche
der Lehrerberuf für ihn bedeutete. Er selbst sagte darüber: «Auf
eine sublime Weise unverständlich zu sein, ist leichter, als auf eine
schlichte Weise verständlich, und der Unterricht für die Jugend
und die Zubereitung der Materie dazu sind der letzte Probierstein
der Klarheit» (176). Vielleicht hat auch seine unbedingte Forderung,

Philosophie in der Muttersprache darzubieten (299), aus
diesem Verhältnis ihre Bestärkung erfahren. — Auch Hegel selber
hätte wohl seine Lebensreise ärmer und unversicherter fortsetzen
müssen; denn nach Abwehr der Kuppelversuche von Frau Professor

Paulus, welche sich in ihren Briefen als eine intelligente, aber
wenig anmutende Betriebmacherin abzeichnet, fand Hegel in Nürnberg

an der Schwelle des Schwabenalters seine Lebensgefährtin,
Marie v. Tucher, mit der er sehr glücklich zusammenlebte —
«insofern Glück», sagte er, «in der Bestimmung meines Lebens liegt»
(368). Die geistige Produktion aus diesem Anlaß allerdings wäre
leicht zu entbehren gewesen. Es ist unfaßlich, wie ein Mensch von
Hegels geistiger Höhe, der um Adel, selbst Schönheit großer Prosa
wußte, der Freund von Hölderlin, dem er selbst eine etwas
unflüssige, aber schwungvolle und keineswegs niveaulose Elegie ge-

44



widmet hatte, sieh die einfältigen Reimereien durchgehen lassen
konnte, welche die Gedichte an seine Braut trotz ihrer offenbar
ehrlichen Empfundenheit darstellen (352, 355).

Hegels Urteilslosigkeit hierin ist um so auffallender, als seine
Briefe mannigfache Gelegenheit bieten, seine Urteilskraft auch auf
exzentrischen Gebieten zu bewundern. Daß er sich für befähigt
hielt, auch Botanik zu dozieren, wie er an Goethe schrieb, scheint
keineswegs unbegründet gewesen zu sein (142, 468). Höchst
eindrücklich ist Hegels erbetenes Urteil über den «Tierischen
Magnetismus», welches (wir wissen nicht, auf Grund welcher Erfahrungen)

umschweiflos auf den Kernpunkt dringt und der Erklärung
eine Art hippokratische Theorie vom Fluß des Pneuma zu Grunde
legt (329/30). Uebrigens wurde in jenen Jahren zwischen Hegel,
Schelling und anderen die Frage der Wünschelrute und des Pendels

in vielen Briefen verhandelt. Ueber Magie verbreitet sich
eine glänzende Ausführung, welche uns einen der seltenen Bücke
in Hegels persönliches Innenleben verstattet und dabei bestätigt,
falls jemand daran gezweifelt haben sollte, daß seine Dialektik mit
ihrem Durchgang durch den Nullpunkt auch einen existentiellen
Sinn hat: «Ich habe an dieser Hypochondrie ein paar Jahre bis
zur Entkräftung gelitten: jeder Mensch hat wohl überhaupt einen
solchen Wendepunkt im Leben, den nächtlichen Punkt der
Kontraktion seines Wesens, durch dessen Enge er hindurchgezwängt
und zur Sicherheit seiner selbst befestigt und vergewissert wird,
zur Sicherheit des gewöhnlichen Alltagslebens, und wenn er sich
bereits unfähig gemacht hat, von demselben ausgefüllt zu werden,
zur Sicherheit einer inneren, edleren Existenz» (314).

So sehr diese Briefe von hundert Ironien und Dämonien,
Zweideutigkeiten und Bosheiten, auch geringerer Art, funkeln, so
gewinnen wir doch letztlich das Bild eines edlen Menschen. Er war
(im Gegensatz zu Schelling) von wirklicher Bösartigkeit, von
systematischer Ueberhebung und bloßer Selbstischkeit frei. So
können wir uns dem Urteil G. H. v. Schuberts anschließen: «Er
war, wo es galt, stets bereit, andern, die es bedurften und begehrten,

seine Hand zu reichen» (492).

In unserem Beitrag «Künstler und Kritiker» (Februarnummer) bitten wir,
Seite 609, Zeile 24 von oben, «Auslebung» in «Auslegung» zu verbessern.

E. B.

45


	Hegels Briefe

