
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Ralph Waldo Emerson

Autor: Schott, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758704

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758704
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RALPH WALDO EMERSON

Von Rolf Schott

«Man is a stream whose source is hidden.»

Auch wenn nicht das dritte Jubeljahr von Ralph Waldo Emerson

— er wurde am 25. Mai 1803 in Boston geboren — mit
Besinnlichkeit zu feiern wäre, würde man gut daran tun, öfters an
den vortrefflichen Mann zu denken und zu seinen Schriften, vor
allem zu den Essays und den «Representative Men», zu greifen. Es
ist nicht recht verständlich, warum dieser Geist heute gerade in
den Vereinigten Staaten ein wenig über die Achsel angesehen und
als eine Art Vorläufer des oft billigen und platten Pragmatismus
betrachtet wird. Schwerlich hätten einst ein Carlyle und später
ein Herman Grimm mit Ehrfurcht und Ergriffenheit auf ihn
hingewiesen, wenn sie nicht etwas tief Geistiges in dem hochgebildeten

und wahrlich weltweiten Amerikaner gespürt hätten. Carlyle
nannte die Essays «The soliloquy of a true soul; alone under the
stars in their days». Und Herman Grimm bekennt, daß ihn eine
mächtige Bewegung ergriffen habe, als er zum erstenmal etwas von
Emerson gelesen. Wenn ein so scharfsinniger Psycholog wie C. G.
Jung in «Psychologie und Religion» (p. 98) Emerson einen
«introvertierten und introspektiven Mann» nennt, so ist es schwierig
einzusehen, wie ein solcher Menschentypus für den Pragmatismus
beansprucht werden kann. Hat man denn ganz vergessen, daß
Emerson einer der wenigen Köpfe ist, die vor dem späten, mit dem
Hammer der Bosheit philosophierenden Nietzsche Gnade gefunden

hat? In der «Götzendämmerung» rühmt dieser ihm nach, daß
er sich instinktiv nur vom Ambrosia nähre und das Unverdauliche
in den Dingen zurücklasse. «Emerson hat jene gütige und
geistreiche Heiterkeit, welche allen Ernst entmutigt; er weiß es
schlechterdings nicht, wie alt er schon ist und wie jung er noch sein wird»
— heißt es da, und ich kann mich der zustimmenden Freude über
diese Formulierungen nicht entziehen, gerade weil ich im Laufe
meines Lebens Emerson vor meinem Innern wachsen, Nietzsche
aber abnehmen sehen mußte. Nietzsche kam indirekt von der
Theologie her, insofern als sein Vater Pastor gewesen, und wurde
ein erstaunlich und gefährlich freier Geist. Emerson aber war

3 33



direkt Pastor und wurde dann ein weit freierer, aber keineswegs
gefährlicher Geist, so frei wie der von ihm so sehr bewunderte
Montaigne oder noch freier, nämlich im ganz geistigen Sinn frei,
was niemals Aufruhr und Anarchie bedeuten kann.

Emerson hat als noch nicht vierzigjähriger Mann, wie sein Essay
«Compensation» beweist, das Polaritätsgesetz erkannt, ein Lebensgesetz,

das nur wenige Menschen, und dann meistens in vorgerücktem

Alter, wirklich zu erkennen vermögen, ein Gesetz, dem die
drei feindlichen Schwesterreligionen, also Judentum, Christentum

und Islam, nur mit Vorbehalt Rechnung tragen und in ihren
Gottesvorstellungen im Grunde wenig oder gar keinen Ausdruck
geben. Nun ist es sehr merkwürdig mit diesem Mann: es gibt kaum
eine philosophische Richtung, die ihn nicht für sich beanspruchen
könnte, sei sie nun skeptisch oder dogmatisch, nominalistisch oder
realistisch, rationalistisch oder mystisch; er scheint, wenn er sein
Augenmerk auf etwas richtet, wie gewisse indische Götter überall
Augen zu bekommen. Sein Philosophieren ist ein Identifizieren mit
dem Leben und dem Sinn schlechthin. In dieser Hinsicht ist er
vielleicht der letzte Philosoph des Abendlandes und schließt die
Reihe der großen französischen Moralisten, auf amerikanische
Weise unbekümmert und weltweit. Was er denkt und sieht, was
er folgert, ist alles andere als System und Abstraktion, sondern
erlebt und eingegeben, ungemein praktisch und dennoch uninteressiert,

also wahrlich alles andere als pragmatisch.
Obwohl mancher Ausspruch nach Abgewandtheit von der

Vergangenheit und nach Rebellion zu schmecken scheint, ist er doch
mit der Schönheit und Lichtheit des Gewesenen ganz vollgesogen
und edel davon erschüttert. Sein kühnes Anpacken der Wahrheit
und Wirklichkeit ist weder Zermalmen noch Vernichten, sondern
Wegweisung. Er ist, mit einem Wort, nie schädlich. Immer geht
Segen von seinem Wort aus, dem jede Zweideutigkeit, jedes
schillernde Paktieren mit trüben Kräften mangelt. Er hat jene an
Vollkommenheit streifende Selbstverständlichkeit großer Menschen,
wie Perikles oder Raffael, Mozart oder Schiller, die so im eigentlichen

Sinn ursprünglich sind, daß sie von schwachen Geistern als

unoriginell und banal empfunden werden, da diese nicht ahnen,
daß der Geist einfach ist und kein raffiniertes Palliativ für
erschlaffte Nerven.

Wenn Goethe von Kant gesagt hat, daß man bei dessen Lektüre
das Gefühl habe, als betrete man ein helles Zimmer, so ließe sich
von Emersons Schriften sagen, sie wirkten wie weite helle
Landschaften, nämlich wie jene neuen strahlenden, unendlichen
Landschaften, die von den stahlharten amerikanischen, immer weiter

34



westwärts dringenden Pionieren erschlossen wurden, Landschaften,
die dennoch altvertraut sind, weil sie aus den gleichen Elementen
wie andere Landschaften und wie der Erdenmensch selber
aufgebaut sind. Jeder Satz in den Essays ist wie ein Fund und gleichwohl

wie eine Bestätigung uralten Menschheitswissens — nein,
nicht Wissens, sondern Weiseseins, und deshalb unverträglich mit
aller Kathederphilosophie oder Saloneloquenz. In dieser Hinsicht
also rückt Emerson seiner oft harten und heftigen, überdies
taufrischen Art nach von den doch meistens etwas nach Salon schmek-
kenden französischen Moralisten ab. Wie schon gesagt, ist es der
Geist der Pioniere, der auch in Emerson wirksam bleibt; denn
solcher Geist muß nicht notwendig ungeschlacht sein und lebt in
allen jenen, sich dem heutigen Blick erstaunlich groß herausstellenden

Zeitgenossen des bisher vielleicht größten amerikanischen
Denkers. Man erinnere sich des herrlichen Novellisten Nathanael
Hawthorne, der ein Jahr später als Emerson geboren wurde, des
erschreckenden Edgar Allan Poe (1809 geboren), Walt Whitmans,
des hinreißenden Alten (1819 geboren), von vielen anderen respektablen

Köpfen, wie Cooper, Longfellow, John Brown, Thoreau,
Beecher-Stowe, zu schweigen. Sind sie nicht alle den Bildungswaffen

und Erbwappen des europäischen Hochmuts gewachsen
und überlegen, mehr vielleicht als die ganze moderne amerikanische

Literatur, von der man weit mehr Aufhebens macht als
von jenen Pionieren des weltweit gewordenen okzidentalen
Geistes?

So gedankenvoll Emersons Werk ist, in welchem wahrlich jeder
Satz als ein wirklicher Gedanke anmutet, so gibt es bei ihm doch
keine philosophischen Slogans à la «Welt als Wille und Vorstellung»,

«Uebermensch», «Entelechie», «Ignorabimus», «Existentialismus»

und dergleichen. Sein lebendiges Gedankengut ist ein
Patrimonium nicht nur der Nordamerikaner, sondern der Abendländer

überhaupt geworden, ohne daß diese alle sich dessen so
recht bewußt sein mögen. Hierin ist Emerson etwa mit einem Herder

vergleichbar, den heute kaum ein Mensch mehr liest, obwohl
die große klassische und auch romantische deutsche Geistigkeit
ohne Herders Impulse gar nicht zu denken ist. Es besteht aber ein
Unterschied: Emerson ist weit lesbarer als Herder. Seine
Ausdrucksformen sind keineswegs verstaubt, weil sie frisch, knapp und
geistvoll, oft beinahe sarkastisch und witzig sind, witzig nicht im
Sum der Witzelei, sondern einer scharfen Friktion. Man darf auch
nicht vergessen, daß sein eigentliches Meisterwerk, die Essays,
deren erste zwölf Stücke 1841 und die zweiten restlichen acht 1844
herauskamen, das Werk eines ungefähr vierzigjährigen Menschen

35



von wahrhaft überraschender antizipierter Weisheit sind, welches
der Verfasser nicht eigentlich als geschriebene und zu lesende
Literatur, sondern laut gesprochen und gleichsam nach Art der
alten Peripatetiker vorgetragen sich gedacht hat. Das ist es denn
wohl auch, was ihre bis heute gewahrte Unmittelbarkeit ausmacht,
also den schöpferischen Zauber des hörbar gemachten Wortes.
Darüber ist er beinahe zum Dichter geworden, wenigstens zum Dichter

von innerlich sehr reichen Lehrgedichten in Prosa, die von
universaler Anschauung geradezu übersprudeln.

Wenn man, sehr oft mit Recht, den an sich so freien Zug an Amerikas

schöpferischen Geistern immer wieder durch das alte
puritanische Erbe, durch das unleugbar Plebejische und Provinzlerische

des Pioniergeistes und überhaupt durch eine gewisse Muk-
kerei bedroht fühlt (heute kompensiert durch überbordende
Hemmungslosigkeit), so kann man diese schädigenden Eigenheiten
bei Emerson nur in zu vernachlässigenden winzigen Spuren
entdecken. Es trifft nicht einmal zu, daß ihn seine theologische
Vergangenheit, wie man wohl gemeint hat, verengern konnte. Wenn
Emerson als Puritaner anzusehen ist, so ganz im Sinn der ursprünglichen

Größe und im hohen Stil des puritanischen Geistes. Aber er
war mehr als Puritaner und hatte so wenig vom Yankee an sich,
daß ihn die richtigen Yankees bis heute gar nicht begriffen haben.
Sie konnten, gleich vielen Europäern, denen der religiöse Instinkt
abhanden gekommen ist, nicht begreifen, daß Emerson ganz
einfach Mystiker ist. Seine Mystik, die keineswegs verstiegen ist,
sondern Erdfarbe hat wie alle echte Mystik, etwa die chassidische oder
die mohammedanische, kann keineswegs, wie man wohl gesagt hat,
von der deutschen idealistischen Philosophie hergeleitet werden;
denn sie beruht ganz zweifellos auf eigener Erfahrung und eigenem
Erlebnis. Sie ist keine Studierstubenweisheit.

Selbstverständlich ist es schwierig, wenn nicht unmöglich, Emerson

transzendente und mystische Erlebnisse nachzuweisen, was man
beispielsweise für Whitman oder Carpenter unschwer vermöchte.
Und es macht einen beinahe stutzig, daß er sich im Rahmen seiner
repräsentativen Menschentypen gerade Swedenborg als
Grundbeispiel des Mystikers erkoren hat. Aber Swedenborg, der wackere
und in seiner Art ehrwürdige Gelehrte und Hellseher, den Emerson
ein Elixier von Mondstrahlen genannt hat und dem ein Engel riet,
er solle nicht so viel essen, war für Emerson ein Vorwand für den
Mystiker, den er in sich selber erlebte. Vorwand im nämlichen
Sinn waren ihm ja wohl auch Plato für den Philosophen, Montaigne
für den Skeptiker, Shakespeare für den Dichter, Napoleon für den
Tatmenschen, Goethe für den Schriftsteller, die er jeweils in sich

36



erlebte. So zeichnete er in den als Vorlesungen 1844 erschienenen
«Representative Men» mittels sechs CharakterVisionen von
hervorragenden Menschen gleichsam einen sechsteiligen Wandschirm
seiner eigenen Seelenlandschaft. Wenn irgendein Buch, ist dieses
schöne und an Gedanken und Erkenntnissen fast unerschöpfliche
Werk ein Selbstbildnis. Aber solches gilt ja ohnehin für alle
historische Porträtmalerei in Wort und Bild, sei sie nun poetisch oder
wissenschaftlich, ethisch oder sozusagen mythologisch gemeint.
Emerson hat natürlich ganz genau gemerkt, daß Swedenborg zum
echten mystischen Weisen Entscheidendes fehlte, vor allem die
Fähigkeit, das Gute, Wahre und Schöne als identisch zu erleben.
Die echt puritanische Fixiertheit auf das Moralische erzeugt in
Swedenborg das Mißtrauen gegen das Erkenntnisvermögen an sich,
so daß er in wütende Ausfälle gegen die Männer des Wissens und
die Philosophen gerät, die er Basilisken und Verschwörer,
Hämorrhoiden und Vipern genannt hat. Vielleicht ist ein Schuß von Ironie
darin, daß Emerson den Schweden als den letzten Kirchenvater
bezeichnete, von dem er ganz gut wußte, woher dessen Gesichte
im Grunde stammten, wenn er den Mesmerismus erwähnt.

Es würde zu weit führen, seine Konfrontationen mit den
Montaigne, Napoleon, Goethe usw. ebenfalls zu betrachten, um so mehr
als die Hinweise auf das Religiöse und Numinöse in Emerson dank
der Maske Swedenborgs das Wesentliche des großen Amerikaners
anrühren: den homo religiosus. Die Betrachtung seines edlen
Gesichtes zeigt einen wunderbaren Akkord aus Energie, Empfindung
und Erkenntnis, leise überdeckt durch Obertöne von Schwermut,
Skepsis und Ironie, diese drei aber keineswegs dominierend,
sondern eben nur die immer schwierige Situation eines geistig
erwachenden oder erwachten Erdenmenschen kennzeichnend.

Das neunte Stück der ersten Essayreihe, genannt «The Over-
Soul», zeigt eine Wortkraft und Größe, die ich so nicht in den
erlauchtesten Essaybüchern der Weltliteratur gefunden zu haben
glaube, nicht bei Bacon oder Carlyle, Montaigne oder Pascal, kaum
bei Plutarch oder Boethius, annähernd vielleicht bei Piaton. Diese
Schrift ist ganz einfach inspiriert und den heiligen Büchern der
Menschheit ebenbürtig. Man muß sich wundern, daß Over-Soul
nicht in den Mittelpunkt der Mittel- und Hochschulerziehung
gerückt wird, anstatt daß man die Jugend mit so vielem verstaubten
und vor der Zeit keinen echten Bestand habenden Material aus
Philosophen quält, deren Liebe zur Weisheit durch ihre taumelnden
Aussprüche keineswegs dargetan ist. Emerson ist kein Philosoph
mit System. Und es gibt schrecklich viele Leute, die glauben, zum
Philosophieren gehöre unbedingt ein System. Es gehört aber einzig

37



etwas dazu, das sehr wenige «Philosophen» gehabt haben: Erkenntnis
aus Liebe, Menschlichkeit mit einem Wort. Deswegen findet

Emerson, daß Genie religiös ist und daß in allen großen Dichtern
es eine Weisheit aus Menschlichkeit gibt, die über allen ihren
Talenten erhaben ist. Weiß er doch um die Identität alles Seelenhaften

und kennt das Geheimnis dessen, was die Inder genannt
haben: tat tvam asi — das bist du. «Warum sollte ich Aufhebens
machen von Hamlet und Lear, als hätte ich nicht die Seele, von der
sie fielen wie Silben von der Zunge?»

Nicht umsonst klingt seine Sprache in ihren stärksten Sätzen
sibyllinisch, ist er sich doch bewußt, daß gewisse entscheidende
Antworten nur im eigenen Innern vernehmbar sind und in Sprachen

menschlicher Zunge gar nicht oder nur in sibyllinischer oder
apokalyptischer Zunge gegeben werden können. Darum sagt er:

«Menschen fragen über die Unsterblichkeit der Seele und die
Geschäfte des Himmels und den Zustand des Sünders und so fort.
Sogar glauben sie, Jesus habe Erwiderungen auf gerade diese
Fragereien hinterlassen. Nicht einen Augenblick tat jener erhabene
Geist in ihrer Mundart sprechen. Mit Wahrheit, Gerechtigkeit,
Liebe, den Attributen der Seele, ist die Idee Unveränderlichkeit
wesentlich verbunden. In diesen moralischen Empfindungen lebend,
unbekümmert um sinnliche Glücksfälle, einzig der Offenbarungen
jener achtend, machte Jesus nie die Trennung der Idee der Dauer
von dem Wesen jener Attribute; niemals äußerte er eine Silbe über
die Dauer der Seele Im Augenblick, da die Lehre von der
Unsterblichkeit getrennt gelehrt wird, ist man bereits gefallen. Im
Fließen der Liebe, in der Anbetung der Demut, da gibt es keine
Frage nach Fortdauer. Kein durchgeisteter Mensch fragt je diese
Frage oder läßt sich zu derlei Beweismitteln herab. Denn die Seele
ist sich selber treu; und der Mensch, in den sie sich wirklich
ergossen hat, kann nicht aus der Gegenwart, die unendlich ist, in eine
Zukunft, die endlich sein würde, wandern.»

Es heißt, daß Emerson in seinem leidlich langen Leben — er starb
1882 — fast stets ein glücklicher Mensch gewesen sei. Aber dadurch
gibt er Beispiel; denn Glücklichsein ist eine Tugend, wenn nicht
überhaupt eine Pflicht, die von jämmerlich wenigen Erdenmenschen

erfüllt wird. Ich fordere ein Denkmal in den Herzen der
Menschen für den großen Weisen, der sein diskretes Leben in Concord

bei Boston gelebt hat.

38


	Ralph Waldo Emerson

