
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 21 (1953-1954)

Artikel: Demokratie im totalitären Zeitalter

Autor: Schürch, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-758702

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-758702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DEMOKRATIE IM
TOTALITÄREN ZEITALTER

Von Ernst Schürch

Dieses Thema könnte Zweifeln rufen. Leben wir denn in einem
totalitären Zeitalter? Sehen wir heute nicht eine Gruppe weit
vorwiegend demokratisch organisierter Nationen und auf der Gegenseite

einen Block von «Volksdemokratien»? Wir dürfen uns durch
Aushängeschilder, die der Propaganda dienen, nicht täuschen las-
len; aber zuzugeben ist, daß das, was wir etwas ungenau die Westoder

die freie Welt zu nennen pflegen, im Kampf gegen das
Ueberhandnehmen des Totalitarismus steht und es noch lange nicht
entschieden ist, welches Lager in diesem Kampfe unserem Zeitalter

den bestimmenden Stempel aufdrücken wird.
Demokratie ist jene Ordnung, die den führenden Willen aus der

Gemeinschaft, der Gesamtheit des Volkes ableitet und alle Macht
im Staat auf diese Grundlage zurückführt. Totalitarismus aber ist
die alles ergreifende Machtfülle des Staates. Auf der einen Seite
eine Staatsform, auf der andern Seite ein äußerstes Maß von
Regierungsgewait, gleichgültig, welches die Staatsform sei. Die beiden

Begriffe liegen also auf verschiedenen Ebenen, können sich
nicht begegnen und einander nicht entgegengèsetzt werden, wenn
wir sie als absolute, gewissermaßen geometrische Größen nehmen.

Es ist auch festzustellen, daß eine Gemeinschaft, ohne kommandiert

zu werden, von sich aus recht unduldsam und herrschgierig
sein kann. Das außerstaatliche Ordnungsprinzip der Sitte ordnet
das Gesellschaftsleben ohne Gesetz und Regierung, und wer sich
widersetzt, wird ohne Gericht bestraft. Das ist vor allem das
Herrschaftsgebiet der Frau. Ich habe noch im viktorianischen England
gelebt, wo ein sehr hohes Maß von politischer Freiheit mit einem
ungemein scharfen und in tausend Einzelheiten eingreifenden
Kodex des gesellschaftlichen Benehmens verbunden war. Widerstand

konnte mit gesellschaftlicher Aechtung bestraft werden. Vor
der hutlosen Mode war es in Amerika ohne Gesetz vorgeschrieben,
daß der Mann vom 15. Mai bis zum 15. September mit einem Strohhut

auf die Straße ging. Wer das nicht tat, galt als unamerikanisch,
mit all den Folgen, die sich an dieses Wort heften. Niemand hat sich

a St Öi



gegen den Zwang des Brauches wilder aufgelehnt als Jeremias
Gottheit, der im Buch vom Annebäbi Jowäger klagt:

«Die Bruuchreligion, die namentlich von Müttern und Tanten gepflanzt
wird, die tötet das Rechtsgefühl, pflanzt ein falsches Gewissen auf, und dieses
Gewissen ist der niederträchtigste Feigling, den es auf Gottes Erdboden gibt.
Es wäre eine Merkwürdigkeit, wenn jemand eine Musterkarte solcher
Feiglingsarten verfertigen würde.»

Trotz diesem kräftigen Stoßseufzer aus dem Pfarrhaus Lützelflüh,

dem man den Spruch aus Goethes Tasso entgegenhalten kann:

«Willst du genau erfahren, was sich ziemt,
So frage nur bei edlen Frauen an»

wird man den sittigenden, aber auch sittlichen Wert der von den
Frauen beherrschten Umgangsformen nicht bezweifeln. Hier war
aber nur anzudeuten, daß selbst eine von der allgemeinen
Zustimmung getragene, also demokratische Gesellschaftsordnung
Schritte in der Richtung einer totalen Reglementierung des menschlichen

Lebens tun kann.
Nun beschränkt sich aber die Demokratie als Staatsform auf die

politische Seite des Daseins, auf die Bildung des staatlichen
Willens, der aus der Volksgemeinschaft herausdestilliert werden soll,
und dieser Wille wird bestimmt nicht nur von Bedürfnissen und
Interessen, sondern auch vom Urteil über staatliche Angelegenheiten,

vom vernünftigen Abwägen der Gründe und der
Gegengründe. Auch Leidenschaften sind gewiß dabei. Aber gerade durch
den Gebrauch der verstandesmäßigen Gaben muß sich die Demokratie

auszeichnen, im Gegensatz zur Diktatur von oben, die auf
die Emotionen der Massen aufbaut.

Urteilen, bewerten, abwägen, überhaupt denken kann aber der
Mensch nur in der Freiheit. Wie aber sollte ein Volk denken, ja
sich selbst vernünftig regieren, wenn der einzelne im geistigen
Gebiet gebunden wäre als bloßes Objekt einer außer ihm liegenden

Macht?
So sehr gesellschaftliche Voreingenommenheit und allgemeiner

Brauch auch den Bürger binden und bis in die Gesetzgebung
eindringen können, so zeigt sich hier doch ein entschiedener Gegensatz

zwischen einer totalen Machtfülle der Regierung und einer
lebendigen Demokratie, wo in einem geordneten stetigen Fluß
durch freie Wahlen und Abstimmungen der einzelne Bürger und
die Gesamtheit des Volkes den Gang der Staatspolitik bestimmen
können.

Wir dürfen im politischen Leben nicht mit wissenschaftlich
scharf umrissenen Begriffen operieren. Es kommt immer auf das

4



Wie und namentlich auf das Wieviel an, und manches, was beim
Destillieren des Volkswillens herauskommt, ist kein glasklarer
Kristall, sondern ein Gemenge von Widersprüchen, wie denn
überhaupt das Leben nicht logisch, nur biologisch zu verstehen ist, und
das ist etwas anderes.

Eben darum kann sich die Demokratie nie chemisch rein erhalten.

Sie kann sich sogar mit Elementen des Totalitarismus mischen,
und weil dies heute weitherum und tief hinein zu beobachten ist,
darum möge man den freilich thematisch übertreibenden Ausdruck
vom «totalitären Zeitalter» hinnehmen.

Es gibt also verschiedene Grade auch des Totalitarismus, der
grundsätzlich den ganzen Menschen und das ganze Leben
ergreifenden Staatsgewalt. Am vollkommensten ist diese absolute
Diktatur immer dort, wo sie auf eine als unfehlbar anerkannte Theorie
aufbaut, gleichgültig, wie diese Lehre gerichtet sei: dem
jakobinischen Schreckensregiment der Französischen Revolution lag
sogar die Ideologie der Freiheit zugrunde. «La liberté ou la mort!»
Doch das letzte, das bisher — vielleicht mit Ausnahme des
Inkareiches — an völliger Erfassung aller Lebenskräfte und Lebenswerte

durch den Staat erreicht worden ist, finden wir heute im
Herrschaftssystem des Bolschewismus, der seit 1917 immer tiefer
auch in die rein geistigen Bezirke eindringt. Alle Voraussetzungen
des Denkens werden von oben geregelt: Erziehung, Schule,
Wissenschaft, Presse, sogar die Künste völlig auf den Staatszweck, und
das ist zunächst die Staatsmacht, eingestellt, kleine Kreise des
gesellschaftlichen Aufbaus, wie Familie, Verwandtschaft, örtliche
oder berufliche und besonders religiöse Gemeinschaften, gelockert
oder doch so neutralisiert, daß sie politisch ungefährlich werden.
Der Glaube an die Ersatzreligion der Staatsdoktrin, an die
Erlösung durch das soziale System, an die Unfehlbarkeit des Diktators

ersetzt die alte Kirche. Polizeiliche Aufsicht wird überall
eindringen, und ihre diskretionäre Gewalt, gegen die es keinen Schutz
gibt, weil auch die Gerichte nichts anderes sind und sein sollen
als Werkzeuge der politischen Herrschaft, macht den über allen
schwebenden Terror schon zur Gewohnheit. Von einer freien
öffentlichen Meinung kann da keine Rede sein. Erlaubt ist nur
eine Partei, die sich dafür der Alleinherrschaft erfreut und nach
dem Sinn des Eigengesetzes selber unter einen einzigen Willen
gebeugt ist. Selbst die Vergangenheit wird der Zwangsordnung durch
eine befohlene Geschichtsauffassung unterworfen.

Letzten Endes herrscht in einer solchen Ordnung schlechthin die
Gewalt von oben, und zwar mit Hilfe einer bevorrechteten Schicht
von Funktionären. Die Demokratie aber setzt voraus, daß ein Min-

5



destmaß von Recht, und zwar von gleichem Recht für alle, Große
und Kleine, das politische Leben ordnet. Der Volksbegriff beruht
auf der Gemeinschaft, nicht auf der hierarchischen Abstufung der
verschiedenen Gesellschaftsteile. Es ist der extreme Etatismus mit
seinem ungeheuren Beamtenapparat, was den totalitären Staat
notwendigerweise undemokratisch macht.

Wohl berufen sich die Diktatoren auf den Willen ihrer Völker,
und Hitler erhob den Anspruch, nach altgermanischem Stammesrecht

auf den Schild erhoben, durch allgemeinen «Zuruf» gewählt
zu sein. Aber wer auf den Schild erhoben war, konnte auch fallen
gelassen werden, und so weit sollte das geschichtliche Beispiel
nicht gelten.

Demokratiefeindlich ist der Krieg, der nicht das gleiche Recht
von Großen und Kleinen, sondern das ausschließliche Recht des
Stärkern kennt. Alle Diktaturen und vorab die totalitären, sind
aber aus dem Krieg entstanden, im Kriege, wie in Rußland und
China, oder infolge von Kriegen, wie in Italien, Deutschland und
den Randstaaten, und der Keim war der «totale Krieg», den Ludendorff

in das militärische Denken eingeführt hat.
Der Krieg ist es auch, der in aller Welt, selbst in neutralen und

freiheitlichen Demokratien, einen Zug zur Erhöhung der Staatsgewalt

durch Ausdehnung der Staatsaufgaben erzeugt hat: der
letzte Krieg, der in Teilen des Not- und Vollmachtenrechts
nachwirkt, der gefürchtete zukünftige Krieg, der seine Schatten vorauswirft

und zu neuen außerordentlichen Vorsichts- und Schutzmaßnahmen

militärischer und wirtschaftlich-sozialer Art führt, und
schließlich der die ganze Außenpolitik beherrschende gegenwärtige

Kalte Weltkrieg. Die Außenpolitik beherrscht den Vordergrund

der Szene. Grundsätzliche Erörterungen über die Frage, ob
nicht die Innenpolitik vorgehen sollte, sind müßig geworden, wenn
sie es nicht ohnehin gewesen sind. Dort, wo diese Ansicht sonst
unbedingt galt, in den Präsidentenwahlen der Vereinigten Staaten,
scheint diesmal der Koreakrieg, also ein außenpolitisches Element,
den Ausschlag gegeben zu haben.

In der Außenpolitik herrscht aber wie im Krieg die Macht,
herrschen die Großmächte vor, und darauf muß die Führung der
kleineren Nationen im internationalen Feld Bedacht nehmen. Das
geschieht durch Vorbereitungen auf mögliche Kraftproben, und zu
diesen Vorbereitungen, die dem Schutz nach außen gelten, gehört
eine straffere Führung und damit eine erhöhte Staats- und
Regierungsautorität. Neue Aufgaben bedeuten aber neue Ausgaben und
namentlich mehr Verwaltung im Staatshaushalte, und das hat mit
der Demokratie einiges zu tun.

6



Vergegenwärtigen wir uns das tragende Gerüst des demokratischen

Aufbaus. Auch die Demokratie muß nach oben gegliedert
sein, da auch ein «herrschendes» Volk nicht unmittelbar regieren
kann. Es braucht Organe. Eine Volksvertretung, im Bundesstaat
daneben noch eine Vertretung der Bundesglieder, ist vom
Souverän zu bestellen und erhält von ihm den Auftrag zu weitern
Wahlen, aus denen sich mittelbar am Ende ein ganzer
Verwaltungsapparat aufbaut. Der entscheidende Wille liegt in der
Gesamtheit des Volkes und damit in der Basis der Pyramide. Jeder
Gewählte ist seinen Wählern verantwortlich. Gewählt wird in der
Demokratie von unten nach oben, aus dem weitern in den engern
Kreis, und Rechenschaft abgelegt wird von oben nach unten, vom
engern vor dem weitern Kreis.

In der Verwaltung selber ist das umgekehrt: da wird von oben
nach unten ernannt und von unten nach oben verantwortet. Die
entscheidende Kompetenz liegt in der Spitze der Pyramide. Die
Demokratie verlangt freie Bürger, die Bürokratie gehorsame
Untergebene. Das erzeugt entgegengesetzte geistige Richtungen, und
es läßt sich verstehen, daß eine Demokratie nicht ungemessen viel
Verwaltung erträgt, während im totalitären Staat alles unter
Verwaltungsprinzip steht und der ganze Mensch «verwaltet» wird.

Hierarchische Ordnung kann aber auch in nicht totalitären
Völkern die Gesellschaft beherrschen, besonders im monarchischen
Staat, wo alles in Ehrfurcht nach der vergoldeten Spitze blickt.
Das kam einmal im Senatszimmer der Berner Hochschule zum
drastischen Ausdruck. Es war 1871, als das Zweite Deutsche Reich
gegründet war. Deutsche Professoren sprachen schweizerischen
Kollegen zu, es wäre Zeit, daß die Schweiz sich wieder dem Reich
anschlösse, nachdem nun der österreichische Erbfeind der
Eidgenossenschaft aus dem Verband ausgeschieden sei. Ein Berner
Professor, der Geologe Studer, antwortete, das ginge nicht gut. Die
Schweizer stehen gern nebeneinander zu gleichen Rechten auf
dem gleichen Boden; die Deutschen aber stehen auf einer Leiter,
treten dem Untern auf den Kopf und leckten dem Obern die Stiefel.

Das war nun wohl zu grob gesagt, trifft aber — und nur darum
ist es hier erwähnt — den Unterschied zwischen dem Fühlen und
Verhalten des demokratischen Republikaners und dem Fühlen
und Verhalten eines loyalen Untertanen mit unübertreffbarer
Schärfe. Was uns heute angeht, ist die Tatsache, daß der gleiche
Unterschied auch zwischen dem demokratischen und dem
Verwaltungsgeist sich in der Politik bemerkbar machen könnte, wenn
immer mehr Bürger in ein administratives Unterordnungsverhältnis

treten und von der Gunst der Vorgesetzten abhängig werden.

7



Das ist in einer Zeit besonders wichtig, in der auch das Privatleben
und vor allem die Privatwirtschaft sich mehr und mehr organisiert
zu mächtigen Verbänden, die ihre eigene Verwaltung aufziehen
und wieder eine eigentliche Bürokratie entwickeln können. Da
könnte gelegentlich der freie Bürger den Atem verlieren und sich
dann schadlos halten durch Rücksichtslosigkeit nach unten oder
auch nach außen, im Verkehr mit dem Publikum, entsprechend
der Antwort eines kaiserlichen Postbeamten an einen Kunden,
der, unbeachtet, lange vor einem Schalter stand und schließlich
fragte: «Wird man denn hier nicht bedient?» Die Antwort war:
«Hier wird nicht bedient, hier wird abgefertigt!»

Es ist nicht allein für die menschliche Seite des Beamtenverhältnisses,

sondern auch für die Demokratie wichtig, daß ihre
Funktionäre durch ein Beamtenstatut gegen Willkür und Schikane in
der Verwaltung geschützt sind und der Respekt vor dem Bürger
nicht durch das Subordinationsgebot, das in jeder Administration
herrschen muß, erstickt wird. «Radfahrer», die nach oben buckeln
und nach unten treten, schaden dem Gemeinschaftsgeist, der jede
Demokratie tragen muß.

Fügen wir schleunigst bei, daß der Geist, der in der eidgenössischen

Postverwaltung von oben weht, bestrebt ist, alle Beziehungen

innerhalb der eigenen Reihen und auch die Berührung mit
dem Publikum menschlich und freundlich zu gestalten, was in
einer Demokratie doppelt des Dankes wert ist. Aber der konstitutionelle

Gegensatz zwischen administrativer und demokratischer
Ordnung wird nicht aus der Welt zu schaffen sein. Man darf eine
Verwaltung nicht demokratisch einrichten wollen, man darf hier
nicht abstimmen, sondern muß befehlen und gehorchen wie in der
Armee.

Die Zunahme des öffentlichen Verwaltungsapparates hat auch
andere Nachteile. Es werden immer mehr Arbeitskräfte der
produzierenden Wirtschaft entzogen, und zwar sicher eine Auswahl
tüchtiger Leute, die nun von den andern erhalten werden müssen.
Der Staat als wirtschaftlich-sozialer Regulator zieht als Saugpumpe
die nötigen Einnahmen aus der Volkswirtschaft und spritzt sie als
Druckpumpe zurück ins Land, als Subventionen und in anderer
Gestalt. Aber der Unterschied zwischen dem, was der Staat
einnimmt, und dem, was er zurückgibt, wird bei wachsender Verwaltung

immer größer, und schließlich mag man auf die Idee kommen,
daß sich der Staat, der Diener aller, zum Selbstzweck und Gebieter
aller auswachsen könnte.. Und ist das nicht im totalitären Staat
wirklich so?

Wir haben gesehen, daß die Bildung eines zur Herrschaft fähigen

8



Volkswillens dem Bürger gestatten muß, seine politischen
Ansichten und Wünsche frei zu bilden, daß ihm also die Elemente des
Wissens nicht in tendenziöser Weise zubereitet und dosiert werden
dürfen. Daran knüpft sich die Frage, wodurch die Freiheit der
individuellen politischen Selbstbestimmung sichergestellt werde, die
Frage des Schutzes der Volksrechte, der demokratischen
Grundordnung überhaupt. Zwei Systeme des Denkens treten sich heute
gerade in der Schweiz gegenüber, ein vorwiegend dynamisches
und ein vorwiegend statisches.

Nach einer Auffassung soll das Grundgesetz zunächst in
Auslegung und Anwendung, wenn es nicht anders geht auch in der
Substanz fortwährend den wechselnden Bedürfnissen angepaßt
werden, wie es der Mehrheit jeweilen wünschbar erscheint. Die
Salus publica, das öffentliche Wohl, ist dann das nie endgültig for-
mulierbare oberste Gesetz. Es gibt große historische Beispiele für
diese Auffassung. So die prätorische Rechtsprechung im alten Rom.
Hier hat die Gerichtspraxis das positive Recht geschaffen. Jedes
Jahr veröffentlichte der Prätor durch Anschlag die Regeln, nach
denen er zu richten gedachte, und was sich bewährt hatte, das
wurde als caput edicti vorangestellt, wps man erst erproben wollte,
angeschlossen. Damit löste sich die Justiz vom alten, starren Prozeß

der legis actio ab und erzeugte durch die Freiheit des richterlichen

Ermessens jene aus millionenfacher Erfahrung erwachsene
geschlossene und geklärte Gesamtheit juristischen Denkens, jene
«ars boni et aequi», die heute noch unserem Obligationenrecht das
tragende Gerüst gibt und über Handel und Wandel herrscht.

Ein anderes Beispiel bietet die englische Verfassungsgeschichte,
die eine Geschichte ohne Verfassung (im Sinn eines einzigen
Grundgesetzes) ist. Auch hier herrscht das Prinzip des Wachsens
und Aenderns, das seit 1215, von der Magna Charta libertatum
hinweg, das öffentliche Recht gestaltet hat. Immer richtete man
sich empirisch-pragmatisch nach dem «öffentlichen Wohl».

Wir haben es hier aber mit den Grundrechten zu tun, ohne die
es keine Demokratie gibt. Und aus der Erfahrung mit der Revolution

und ihrem Comité du salut public zog Dr. Albert Rengger, der
nachmalige helvetische Minister, im Jahre 1796 seinen vernichtenden

Schluß gegen eine Maxime, die auch in der Kuppel unseres
Bundeshauses als höhere Weisheit aufgezeichnet ist. Er schreibt:

«Das ,salus populi suprema lex esto' ist der verderblichste Wahlspruch, den
irgendein feindseliger Geist nur ausstreuen konnte... Die Greuel, die sonst
zur Ehre Gottes geschahen, werden jetzt zum Wohle der Menschheit verübt;
eine Waagschale, auf der ganze Generationen neben einem Traum der
Zukunft kein Gewicht mehr haben.»

9



Stellen wir fest, daß dies genau der innere Zustand der aus Krieg
und Revolution entstandenen totalitären Despotie ist.

Der erwähnte Wahlspruch darf nur so verstanden werden, daß
das öffentliche Wohl der Richtpunkt der Gesetzgebung, niemals
aber seiher Gesetz sein darf. Darum ist in der Kuppel des Bundeshauses

neben dem viel mißbrauchten Satz vom öffentlichen Wohl
auch zu lesen: «Salus publica in legibus posita est.» Das öffentliche
Wohl muß in den Gesetzen liegen und darf nicht selber Gesetz sein,
sonst entsteht das Willkürregiment der Staatsgewalt, und die
Demokratie wird im Keim erstickt, wie es in der Französischen
und in der Russischen Revolution geschehen ist und wie es der
Nationalsozialismus in Deutschland besonders eindrücklich
demonstriert hat.

Man darf sich aber auch durch das römische und das englische
Vorbild nicht verführen lassen, Unvergleichbares zusammenzustellen,

indem man die Gesamtlage vergißt, aus der diese Vorbilder
entstanden sind.

Das ingenium der römischen Rechtsschöpfer und Staatsbaumeister

hat entdeckt, daß die Grundrechte des Volkes nicht der
freien Entwicklung der Herrschgewalt preisgegeben werden dürften.

Von selbst hatte sich eine Spannung zwischen den beiden
Elementen entwickelt, aus denen sich der Titel der Republik
zusammensetzte: «Senatus populusque» (wie sich das alte Bern
offiziell auch «Rät und Burger» nannte). Auf der einen Seite die Komi-
tien des Volkes, auf der andern Seite die patres conscripti des

Senates, eine Ratsregierung, wie sie im englischen Unterhaus
wieder entstehen sollte. Zum Schutz der Volksrechte führte Rom
den Volkstribun ein, der mit dem freien, einer Begründung nicht
bedürftigen Veto jeden Senatsbeschluß beseitigen konnte. Darin
können wir einen Vorläufer der unabhängigen
Verfassungsgerichtsbarkeit sehen, die legislative wie administrative Behörden
in den Schranken ihrer Kompetenzen hält. Sie hat die amerikanische

Demokratie vor der Machtfülle des Präsidenten und des

Kongresses geschützt.
Man darf auch die organische Entwicklung des Staatsrechts und

der Demokratie in England nie zu würdigen versuchen ohne ihr
wesentliches Merkmal: den Einbau von Garantien gegen das Ueber-
wuchern der Willkür der Machthaber, sei es der König oder
schließlich auch das Parlament, und namentlich ohne die
unabhängige Justiz unabsetzbarer Richter, die willkürliche Verhaftungen

aufhoben. Es gibt auch im organisch wachsenden öffentlichen
Recht Englands unveränderliche Grundlagen, und zu diesen
gehört die Habeas-corpus-Akte, die nicht nur dem Bürger, sondern

10



schon dem Menschen unveräußerliche Rechte verleiht, seine Person

und sein Hausrecht vor polizeilichen Eingriffen schützt, also
eben das gewährt, was der totalitäre Staat restlos verweigert.

Damit ist die Aufgabe gestellt, die öffentliche Ordnung fortlaufend

den wechselnden Bedürfnissen und vielfach von außen
auferlegten Notwendigkeiten anzupassen ohne Preisgabe jener Basis,
auf der jedes Amt, jede Macht, aber auch jedes Gesetz im Staat
beruhen muß, und das ist die Verfassung. Ohne ihre absolute Autorität

kommt alles ins Schwimmen und verschwindet schließlich
jede Rechtssicherheit. Gegen die laxe Auffassung, daß
verfassungswidrige Beschlüsse, wenn sie praktisch erscheinen, zu
verantworten seien, muß der schärfste Einspruch erhoben werden.
Zur Frage des Schutzes der Verfassung, der am besten durch eine
unabhängige richterliche Instanz gewährleistet werden kann,
gesellt sich das Problem, wie den Auswüchsen der Verwaltungsmacht
zu begegnen sei, und zwar in zwei Richtungen: einmal erwies es
sich als nötig, dem Bürger einen vermehrten Schutz gegen Willkür
der Administration zu verschaffen durch den Ausbau der
Verwaltungsgerichtsbarkeit. Diesem Problem wie dem der
Verfassungsgerichtsbarkeit hat sich der schweizerische Juristenverein
gewidmet.

Dann ist auch das Verhältnis zwischen Verwaltung und Regierung

wichtig. Je stärker sich die speziellen Aufträge an den Staat
vermehren, um so wichtiger und einflußreicher werden die Fachleute

in der Verwaltung, um so schwieriger der Ueberblick über
das Ganze und das Festhalten an einer alle Zweige beherrschenden

Leitidee der Regierung. Um so wichtiger auch, daß wenigstens
die Verfassung alle Zweige der Administration bindet.

Da kommen wir zu jenem Punkt, wo die Demokratie selber eine
starke Regierung verlangen muß, eine Regierung, die im eigenen
Hause Meister ist und vor allem die eigene Verwaltung beherrscht,
wie es die Konstitution als der oberste Wille des Souveräns
verlangt.

Die Gefahr liegt nahe, daß unter dem Einfluß der Administration
auch die Regierung sich departementsweise aufteilt. Vor mehr

als einem Menschenalter schon hat Ruchonnet darauf hingewiesen:
«il n'y a plus de Conseil fédéral, il n'y a que des conseillers
fédéraux.» Was aber auch geschieht, das geht auf die kollektive
Verantwortung des Gesamtbundesrates.

Am gefährlichsten für die Einheit des politischen Willens an der
Spitze könnte es werden, wenn die amtliche mit der
Verbandsverwaltung zusammen Gesetzgebungsaufgaben derart vorbereitet,
daß ihre Vorschläge präjudizierend wirken, und dann derjenige,

11



der zum Chef einer Verwaltung bestellt ist, zu deren bloßem
Vertreter wird und dabei auch die Interessen vertritt, die von den
Aemtern adoptiert worden sind.

Wenn die Landesregierung etwa unter dem Anstoß eines
Departementes das Volk eindringlich vor der Inflation warnt und äußerstes

Zurückhalten in Bauten, in Preisen und Löhnen und allem,
was das Leben teurer macht, zur vaterländischen Pflicht erhebt —
und die gleiche Landesregierung verkündigt ungefähr zur gleichen
Zeit, veranlaßt durch ein anderes Departement, daß Bahn- und
Posttaxen (die doch auch zu den Lebenskosten gehören) erhöht
werden müssen: dann sollte doch die eine Kundgebung auf die
andere Bezug nehmen und dem Bürger klargemacht werden,
warum das, was für ihn gilt, für Staatsbetriebe nicht gelte. An
solchem departementalem Auseinanderfallen ermessen wir, daß
administrative Bedürfnisse dem Willen des Volkes, also der Demokratie,

vorgehen können. Es liegt mehr als ein bloßer politischer
Spaß im Spruch des «Nebelspalters»:

«Wer sitzt in Bern und gibt dem Staat
Die heutige Gestaltung?
Hä, zweitens ist's der Bundesrat
Und erstens die Verwaltung.»

Im weiten Zusammenhang gesehen, finden wir in diesen Dingen
ein Beispiel für die gegen die Totalität hinzielende Verwaltungsmacht,

mit der sich die Demokratie grundsätzlich auseinandersetzen

muß.

12


	Demokratie im totalitären Zeitalter

