Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 20 (1952-1953)
Heft: 10
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHATU

ZU CARL J. BURCKHARDTS
REDEN UND AUFZEICHNUNGEN !

Von M a}ria Bindschedler

Manch ein Leben mag sich «in besinnungslos rascher Fahrt» iiber die sech-
zig Jahre erstreckt haben; aber selten gelangt ein solches Leben iiber sich
selbst, iiber sein blofl Zeitliches und Privates hinaus. Selten findet der von
Welt und Geschehnissen Bedréngte im Bereich des Geistigen einen Sinn des
Daseins; und noch seltener vermag er diesen Sinn weiterzugeben im geform-
ten Werk, in dem sich das Gehetzte und Besinnungslose des Lebensablaufs
verwandelt hat in Umsicht, Ruhe und Souverinitdt. Carl J. Burckhardt ge-
hort zu den wenigen, denen es vergdnnt ist, ein im vollen Sinne des Wortes
bewegtes Leben rilickblickend aus jener hoheren Ruhe zu betrachten. Der
Band <Reden und Aufzeichnungen» zeugt von diesem Riickblick auf den
erlebten Zeitraum — die Zeit der zwei Weltkriege —, auf die Beziehung zu
Menschen und Michten, die im gleichen Zeitraum wirkten, und auf die um-
fassendere Beziehung auch zu jenen vergangenen Gestalten, die sich der
Geist als wesentliche zu vergegenwartigen weil.

Gedanken iiber Goethes Idee der Gerechtigkeit leiten Burckhardts Reden
und Aufzeichnungen ein. Gedanken, die nicht von ungefiahr in den Raum der
Abstraktion hinausgeredet wurden, sondern die allméhlich aus dem Umgang
mit Goethes Werk und mit Menschen, denen dies Werk bedeutsam war, «er-
wachsen» sind. Es ist das Konkrete, das der im politischen Bereiche Tatige
auch in der literarischen Sphére bevorzugt. Nichts iiber Goethe Dahinge-
redetes enthélt die Rede, die 1950 in Hamburg die Horer ergriffen hat, son-
dern Wort fiir Wort schafft sie einen Wesensbezug vom heute lebenden Men-
schen zu Goethe: vom Sprechenden zu Goethe, von den Zuhorern zu Goethe,
oft aber auch vom Sprechenden iiber einen nicht anwesenden Mitmenschen
zu Goethe., Denn seiner Fahigkeit, hinzuhorchen auf wesentliche Regungen
des Mitmenschen, verdankt Burckhardt zu einem guten Teil die Gabe, Ge-
danken konkret, dichterisch, darzustellen. Wenn er berichtet, wie ein junger
Freund, ein eben aus dem Kriege Zuriickgekehrter, von Goethe sagt: <Es ist
etwas in ihm — ich vermag es mir noch nicht ganz aufzuschlieflen —, was
alles sinnvoll macht und auf weite Sicht alles gerecht und sichers, so ist
hiermit das Thema der «Gerechtigkeit> angeriihrt, ohne dafl dies abstrakte
Wort zuerst in einen luftleeren Raum zu stehen kéme.

Horen-, Vernehmen- und das Wesentliche Auswéhlenkdnnen, Wissen, was
weitergeleitet, was verschwiegen werden soll, ist Kennzeichen einer diplomati-
schen Begabung, aber zugleich Kennzeichen des Geistes {iberhaupt, insofern er
vernehmend und wihlerisch in einem zu sein hat. «Es ist der Sinn, den er plotz-
lich erkennt, der ihm aus den Dingen und dem Geschehen entgegenleuchtet»: 50
spricht der junge Heimkehrer von Goethe. Das Wort strahlt auf den zuriick, der

1 Manesse Verlag, Ziirich 1952.

624



es als Wesentlichstes vernahm. So ist es der Sinn des je besondern Daseins, den
Burckhardt in seinen niemals weitschweifigen Erinnerungen an befreundete
Menschen aufleuchten 1iBt. Dies vermag nur, wer fiir das besondere Schick-
sal des Mitmenschen ein Organ besitzt, das die Grenzen der eigenen Per-
sonlichkeit bisweilen zu iiberwinden vermag. «Wenn ein Mensch dahin ist,
nimmt er ein Geheimnis mit sich: wie es ihm, gerade ihm — im geisti-
gen Sinn zu leben moglich gewesen sei.» Das Wort, das Hofmannsthal im
«<Buch der Freunde» aufgezeichnet hat, ist uns beim Lesen jener Bilder
gegenwirtig, die Burckhardt von den jungverstorbenen Freunden, aber auch
von Hofmannsthal selbst gezeichnet hat. Es scheint uns, wenn irgend etwas
vom «Geheimnis» eines Lebens dennoch deutbar sei, so habe Burckhardt in
einigen wenigen Sitzen das Mogliche geleistet. Das gelingt keinem Biogra-
phen, dies vermag nur der Dichter oder der Liebende.

Dichtung des Gewesenen sind Burckhardts Aufzeichnungen und zugleich
wesentliche Wahrheit, Nach unserm heutigen Sprachgebrauch nédmlich ver-
gessen wir allzuleicht, dafl zwischen Dichtung und <Erfindung» eine Grenz-
linie verlduft, die derjenigen zwischen begnadetem Kiinstlertum und talent-
loser Geschwitzigkeit keineswegs entspricht. Es gibt ein Dichterisches, das sich
mehr in der Kunst der Darstellung duBlert oder in der Fihigkeit, aus einem
Uberlieferten Stoff den Sinn herauszuarbeiten, als im «Erfinden wilder
Miren». Bei allen groBen Stilisten unter den Historikern ist diese Art des
Dichterischen miichtig gewesen. Um der «Unmittelbarkeit einer jeden Epoche
vor Gott> gewahr zu werden und sie darstellen zu konnen, bedarf es in ho-
hem MaBe der gleichen Betroffenheit vom Schicksal eines andern, Fremden,
wie sie Burckhardt beim Anblick fremden und zugleich befreundeten Lebens
— oder auch vor groferen geschichtlichen Zusammenhéngen erfuhr 2,

Der Band «Reden und Aufzeichnungen» ist Max Rychner gewidmet, dem
Freunde, dessen eigene Arbeiten, bei aller Verschiedenheit des Ausgangs-
Punktes, ein Verwandtes mit denen Burckhardts besitzen. Vielleicht ist es
die gemeinsame N#he zum Werk des dlteren Goethe, welche das Werk der
Freunde unter sich verbindet und die sich im Sinn fiir Reife, MaB und aus-
gewogenen Stil dullert. Die Spannweite zwischen dem geliebten Schweize-
rischen und der groBen Welt zeichnet beide aus; ebenso jenes Verstind-
nis, das gleicherweise einfache, herzliche Formen und héfische Verbindlich-
keiten gelten 14Bt (ich denke etwa an Rychners Aufsatz zur Neuausgabe von
Goethes Briefen, da sich dem triumerischen Leser das Band zwischen dem
alten Ziirich und Weimar gelegentlich in ein neues zwischen Ziirich und
Versailles verwandelt, die Gedanken aber auch bisweilen nach Bonn oder
nhach Gottingen schweifen). <Glanzvoll sichere Prigung lateinischer Art
lber einer klaren, lauteren Gemiitstiefe» — dies Wort Burckhardts aus einer
Charakteristik Hofmannsthals, ist es nicht geeignet, die Verbindung von
romanischem und deutschem Geist in den besten Werken Burckhardts sowohl
Wie Rychners zu kennzeichnen? So ist denn dieses Buch ein Dokument der
Freundschaft, der Freundschaft mit den Toten wie mit den Lebenden. Ein
Verbindung stiftendes Buch auch zwischen vergangener und gegenwiirtiger
Lebensform, zwischen Nahem und Fernem, wie etwa der Aufsatz {iber Basel
beweist, der mit einer Beschreibung des koniglichen Versailles anhebt. Und
fehlt auch der kritische Ton nicht, so wird auch er durch den verbindenden
Willen zum GroBen, zum Reinen und Rechten getragen. So decken sich
Burckhardts im Namen Nietzsches begonnenen, wenig freundlichen Erwéagun-
gen iiber den «Bildungsphilister> mit Goethes Schrecken vor dem falsch an-

2 Vgl. neuerdings «Sullys Plan einer Europaordnung», Hamburg 1952.

40 625



gebrachten «pestalozzischen Wesens, von dem uns Rychner in seiner wert-
vollen Einleitung zum West-dstlichen Divan berichtet.

Der offene Sinn fiir lateinisch-romanische und gleicherweise fiir deutsche
Geistigkeit, wie er Burckhardts gesamtes Schaffen auszeichnet, bestimmt im
besondern den Gehalt und Ton seiner Goethe-Rede, von der hier am aus-
fiithrlichsten gesprochen werden soll, da sie doch wohl einen Hauptexpo-
nenten von Burckhardts literarischer Wirkung darstellt. Bezauberung durch
einen Vers der Aeneis und Ergriffensein von schillerschem Pathos weiten
den Rahmen dieser Rede aus zu einem imperialen Raum des Geistes und der
Seele. Da handelt es sich denn nicht — wie gemeint worden ist — um ein
Prunkenmiissen mit Kenntnissen <«entlegener Werke dichterischen, histori-
schen und philosophischen Inhalts», sondern um eine Zusammenschau des
nur zufillig Getrennten, um die Gabe, jene <«Gipfel der Zeit», von denen
Holderlin spricht, in einen einzigen Horizont zu riicken. Wo wahre Bildung
herrscht, braucht sie im richtigen Augenblick den richtigen Namen nicht zu
verbergen; denn allein der Geist vermag Getrenntes zu vereinigen, Vernich-
tetes wiederherzustellen:

«Des Menschen Geist, dem nichts verlorengeht,
Was er von Wert mit Sicherheit besessen.»

Die «Gedanken iiber Goethes Idee der Gerechtigkeit» waren urspriing-
lich auf franzosisch geschrieben (sie erschienen im Goethe-Band der
UNESCO), und zuerst in dieser Fassung fanden sie eine liber-nationale Zu-
stimmung. So hat noch Benedetto Croce in Burckhardts Goethe-Rede eine
«quinta essentia» gesehen. — Aber wie hitte es anders sein konnen, als daf
auch der edle Stoff dieser Rede, gleich allem Golde, seinen Widerschein er-
zeugte, den gelben Neid? Schiller und Goethe haben uns ein wiirdigeres
Mittel in die Hand gegeben, uns «gegen die Vorziige eines Grofleren zu
wehrens. '

ZU GONZAGUE DE REYNOLDS «LA FORMATION DE L’EUROPE>!

I

Beginnen wir erst dann den Wert unseres Besitzes zu ermessen, wenn wir
vor der Gefahr stehen, seiner verlustig zu gehen? Noch nie ist Europa der
Gegenstand so ernsthafter Betrachtungen geworden wie in unserer Zeit, die
die Moglichkeit seines Untergangs als Frage offenlaft.

Wollen wir uns die Frage nach der Zukunft Europas stellen, so ist eine
Voraussetzung Grundbedingung: die Definition von Europas Kultur und
deren historischer Struktur. Es ist dies ein Vorgehen, das Gonzague de Rey-
nold in seinem umfassenden Werke iiber La Formation de I'Europe gewahlt
hat, um uns zu erkldren, was Europa ist, was es bedeutet.

Bereits in fritheren Veroffentlichungen hat unser Freiburger Geschichts-
philosoph stets das eine Ziel erstrebt: die modernen Ereignisse im Rahmen
der Weltgeschichte zu erkennen. So ist es nur folgerichtig, daB er zur Schop-
fung eines Werkes gelangte, das eine universale Schau iiber den Gang der
Geschichte geben will.

Viel weniger als eine Geschichte Europas will er uns deshalb eine Philo-
sophie der europiischen Geschichte geben, eine Analyse ihres Werdens und

1 Paris, Luf-Plon.

626



eine Synthese ihres Gewordenseins. Wie zwei Spiegel werden Vergangenheit
und Gegenwart in ihrer gegenseitigen Beleuchtung gekennzeichnet.

Gemél den einzelnen Komponenten, die das Entstehen Europas bewirkten,
zerfillt das Werk in sieben Binde mit folgenden Untertiteln:

I. Qu'est-ce que UEurope? (1941).
II. Le Monde grec et sa pensée (1942).
III, I’Hellénisme et le génie europden (1943).
IV. L’Empire romain (1945).
V. Le Monde barbare et sa fusion avec le Monde antique.
Der letztere zerfillt in zwei Halbbénde: I. Les Celtes (1949), II. Les Ger-
mains, der in Erscheinung begriffen ist.
VI. Le Monde russe (1950).
VIL Le moyen dge, ist noch in Vorbereitung.

In einer klaren Reihenfolge werden im ersten Band die Fragen der geo-
graphischen, mythologischen und etymologischen Voraussetzungen beant-
Wwortet. Das Gebdude unserer Kultur wird in den Raum gestellt, welcher zur
geographischen Bezeichnung, zum Begriff «Europa» geworden ist, derjenige
Teil der Erde, welcher sich von den andern durch seine Gliederung, durch
seinen maritimen Charakter auszeichnet. Es ist dies kein Zufall. Stets waren
es die Wasserldufe, die die Ausbreitung einer Kultur, welche das Entstehen
einer Geschichte begiinstigten. Geschichte bedeutet fiir unsern Verfasser der
Bereich der kausalen Verkniipfungen, welche von Anfang bis zu Ende das
Schicksal der Menschheit zu einer Einheit zusammenschlieBt. Die Geschichte
beginnt mit der Erscheinung des Menschen, da schon das menschliche Leben
der Gegenstand der Geschichte ist. Diese allgemeine Wahrheit erfordert je-
doch eine genauere Umgrenzung. Damit es in Wirklichkeit Geschichte gibt
im Sinne, wie wir sie heute verstehen, so mufl erstens die soziale Gruppe er-
Scheinen, zweitens miissen wir geniigend Nachweise fiir deren Organisation
— fiir deren Lebensform besitzen, drittens miissen wir dieselbe bereits in
den Bereich unserer Erfahrung einbeziehen konnen, lesen wir auf Seite 247
des ersten Bandes, in dem Gonzague de Reynold einige Tendenzen der euro-
pédischen Geschichte bis in die Vorgeschichte zuriickzuverfolgen sucht.

Es ist jedoch erst die griechische Kultur, welche der europ&ischen ihre
grundlegende Form verleihen wird, Wie die Griechen im Laufe ihrer histo-
rischen Entwicklung die Wertbegriffe vorbereiten, die einst die unsrigen sein
werden, wird in einer griindlichen Analyse untersucht. Nur ein Beispiel
mochte ich herausgreifen: den Begriff der moralischen Tapferkeit, der Ehre,
Der Ritter des Mittelalters, der Humanist der Renaissance, der vollendete
Hofling des Barocks, der «Honnéte homme» des franzosischen 17.Jahrhun-.
derts, der Gentleman des alten England, sie alle haben ihren Vorldufer im
feudalen Krieger Griechenlands des 6.Jahrhunderts. Seine «arete» — sein
Sinn fiir Heroismus ist im Laufe der Jahrhunderte dank der griechischen
Philosophie zu einem moralischen Begriff geworden, zu demjenigen einer
geistigen Tugend der Selbstbeherrschung, des «Stoizismus» und auch der
Askese.

Die Tradition der griechischen Kultur ist immer nur das Erbgut einer
geistigen Elite gewesen, wiihrend das Erbe des romischen Reiches die Wurzel
unserer Lebensbedingungen beriihrt. In politischem Sinne hat es uns den
irdisch bedingten Rahmen fiir eine universale Weltanschauung gegeben, in
juristischem Sinne den Begriff einer Weltordnung. Nicht allein in seinem
Aufbau, dessen einzelne Stufen auseinandergehalten werden, hat es eine

627



schopferische Kraft bewiesen, Sammelpunkt der antiken Lebensstromungen,
der &gyptischen, babylonischen, persischen Kulturen und Universalreiche,
welche bereits Alexander der Grofle zu einer politischen Einheit zusammen-
fafite, wird es in seinem Zerfall zum Ausgangspunkt neuer Staatengriin-
dungen, die bis in die modernste Zeit immer wieder Anspruch auf Univer-
salitdt erheben.

Zweier Elemente bedurfte es jedoch, um Europa in Verbindung mit dem
romischen Recht die moderne Rechtsgrundlage zu geben: des germanischen
Rechtes und der Gebrauche des feudalen Mittelalters. Die Verschmelzung der
romischen Zivilisation mit der barbarischen Welt, den Kelten und Germanen,
welche eine Verjlingung des Blutes der alten Kulturnationen zur Folge hatte,
filhrte unter dem Einflul des Christentums zur mittelalterlichen Kultur.

Eine ndhere Ausfithrung der barbarischen Welt mochte ich jedoch unter-
lassen, ebenso mich vor SchluBfolgerungen hiiten, solange Gonzague de Rey-
nold sich die Verdffentlichung des zweiten Teiles des fiinften Bandes und
des letzfen Bandes iiber die mittelalterliche Kultur vorbehilt, welcher die
Synthese seines Werkes enthalten soll.

II.

Nur einzelne Gedanken will ich hervorheben, auf deren Ausarbeitung
sein Werk hinzielt und die er bereits im ersten Bande andeutet, in dem wir
lesen (Seite 36): Europiische Kultur ist gleichbedeutend mit christlicher
Kultur ... Weder die antike Welt, welche durch eine innere Dekadenz dem
Niedergang geweiht war, noch die noch unzivilisierten Barbaren hitten eine
neue Daseinsform schaffen konnen, da aus einer Dekadenz und dem Zustande
der Barbarei nur eine Regression entstanden wdre (Band I, Seite 36).

Wenn wir schon die christliche Religiositdt als das Ferment der neuen
europdischen Kultur betrachten, konnen wir zur folgenden Frage iibergehen:
Welches sind die Momente, die den Kultivierten vom «Barbaren», vom Nicht-
zivilisierten unterscheiden? Die Kultur ist die totale Summe wvon Erinne-
rungswerten, Erinnerungswerten des Berufes, der Familie, der Nation, der
Erfahrung, Erinnerungswert der Geschichte und des Landes, Erinnerungswert
der menschlichen Gattung, Erinnerungswert der Toten, Erinnerungswert
Gottes (Band I, Seite 31). Die Erinnerungswerte verpflichten uns zu einel
bestimmten Lebenshaltung. Diejenigen dagegen, welche nicht durch sie ge-
bunden sind, die «Barbaren», die Unzivilisierten, werden das Opfer ihrer
Triebe und Instinkte sein. Kultur ist eine Summe von Erinnerungswerten,
die nicht starr gebunden sind, sondern die immer wieder neue Formen er-
zeugen. Kultur ist eine Stileinheit des Lebens und des Denkens, und da die-
selbe von einer bestimmten Absicht geleitet wird, so ist sie Ausflul des
menschlichen Willens und der menschlichen Intelligenz und nicht einer
irdischen Fatalitit. Kultur ist das Werk der Geschichte und die Geschichte
das Werk einzelner Menschen. Sie sind die Ausgangspunkte von Kraftlinien,
welchen sie eine bestimmte Richtung verleihen. Sie sind die Schopfer der
Ereignisse und die entscheidenden Michte der Umstinde (Band I, Seite 38)-
Erst dann, wenn die Entscheidung iiber die Ereignisse den Mittelmé&Bigen und
Schwichlichen anheimfillt, die Massen deshalb in Bewegung geraten, scheint
die Geschichte einem fatalen Schicksal unterworfen zu sein.

Diesen Gedankengéngen liegt eine moralische Kraft zugrunde, die unser
Verfasser der Geschichte zu entnehmen sucht: eine Forderung nach Schick-
salsmeisterung.

628



IIL

Jeder Aufruf an die Vergangenheit ist nur ein leidenschaftlicher Aufruf an
die Zukunft (Band I, Seite 32). Mit diesen Worten versucht unser Verfasser
eine Absicht zum Ausdruck zu bringen, die sich noch deutlicher in folgendem
Satze ausspricht, den wir im Vorwort des sechsten Bandes lesen: Ich maochte,
daf3 man in diesen Seiten nicht allein das Werk eines Gelehrten erkenne, son-
dern eines Europiiers, dessen Anstrengungen darauf hinzielten, seiner Be-
sorgnis Ausdruck zu geben wunter Anwendung einer wissenschaftlichen
Methode. Um das Wesen der europdischen Kultur zu erfassen, war es nicht
eine Notwendigkeit, der russischen Welt, ihrem Antipoden, eine Beschreibung
Zu widmen, um ihren Gegensatz zu Europa in ihrer andersartigen historischen
Entwicklung zu begriinden?

Das Buch zeichnet sich durch die Klarheit seiner Linienfithrung aus, in
der in fiinf gesonderten Abschnitten 1. Bases naturelles et origines humaines,
2. L'Histoire, 3. La Russie et son Eglise, 4. La Révolution, 5. Conclusions et
brévisions, die russische Staatenbildung und ihre geistige Struktur geschil-
dert werden; denn jedes politische Ereignis hat seine abstrakte Wirklichkeit
und seine geistigen Auswirkungen. Dieselben zu erkennen und zu deuten,
darin besteht die Meisterschaft unseres Verfassers. — Vier verschiedene
Staatengrﬁndungen hilt er auseinander, von denen jede folgende die voran-
gehende zerstért hat: Kiew, die Griindung der normannischen Wariger —
die einzige, welche wirklich européischen Charakter hatte, ist vor dem Ein-
bruch der Mongolen von seiner moskauischen Kolonie zerstért worden; das
RuBland Moskaus vom RuBland St.Petersburgs und das RuBland St. Peters-
burgs in der modernen Revolution vom RuBland der Sowijets, welche im An-
schluf} an die Dynastie von Iwan dem Groflen und Iwan dem Schrecklichen
ihre Residenz wiederum nach Moskau verlegt haben. Ein fiinftes RuBland
liegt deshalb nicht auBerhalb des Bereiches der Maglichkeiten.

In diesen schroffen Abbriichen der politischen Geschichte versucht Gon-
Zague de Reynold eine Konstante zu verfolgen, eine Idee, die sich mit immer
groflerer Gewalt ankiindigt: es ist dies der Imperialismus als doppeltes Erbe
der Tataren und des ostrémischen Reiches von Byzanz. Hat nicht nach dem
Fall von Konstantinopel ein orthodoxer Mdnch verkiindigt, da Moskau das
dritte Rom sein werde und dafl es kein viertes mehr geben werde? Sollte
diese Prophezeiung ein Aufruf sein zu einer apostolischen Mission? Das
19. Jahrhundert hat ihr die Verklirung eines romantischen Panslawismus
Verliehen. Mit dem Glauben an die Weltmission haben die Sowjets ihre Idee
des Kommunismus eingekleidet.

Noch nie ist die Welt einem so gewaltigen, so unheimlichen Schauspiel
gegeniibergestanden wie demjenigen des vierten Ruflland; noch nie hat sich
Europa vor einer so drohenden Gefahr befunden wie in diesen Jahren.

Dieser drohenden Gefahr versucht Gonzague de Beynold eine geistige
Kraft entgegenzustellen: die Vernunft als Beherrscherin der Ereignisse. Er
Will uns nicht allein iiber das Wissen hinaus zur Erkenntnis fithren des
“Schicksals» der Menschheit — der «T'yche» —, wie einst der Stoiker Polybios
Sagte, der es zum erstenmal wagte, eine universale Geschichte zu schreiben.
Seine hervorragende Leistung zielt dahin, die Erinnerungswerte der Ver-
8angenheit als Synthese zu vermitteln fiir eine neue Lebensgrundlage der
Zukunft, Diese Synthese nennt er Europa und europdische Kultur.

Heidi Marie-Louise Vollenweider

629



ZU W. BOEHLICHS BERICHT UBER «WINCKELMANNS
SUDELBUCH IN MONTPELLIER.

schreibt uns Prof. Walther Rehm, Herausgeber der im Erscheinen begriffenen
historisch-kritischen Ausgabe der Briefe Winckelmanns:

Am Ende seines Aufsatzes «Winckelmanns Sudelbuch in Montpellier» (Neue
Schweizer Rundschau, Januar 1953, S. 546 f£.) hat Walter Boehlich unter dem
Titel «<Von heiligen Alterthiimern» einige Stellen mitgeteilt, in denen er den
«ersten deutschen Entwurf zu den Monumenti Antichi Inediti» erkennen zu
konnen glaubt. Diese Auffassung 146t sich nicht halten. Die abgedruckten
Abschnitte gehoren, wie eine Durcharbeitung des mir seit Dezember 1951 in
photographischen Aufnahmen vorliegenden Manuskriptes Nr. 356 der Biblio-
théque de la Faculté de Médecine ergeben hat, zu einer gréferen Abhand-
lung «Anmerkungen aus dem Stossischen Museo» (S.167—172; 154 der Hand-
schrift), die Winckelmann, im Anschlufl an einen ersten, fiir Chr. L. von
Hagedorn niedergeschriebenen Bericht vom Januar 1759 entworfen, aber nicht
zu Ende gefiihrt hat. Wie jener noch 1759 gedruckte Bericht, sind auch diese
«Anmerkungen» — das zeigt schon der Titel — Vor- oder Nebenarbeiten zu
der «Description des Pierres gravées du feu Baron de Stosch», die Winckel-
mann im Winter 1758/59 in Florenz in Angriff genommen und bis 1760 in
fortgesetzter Arbeit beendet hat. Er hat sie teilweise deutsch niedergeschrie-
ben und mit Hilfe einiger Bekannter dann ins Franzosische {iibertragen.
Sémtliche Abschnitte dieser «Anmerkungen», auch die von Boehlich ver-
offentlichten, lassen sich genau, einschlieBlich der jeweils zugefiigten Stellen-
belege aus antiken Autoren, in der «Description» wiederfinden. Den S. 548 f.
abgedruckten Abschnitten entsprechen die Darlegungen in Description S. 38 f,
Nr. 42; S.53, Nr.135; S.39, Nr. 48.

Insofern es die innere Einheit auch eines wissenschaftlichen Lebenswerkes
gibt, ist natiirlich auch die «Description> von 1760 mit ihren deutschen Vor-
entwiirfen und ihrer systematischen Materialeinteilung eine Vorarbeit zu
den «Monumenti» von 1767; aber auch nicht mehr. Am Schlul seines Auf-
satzes meint Boehlich, im Hinblick auf jenen vermeintlichen ersten deut-
schen Entwurf, man sehe nun, daB die «<Monumenti» nicht besonderen romi-
schen Umstédnden zu verdanken seien, sondern zu einer Zeit, als die Kunst-
geschichte selbst noch im Puppenstadium war, gleich als eine Art systemati-
scher, ikonographischer Erginzung zu dem historischen Werk entworfen
worden seien — «das hat man bisher nicht gewuft», Man hat dies ldngst ge-
wuBlt. Bereits Justi hat in seiner Darstellung (II4, 557 f.) die einzelnen Sta-
tionen aufgezeigt; es sind nur teilweise ausgefiihrte Plidne zu lateinisch, ita-
lienisch und deutsch verfafiten Abhandlungen und Dissertationen. In ihnen
hat man die unmittelbaren Vorlaufer der «Monumenti» zu sehen.

Sudelbuch — dieser von: Lichtenberg iibernommene und fiir seine Notate
wohl auch zutreffende Titel ist geeignet, von den Heften Winckelmanns, so-
wohl denen in Montpellier als auch denen in Paris, falsche Vorstellungen zu
erwecken. Lediglich einige Partien der in Hamburg liegenden Hefte sind
«Sudel-Biicher». Alle andern Notate- und Exzerptensammlungen Winckel-
manns sind mit groBer Sorgfalt und Sauberkeit angelegt. Noch dies: aus
einigen wenigen Exzerpten aus den ersten Szenen des Julius Cisar, die sich
iibrigens mit andern, im Montpellier-Heft exzerpierten als Reinschrift im
Pariser NachlaB vol. 66. S.31 wiederfinden, kann kaum auf eine Hinwendung

630



Winckelmanns zu Shakespeare geschlossen werden. Offensichtlich ist sein
Interesse, soweit es exzerpierend war, lber die ersten Szenen des ersten
Akts nicht hinausgekommen. Zudem 148t sich Shakespeares Name oder
irgend eine Anspielung, so weit zu sehen, in den Briefen und Werken
Winckelmanns nicht nachweisen.

Ein Privileg auf Benutzung von Winckelmann-Handschriften habe ich
nicht anzumelden. Immerhin gehe ich kaum fehl in der Annahme, daf
W. Boehlich in erster Linie durch das Vorwort zum ersten, im April 1952
erschienenen Band der von mir edierten Briefe Winckelmanns auf jene Hand-
schriften in Montpellier aufmerksam gemacht wurde; Justi verweist nur in
einer kleinen Anmerkung auf sie; sonst sind sie in der ganzen Literatur zu
Winckelmann nicht mehr erwihnt worden. In diesem Vorwort hatte ich ge-
sagt, daf} es mir, infolge der Kriegs- und Nachkriegszeit, leider noch nicht
moglich gewesen sei, die beiden Hefte in Montpellier einzusehen und zu ver-
Werten, Das ist inzwischen geschehen und wird den weiteren Bidnden der
Briefausgabe zugute kommen. Ich hitte es dankbar empfunden, wenn sich
der Verfasser des Aufsatzes, bei dieser Sachlage, mit mir in Verbindung ge-
setzt hiitte. Im umgekehrten Fall wire dies von meiner Seite unverziiglich
geschehen. Walther Rehm

Erwiderung von Walter Boehlich

1. Rehm geht fehl. Jeder Leser von Justis Winckelmann war iiber die Hs.
in Montpellier unterrichtet. Sie wird keineswegs nur in einer kleinen Anmer-
kung erwihnt, und es bedurfte nicht Rehms Edition, von deren Mangelhaftig-
keit an anderer Stelle die Rede sein wird, um auf sie aufmerksam zu werden.
— Rehm hatte wiihrend eines Zeitraumes von 15 Jahren keine Notiz von dieser
Hs. genommen, Warum sollte ich mich — vor Abfassung eines Essays — mit
ihm in Verbindung setzen, zumal ich in Montpellier unterrichtet worden war,
da} Rehm nur Aufnahmen der ebenfalls dort befindlichen Hs. 433 habe an-

fertigen lassen?

2. Sich einem Schriftsteller zuwenden, wie ich sagte, kommt keineswegs einer
«Hinwendung» gleich., W.s Interesse fiir Shakespeare scheint mir durch Rehms

Einwand keineswegs entkréftet.

3. Sudelbuch ist bekanntlich eine Uebersetzung des englischen waste-book;
diese Bezeichnung kann also nur bei Illiteraten, fiir die ich nicht geschrieben
habe, falsche Vorstellungen erwecken. Es liegt nichts Herabsetzendes in ihr.

4. Rehms Einwinde gegen die Deutung des Entwurfes «Von heiligen Alter-
thiimern» sind verstindlich, aber nicht stichhaltig. Er neigt dazu, W. zu ver-
bessern, auch wo fraglos W. im Recht ist. Ich werde das zeigen. So ist es auch
in diesem Falle. DaB diese Exzerpte unter der Beschiftigung mit der Samm-
lung des Baron von Stosch — und in Zusammenhang mit dem Sendschreiben
an Hagedorn — entstanden sind, hatte ich ja wohl gesagt. Als was W. sie auf-
gefaBt hat, ist zum Gliick sonnenklar; es steht in der Ueberschrift des Heftes:
Zusitze zu dem Versuche von der Geschichte der Kunst. Kann man es deut-
licher sagen? Kein Wort davon, daB es sich um Vor- oder Nebenarbeiten (ein
zlemlicher Unterschied {ibrigens) zur Description ... handelt. Da} die genann-
ten Beispiele auch in ihr vorkommen, kann keinen Beobachter der W.schen
Arbeitsweise verbliiffen. — Ich halte also an meiner Theorie fest.

631



5. Bei Justi ist keine Rede davon, daBl die Idee der Monumenti so alt und
der Kunstgeschichte so eng verschwistert ist. Das hat man eben nicht «ldngst
gewulit>. In dem von ihm angefiihrten Kapitel hdtte Rehm auch finden kon-
nen, was ich mit «rémischen Umstidnden» meinte. — Er selbst hat den Beginn
der Arbeit an den Monumenti auf 1761 datiert. Hinc illae lacrimae.

"~ Walter Boehlich

IN ITALIENISCHEN ZEITSCHRIFTEN BLATTERND .

Italienische Wirtschafts- Es darf gewil nicht behauptet werden, dal die
politik und «Keynesismus» italienische Wirtschaftspolitik sich dem Universal-

heilmittel, das von dem amerikanischen Wirt~
schaftler Keynes angegeben wurde und seit einer halben Generation ein Schis-
ma im nationalékonomischen Denken hervorgerufen hat, verschreiben wollte
oder konnte. Aber es ist klar, daB} jene Medizin, trotz allen mit ihr verbundenen
Gefahren — oder sollte man sie etwa richtiger als ein durch allerlei sirenen-
hafte Slogans gestiitztes Palliativ bezeichnen? — ihre Verlockungen auch in
Italien ausiibt, will heilen, da man auch in diesem Land nach wirtschaft-
lichem Vollbetrieb lechzt, der bestdndige Deckungen fiir eine stdndig iber-
steigerte Nachfrage bereitstellt. Auf diese Weise stiinde zu hoffen, dal das
schleichende Elend der Arbeitslosigkeit verschwinde und allgemeiner Wohl-
stand auftrite. Ein solches vermeintliches Perpetuum mobile setzt natiirlich,
damit es nicht steckenbleibt, eine stindige Kontrolle voraus und fiihrt
zwangsweise zum Totalitarismus, also zur Diktatur, ob man will oder nicht,
von der drohenden Inflation und Verschwendungssucht zu schweigen. Jeder
Staatstotalitarismus hat ja ohnehin schon eine unvermeidliche Aufblihung
der Biirokratie im Gefolge, also eine stindig zunehmende Belastung des
Volkskorpers durch unproduktive Administration und infolgedessen auch eine
sachte sich steigernde Ldhmung aller privaten und individuellen Initiative.
Das jiingste warnende Beispiel einer derartigen Fehlentwicklung bietet ja
Ostdeutschland!

Wenn nun die Wochenschrift «I1 Mondo» (V, 2) sich veranlafit sieht, einen
ausgezeichneten Artikel von Wilhelm Roepke tiber Inflation und Keynesismus
zu verdffentlichen, so fiihlt sie, die, ohne im geringsten am Kommunismus
Gefallen zu finden, eine gescheite Opposition am offiziellen Kurs zu iiben
pflegt, dazu besondere Veranlassung, zweifellos in der Art, wie in Italien
heute die Wirtschaft gesteuert wird. Roepke, der sich ohnehin sehr zuriick-
haltend ausdriickt, iibt in seinem Aufsatz, dem der Titel «Wahrheit und Irr-
tum» gegeben worden ist, wiewohl moglicherweise «Mehr Irrtum als Wahr-
heit» gemeint war, keinerlei Kritik an italienischen Zustinden, sondern eben
nur am Keynesismus im oben angedeuteten Sinn. Der unter diesem Namen
gesammelte revolutionire und ginzlich intransigente Fliigel der National-
okonomie liebt es, sich, wie Roepke schreibt, mit der «volonté générale» zu
identifizieren und deren ganz endgiiltigen Sinn auszuposaunen. Die niichterne
Bedienung des Mechanismus der Preishildung sei einer Art Ingenieurtechnik
mit mathematischen Gleichungen gewichen, und eine ganze Generation von
Politikern sei zur Ueberzeugung gekommen, dall Ersparnisse bestenfalls un-
notig und schlimmstenfalls schédlich seien. Darum miisse die Nachfrage
immer gesteigert und niemals gemindert werden. Kurzum, vor allem sei die
Deflation zu fiirchten.

Was aber schmeckt in der italienischen Wirtschaftspolitik nach Keynes oder
zumindest nach Totalitarismus, was nicht? Vorweg ist zu sagen, daB die

632



Valutapolitik alles tut, um die Lira zu halten. Es ist ihr sogar beinahe ge-
lungen, dié Lira zu etwas wie einer <harten» Wiahrung zu machen, trotz dem
zunderhaft weichen und zerfetzten Zustand des umlaufenden Papiergeldes.
Andererseits ist die staatliche Kontrollierung des gesamten Wirtschaftslebens
so weit getrieben, daBl sich die Verwaltung nur dem Namen nach und durch
eine gewisse Verschleierung von einem sozialistischen oder labouristischen
System unterscheidet, wenn es auch — zum Gliick, méchte man sagen —
noch nicht zu eigentlicher und ganz zentralisierter Planwirtschaft gekommen
ist. Da gibt es zunichst die Monopole, die ja sehr abgestuft sind zwischen
ganz offenen und ganz versteckten Monopolen. Zu den offenen und halb-
offenen gehéren Tabak, Ziindholzer, Salz, Bananen, Zucker, Alkohol. Aber
diese enorm teuren Dinge sind es léngst nicht allein, welche durch staatliche
Bewirtschaftung das Budget des italienischen Verbrauchers ganz unverhiilt-
nism&Big belasten. Die hohen Steuern auf Tee und Kaffee laufen auch auf
eine Monopolisierung hinaus. Preise und Leistungen der Staatsbahn kénnten
ganz anders sein, wenn nicht ein Millionenheer von Privilegierten samt deren
Verwandtschaft ErmiBigung oder Freifahrt gendssen: das bedeutet eine
riesige Belastung des Steuerzahlers und eine kuriose Art des Sozialisierens.
Ganz unlingst sind auch in Italien gewonnenes Erdsl und Erdgas sozialisiert
und monopolisiert worden, indem man eine Staatsgesellschaft fiir deren Be-
wirtschaftung ins Leben rief (Ente Nazionale Idro-Carburi). Das dazu er-
forderliche Gesetz wurde genehmigt, obwohl Senator Don Sturzo, der ja die
christlich-demokratische Urpartei einst gegriindet hat, einen Minderheits-
bericht {iber das stindige Anwachsen véllig unkontrollierter Staatsgesell-
schaften einbrachte, in welchem darauf hingewiesen wurde, wie schédlich
solche Griindungen seien und wie leicht sie zu Korruption fithren kénnten.
Don Sturzo warnte vor der «<Entomanies, wihrend Senator Jannaccone, be-
rithmter Nationalokonom, die genannte ENI als eine juristische und admini-
strative Ungeheuerlichkeit bezeichnete (vgl. «24 Ore», das angesehene Wirt-
schaftsorgan, in den Nummern 14 bis 16). Weiterhin ist daran zu erinnern,
daB der Staat Hauptaktionir der vier Grofbanken und damit praktisch ihr
Besitzer ist. Durch die einst vom Faschismus gegriindete IRI (Istituzione
Ricostruzione Industriale), die damals die Sanierung der Schwerindustrie be-
zweckte, besitzt der Staat heute schitzungsweise den dritten Teil der ge-
samten GroBindustrie und die Kontrolle iiber zahllose Mittelbetriebe, da ja
die durchschnittlichen Aktiondre nicht zu den Generalversammlungen der
Gesellschaften gehen und in corpore durch die (vom Staat kontrollierten)
Banken vertreten werden, wodurch die Minderheitsbeteiligung des Staates
mallgeblich wird. Ferner sind enorme Besitzanteile der groflen Stromerzeu-
gungsgesellschaften in der Hand des Staates.

Also doch Planwirtschaft samt der damit verkniipften Aufblihung der
Biirokratie? Nein. Eigentlich nur das zweite, welches die eigentliche Schwie-
rigkeit des gegenwirtigen, alles Beste in Reden und Absichten anstrebenden
Regimes ausmacht. Es besteht gewi der Wunsch, der Privatinitiative alle
Chancen zu geben. Wenn aber beispielsweise die Beschaffung von Import-
und Exportlizenzen bei den Behérden so lange wéhrt, dal} die Aenderung der
Marktlage vielfach bereits das Interesse des gesuchstellenden Unternehmers
langst verlagert oder zum Verloschen gebracht hat, was soll man dazu sagen?
Es ist ja bekannt, daB die Administration Eisenhower einen gewissen Abbau
der Staatswirtschaft anstrebt, vorbehiltlich einiger Lenkung im Hintergrund,
dhnlich wie solches in England unter der Tory-Regierung Churchills ge-
schieht und geschehen muf. Ob eine solche Tendenz in Italien vorhanden ist,

633



wagen wir nicht zu entscheiden. Jedenfalls wiirde ein Abbau der Biirokratie
zu einer weiteren Steigerung der Arbeitslosigkeit zuniichst fiihren, und das
wire recht gefdhrlich, vor allem deswegen, weil die Einkunftsverhiltnisse
aufBlerordentlich verschieden und in der Regel so niedrig sind, dafl ungemein
viele Menschen in Italien gleichzeitig mehrere Berufe ausiiben, um genug zu
verdienen. Ein einziges Metier erndhrt durchschnittlich seinen Mann nicht. Tate
es das, gibe es wohl weniger oder iiberhaupt keine Arbeitslosigkeit, um so
mehr als das italienische Volk — entgegen einer oberfldchlichen fable con-
venue — sehr fleiflig und geschickt ist. Bleibt aber dieser ganze ungeheuer-
liche Apparat an Staats-, Halbstaats- und Kommunalbeamten, die durch-
schnittlich weder vollbeschiftigt noch ausreichend bezahlt sind (obwohl ge-
wisse Kontigente sogar iiberlastet und manche recht gut honoriert werden),
so bleibt immer das Risiko einer gleichgiiltigen, zudem unsachgemé&fien Be-
handlung aller Traktanden, insbesondere auf wirtschaftlichem Gebiet. Ein
bedenkliches Beispiel bietet da besonders die an sich wiinschbare Boden-
reform, durch die zugunsten unrentabler Zwergbetriebe sehr haufig ausge-
zeichnet gefilhrte und rentierende Groflbetriebe zerschlagen werden, wobei
die wiinschenswerte Bodenmelioration zu kurz kommt. Es ist eben alles in
diesem Staatswesen einigermaflen zwiespéiltig. Einer gut und redlich an-
gelegten Finanzpolitik steht eine bedenkliche Ausstreuung von Staatsgeldern
durch die zahllosen, oben erwihnten und von Don Sturzo geriigten «Enti»
entgegen. Die Staatsschuld war durch Radikalmaflnahmen nach dem Krieg
sehr zusammengeschrumpft, ist aber heute anndhernd wieder auf der Vor-
kriegshohe angelangt, wozu kommt, dal} sie, im Unterschied zu den damaligen
langfristigen Krediten, heute zu wohl vier Fiinfteln auf kurz- oder mittel-
fristigen Krediten bei den dank der IRI vom Staat kontrollierten Banken
beruht. Es wird eben auch immer wieder iiber die Langsamkeit der Staats-
maschine geklagt, was unter anderem mit sich bringt, dafl oft Staatskdufe
gerade im ungeeignetsten und teuersten Augenblick durchgefiihrt werden.

Es wiirde aber génzlich verfehlt sein, alle diese Schidden einzig der Regie-
rung zur Last zu legen, die in aller Stille in den Nachkriegsjahren Ungeheu-
res zustandegebracht hat, auch wenn man die amerikanische Hilfe in Rech-
nung zieht. Die Erbschaft aus der faschistischen Wirtschaft und dem entsetz-
lichen Krieg war derart, dall man sich wundern darf, was trotz allem wirk-
lich hatte getan werden konnen und dafl Italien, ein seit Jahrhunderten an
Folgen geschichtlicher Verhiltnisse und Schicksale leidendes Land, heute ver-
gleichsweise eine fast als Bliite und Wohlstand zu bezeichnende Erholung er-
fahrt. Gewill darbt ein groBer Teil des Mittelstands — ob mehr als seit Jahr-
zehnten, steht dahin —, aber sehr betrichtlichen Unterschichten geht es un-
vergleichlich besser als seit Jahrhunderten, ungerechnet eine diinne Schicht
von sehr, manchmal sogar unermeflich reichen Leuten. Es gibt eben einige
Umstédnde — wir nennen da besonders die fast unmoglich zu beseitigenden
Folgen einer verfehlten Mietpreispolitik, die Biirokratie. die Ueberbevolke-
rung, den wirtschaftlichen Unterschied zwischen Siiden und Norden (der
neuerdings linder wird), die Exportschwierigkeiten usw. —, die stiindig die
empfindlichsten Kreislaufstorungen im Korper des Volksganzen verursachen,
Schwierigkeiten, denen sicherlich weder eine Demokratie, noch ein Diktator,
vielleicht nicht einmal ein iibermenschliches Wesen, binnen kurzen Zeit-
rdumen gewachsen ist.

«Scembergare» Diese vergniigte Wortneubildung soll nachher noch n#her
erldutert werden. Sie kam uns in Erinnerung, als wir in den
Heften der neuen Kunstzeitschrift «sele arte» blitterten, die in ihrer Art

634



recht gut, aber prinzipiell funktionalistisch, hart, betont maskulin, fortschritt-
lich, technizistisch, ultramodern, kurz angebunden, zeitrafferisch, niichtern
gemacht sind. Es ist, als ob die weibliche Komponente der Schénheit unter-
schlagen werden sollte, womit denn die Schonheit selber trotz aller blitzenden
Priizisionsarbeit iiber Bord geht. Das wiire denn also der «Stil> unserer Zeit.
Stil kommt ja vom griechischen Stylos, das Stiitzpfeiler und S&ule bedeutet.
Sind diese tragenden Teile eines Gebdudes durchaus minnlich? Das ist noch
die Frage. Wollten wir hier mystisch-kosmogonische Untersuchungen an-
stellen, so kéimen wir beinahe zur Feststellung des Gegenteils, daB nimlich
die tragenden Teile weiblich sind. Aber es geniigt, daran zu erinnern, daf
der unbefangene Betrachter die dorische Siule zwar vorzugsweise als minn-
lich, die ionische S#ule aber dafiir als entschieden weiblich empfindet. Kurz-
um, wir wollten gesagt haben, dafl Stil ohne die weiblich-sensuelle Kompo-
nente iiberhaupt nicht Stil sein kann. Bei aller funktionalistischen Schnittig-
keit und Hirte ist die genannte Zeitschrift sehr interessant und reichhaltig,
gedriingt, auf gutem Papier sauber gedruckt und verschwenderisch illustriert,
ein geschickter Querschnitt durch die Kunst unserer Zeit und alles das, was
diese Zeit an vergangenen Zeiten interessiert, schlieBlich verbliiffend billig.
Ein weiteres Verdienst an ihr ist, daB sie jeder Bevorzugung italienischer
Leistung aus dem Wege geht und sich gut europdisch, vielmehr {iberhaupt
mondial, présentiert. Sie ging offenbar als Lieblingsgedanke des GroBindu-
striellen Adriane Olivetti in die Welt; aber nicht als Reklame fiir dessen
Firma, sondern als Ausdruck seiner Fortschritts- und Gemeinschaftsideen.
Was uns an ihr stutzig macht, haben wir ja angedeutet. Sie gewihrt einen
besonders scharfen Ausblick auf den Enthidutungszustand unseres kiinstleri-
schen Schaffens, das eben ein «scembergare» (sprich: schembergare) ist. Was
also ist scembergare? Das Wort hat der geistvolle Kritiker und Dichter
Giorgio Vigolo in einem Musikartikel «Furore e Dolcezza» (<Il Mondo» V, 2)
erfunden. Es kommt einfach von Arnold Schonberg her. Vigolo schligt an-
gesichts der frauen- und sinnenfeindlichen (ohrfeindlichen) Musik unserer
Tage lichelnd vor, nicht mehr von Musizieren, sondern ganz einfach von
Scembergare zu sprechen. Und wir denken uns den Ausdruck auf das ganze
skelettierte, antisensuelle, antiromantische, fanatische, dem Ewigweiblichen
unfreundlich gesinnte Kunstschaffen der Gegenwart angewendet, eingedenk
der Tatsache, dal Schénberg selber als Maler begonnen und sogleich auch
Bilder gemalt hat, welche die Schonheit offenbar in der Hirte und Kahlheit
des Todes suchen. Man ist versucht, zu sagen, dal Schénberg eigentlich hitte
Kahlenberg heiflen miissen. Sollten wir es uns nicht endlich eingestehen, daB
es uns etwa auf dem Kahlenberg des sinnenfremden Purismus gar nicht wohl
ist, wihrend uns die bei aller Gespenstigkeit so sinnenfrohe und naturnahe
Musik eines Mussorgski, die «Nacht auf dem Kahlenberg» benannt ist, weit
unmittelbarer anspricht als das asketische <Kahlenbergern» unserer Kunst
auf der ganzen Linie? _ Rolf Schott

. DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Sartres Wenn politische Diskussionen die literarische Welt er-
Koexistentialismus regen und die politische kalt lassen, befinden sich beide

bestenfalls in einer Sackgasse, schlimmstenfalls in einem
Sumpf, Als ein neuer Miinchhausen, der sich an seinem Zopf aus dem Brei
Seiner Ratlosigkeit herausturnt und seinem Freunde Camus gramvoll nach-

635



L]

tragt, nicht in den einladenden Abgrund des Vulgdrmarxismus wie Sisyphus
hinabzupurzeln, liefert Sartre literarisch-politischen Diskussionen in fran-
zosischen Zeitschriften seit dem Mai Stoff zur Polemik. Die letzten Ant-
worten sind im Januar erschienen und werden nicht die letzten sein.
Denn die Kontroverse Sartre-Camus stellt die intellektuelle Linke Frank-
reichs vor moralische Entscheidungen, die tdglich dringender werden. Die eine
Frage lautet: darf der Denker Argumente gebrauchen, die parteipolitisch
nachtrdglichr wirken; die zweite: darf ein Kiinstler, wie Picasso, ein Philo-
soph, wie Sartre, fiir ein politisches Regime werben, das jene Kunst ver-
achtet, diese Philosophie verflucht; das jenem im Falle des Falles die Lebens-
mittelkarten, diesem die Schreiberlaubnis entziehen wiirde? Sind Kunst und
Denken Spielereien, die sich von der menschlichen Existenz trennen lassen,
so daf} der Kiinstler-Denker zwar nichts anderes produzieren will als das,
was, unter bestimmten Umstdnden, mit dem Tode gesiihnt wird, er aber,
aullerhalb seiner Berufung, gleichzeitig fiir den Sieg dieser Umsténde wirbt?
Was ist in beiden Fillen dubioser: das Werk, das solche Extravaganzen dul-
det, oder die Politik, die auch mit ihnen kalkuliert? Die erste Frage ist zu
umfassend, um in diesem Rahmen behandelt zu werden; die zweite wird von
der Polemik Sartres selbst beantwortet. Denn was man von einem originel-
len Kiinstler und einem interessanten Denker erwarten durfte, bleiben seine
Beitrdge in den Temps Modernes seit Jahr und Tag schuldig: ein eigenes
Wort zum Problem und zur inneren Krise des Bolschewismus. Dal} selbst
Sartre nichts Neues bringt, liegt an ihm selbst. Auch der dezidierteste Geg-
ner des Bolschewismus konnte seinem neuesten Mitlaufer gehaltvollere Ar-
gumente zur Verfligung stellen, als die der Substanz nach banale, der Form
nach brillante Apologie enthilt, mit der Sartre das Problem zu losen
sucht, sich so gleichzuschalten, da3 ihn die Feinde von gestern tolerieren,
und so viele Vorbehalte einzuflechten, dall er den Schein des Eigenbrotlers
wahren kann.

Das Material zur Diskussion der Temps Modernes bilden folgende Beitrédge:
Die Kritik, die Francois Jeanson im Maiheft am Homme révolté von Camus
iibte; der Brief von Camus an Sartre im Augustheft, in dem man auch die
Repliken von Sartre und Jeanson findet; der Artikel Les Communistes et la
Paix von Sartre, erschienen in Fortsetzungen in den Juli-, Oktober- und No-
vemberheften. Dazu #ltere Glossen von Sartre — auf die er sich beruft — da
er in ihnen, schon vor David Rousset, von den russischen KZ gesprochen
hatte. Gesprochen? Sagen wir lieber die Stirne gerunzelt. Ueber die Lager?
Ueber ihre Anklager, die der «Rechten» Waffen gegen den Bolschewismus
geliefert hatten. Aber stammen diese Waffen nicht vom Bolschewismus
selbst? Dann hitte er doch seinen Gegnern gegen sich Argumente geliefert?
Gewil}, aber nur, wenn der Gegner von ihnen Gebrauch macht. Also nicht
die Lager, sondern ihre Erwdhnung gibt Sartre zu Besorgnissen fiir den
Frieden AnlaB.

Die Diskussion zwischen Camus und Sartre wirkt am erstaunlichsten
durch das schwere Geschiitz der Argumente, das gegen Selbstverstdndlich-
keiten aufgefahren wird und daher nicht einmal ihnen etwas antut. Die fran-
zosische «Linke» ist auf dem Gebiet ihrer regsten Wirksamkeit um Jahrzehnte
hinter der dialektischen Erfahrung zuriickgeblieben und leistet ihren einzi-
gen wertvollen Beitrag mit der Verzweiflung, von der sie erfafit wird. Diese
Verzweiflung ist furchtbar und deshalb hat der Bolschewismus sie gefiirchtet.
Denn wie die Angst hellhorig macht, so reizt die Verzweiflung zur Rettung.
Uebersetzungen aus dem kleinen philosophischen Lexikon der (sogenannten)

636



Sowjetunion in Preuves (18,22) zeigen deutlich, daB das radikale Nein des
Existentialismus von Kierkegaard bis Sartre zum bloB Bestehenden; die volle
Bejahung der Willensfreiheit und der Primat des Ich dem Bolschewismus
ein Greuel sind. Aber wie kénnte er verstehen, daB die Verzweiflung, die er
selber gesit hat, im Sturm, aber auch im hohlen Wind dieser Bewegung auf-
gegangen ist? Georg Lukacs hat in Sinn und Form (III, 4) gefragt, «wozu
braucht die Bourgeoisie die Verzweiflung»>? Nun, man kann sich denken:
zum Imperialismus, Faschismus, zur Aggression, zur Passivitdt der Volker, zur
Leichtglidubigkeit. Aber gibt nicht die Tatsache, daB sich alles dies, zur Potenz
erhoben, beim Bolschewismus wieder findet, der existentialistischen Verzweif-
lung neue Nahrung? Und konnte die Verzweiflung nicht auch einen Aus-
weg aus den zermalmenden Alternativen finden, die ein diirftiges Denken
konstruiert hat?

Nichts wirkt in Sartres politischen Artikeln deprimierender als die Blind-
heit eines in vielen Dingen scharf- und umsichtigen Denkers, einen Ausweg
aus der Zwickmiihle der Gegenwart zu sehen. Ihn stort es nicht, seit Jahren
der ideologische Feind Nr.1 des Bolschewismus zu sein, wenn er nur nicht
von der «Rechten» beiféllig zitiert wird, wie Camus und wie die anderen In-
diskreten des konzentrationiren Sozialzarismus. Was fiir ein vieux jeu diese
Einteilung der Welt in Rechts und Links geworden ist, hat Sartre im Rider-
werk verschlafen. Camus protestiert dagegen, dal} jede Kritik des Marxismus
mit dem Verrufzeichen «rechts» stigmatisiert, also verdidchtigt, nicht beant-
wortet wird; als ob es bei Marx und Engels nicht genug Selbstkritik, Wider-
rufe, Fehlprognosen und Warnungen vor Dogmatisierung ihrer dkonomischen
Theorien gibe! Als ob Camus schon ein Held wére, wenn er, kiilhn dem
Terror trotzend, sich zu dem, was ihm Wahrheit diinkt, bekennt, selbst wenn
sie auf der Rechten Partner hitte. Grade diese falsche Grenzziehung ist es
ja, welche die eine Seite zwingt eine «sowjetische» Biologie zu proklamieren,
wiahrend die andere noch serios genug ist, mit keiner demokratischen Kol-
loidforschung zu prahlen.

Diese Furcht eines «Linken» neben seinem linken Nachbarn zum rechten
zu werden, hat Sartre in den Bolschewismus geworfen: Beispiel einer nicht
gerade ruhmvollen Angst vor dem Nichts, als Einzelgénger in einer kollekti-
vierten und durchorganisierten Meinungswelt verlorenzugehen. Welch ein
Absturz von Victor Hugo, Zola, Maurras, aber auch von Marx und Lenin:
alles Minner des Mutes, als Aullenseiter {ibergangen zu werden. Ich
glaube, daB dieses Unbehagen am Nonkonformismus mehr zur Gleichschal-
tung Sartres beigetragen hat als ein priméres Unvermogen, die sozialistisch-
bolschewistische Problemwelt zu durchdenken; aber wenn einmal das Es
willig geworden ist, wird das Ueber-Ich schwach.

Infolgedessen fillt es der Kritik nicht schwer, die schwachen Positionen
Sartres fortzublasen, vor allem seine kindisch-altmodischen Glorifizierungen
der bolschewistischen Partei als Partei «des» Proletariats. Thierry Maulnier
in Table Ronde (59, 60), Jacques Carat in Preuves (18,20) haben elegant und
liberlegen, Marceau Pivert in der Revue Socialiste (63) auf der guten Basis
eines antibolschewistischen und antiliterarischen Sozialismus diese Argu-
Mmente zerstiickelt. DaB Sartre, wie Mounier und Béguin, die franzésische
bolschewistische Partei als Partei der Armen und Deklassierten nicht sich
selbst iiberlassen will, beruht an sich auf einem humanitiren Motiv; aber
ist diese Partei nicht noch immer die Partei einer Minderheit von Arbeitern,
die Partei einer beispiellosen Diktatur iiber die Arbeiter, nach dreiligjéhriger
Unumschrankter Herrschaft in RuBland. Wenn Sartre sich von diesem Argu-

637



ment leiten liefle, dann miifite er in England mit Labour gehen, in Norwegen
und Schweden mit der Sozialdemokratie, in Deutschland mit Schumacher,
vorher mit Hitler, in Argentinien mit Péron, in Amerika mit Eisenhower
oder Truman, und in Frankreich? Nach dem Institut francais de l'opinion
publique, dessen Erforschung die sehr «linke» Wochenschrift Observateur
als Wegweiser gelten 14(t, widhlt nur eine Minderheit der franzdsischen Ar-
beiter bolschewistisch; ja selbst in der franzésischen bolschewistischen Partei
stellt sie nur 38 % der Wihler, in fiinf anderen Parteien 9-21 %. Wenn also
Pascal verschiedene Wahrheiten diesseits und jenseits der Pyrenden gelten
148t, so wiirde das Café de Flore sozusagen der okonomische Unterbau des
Koexistentialismus sein, und dessen Argumente wiren weniger ein Denk-
produkt als eine Folge des Wohnorts, also geographisch auswechselbar.

In Frankreich ist seit David Rousset das Sklavenlager des Sozialzarismus
zum Anstofl des Literaturbolschewismus geworden. Sartre wagt nicht seine
Existenz zu leugnen, und in der Tat widmet er ihr in den rund 150 Seiten
seiner drei Artikel immerhin 1 (eine) Zeile, um in den anschlieflenden
68 Zeilen sich mit der unfairen Art, wie sie aus dem fernsten Sibirien in Pa-
riser Gesprache gezerrt werden, auseinanderzusetzen. Ja, diese Alkovenge-
heimnisse der Fiinfjahresplaner sollen besser nicht zur Illustration des Etre
et du Néant verwendet werden, es bliebe sonst nichts vom étre iibrig. Aber
ist es nicht das schlechte Gewissen des neuen Mitlaufers, wenn durch. ihn,
wie Maulnier mit maliziosem Lécheln bemerkt, «les responsables des
camps, et ceux qui protestent contre les camps, sont renvoyés dos a dos».
Immerhin waren die Sklavenlager vor dem Kriege nicht ganz so bekannt,
wie der Mitarbeiter der Table Ronde annimmt; und es ist ungewill, ob er
Trotzki und Lenin als ihre Griinder nennen wiirde. Aber so recht er hat,
die lauteste Anprangerung dieser Ungeheuerlichkeit von Sartre zu verlan-
gen, so lebt er doch noch in der Illusion, die bolschewistische Sklavenwirt-
schaft konne propagandistisch gezwungen werden, sich in eine Wirtschaft
ohne Sklavenhaltung zu verwandeln. Diese Unkenntnis liegt dem ganzen
Disput zugrunde. Man kann auf Sartres Ratlosigkeit in dieser Frage nur mit
einer Kritik der Frage antworten. Bis zu diesem Punkt reicht die Kompetenz
seiner Gegner aber nicht.

Daher reagieren sie denn auf die Bereitschaft der Temps Modernes, den
Bolschewismus als conditio sine qua non des Endheils gelten zu lassen, fast
sprachlos vor Ueberraschung: Francois Jeanson will dem Stalinismus den Cha-
rakter einer authentischen Revolution keineswegs zusprechen; aber da mog-
licherweise die révolution authentique sich als pure chimére erweisen wird, ja
was dann? Dann offenbar lieber eine authentische Konterrevolution mit
marxschem Aushéngeschild als einen Ausweg aus dieser Geschichtsparadoxie.
Solange man nicht versteht, dafl Bolschewismus und Zwangsarbeit so un-
trennbar zusammengehoren wie Kapitalismus und Profit, kann man ver-
stehen, dafl Jeanson einfach sein Ignoramus bekennt, ob alle diese Per-
versionen nicht der notwendige Weg zu einer humaneren Ordnung sein
konnten, womit er, nach Sartre, das noch groBeren Ignoramus von Maurice
Merleau-Ponty sich zu eigen macht, der in Humanisme et Terreur geschrie-
ben hatte: «Le chemin qui nous parait sinueux apparaitra peut-étre quand
les temps seront révolus, et quand I'histoire totale sera révélée, comme le seul
possible et a fortiori comme le plus court qui fit.» Plus court wire es wohl
gewesen, wenn Sartre sich gleich zum Heil der Mains sales bekannt hatte.

Ob das heute noch dem Verfasser der klassischen Réflections sur la Ques-
tion juive moglich ist? Wir werden vielleicht im Laufe des Jahreg aus den

638



Temps modernes erfahren, ob er den Antisemitismus noch immer als Ver-
schleierung als bourgeoise und mystische Darstellung des Klassenkampfes»
ansieht (das ist die sozialistische Definition seit Bebel); oder ob er «die
Schande unserer widerwilligen Mitschuld mit den Antisemiten, die uns zu
Henkern gemacht haben», wie er in diesem Buch schrieb, diesmal, schwei-
gend, als ihr Kampfgefdhrte auf sich nehmen will.

Eine VoBler- Fritz' Wahl, der als Kenner Spaniens keines weiteren Attri-
Filschung? buts bedarf, bringt in der Deutschen Rundschau (12) erheb-

liche Argumente vor, das posthume Buch Karl Volflers
Spanien und Europae als apokryph zu erweisen. Es ist zwei Jahre nach VoB-
lers Tod erschienen, wurde aber vorher schon spanisch vom staatlichen Insti-
tut fiir politische Studien (Instituto de Estudios Politicos) verdffentlicht.
Wahl hiilt nur die ersten und die letzten dreiBig Seiten des 200 Seiten star-
ken Bandes fiir authentisch. Den Schluf} bildet eine nachgelassene unvollen-
dete Studie VoBlers, deren Titel «Spanien und Europa» liber das ganze Buch
gesetzt wurde. Auch ein angehédngter Zeitschriftenbeitrag aus dem Jahre 1930
ist zweifellos echt. Aber schon diese Zusammenstellung macht es deutlich,
dal man sich kein abgeschlossenes und zusammenhéngendes Manuskript als
Vorlage des Buches denken kann.

Zwischen diesen je 30 Seiten findet Wahl vieles, was Vofller zuzuschreiben
er schwerste Bedenken hat. Das Goldene Zeitalter, das VoBler wiederholt
behandelt hat, wird um ein Jahrhundert vorverlegt. Die Inquisition wird an
mehreren Stellen des Buches gerechtfertigt, ganz im Gegensatz zur Auffas-
sung, die wir in Volllers letztem Buch, {iber Fray Luis de Leon, finden. In
ihm war der geistige Mensch, der durch jene Zeiten hindurchging, das Sym-
bol des gegenwirtigen Menschen der die Inquisition des Nazismus passierte.
Oft zitiert wurde der Satz: «Was wir aber in den eisernen Zeiten, die wir
heute durchleben, am meisten an ihm zu bewundern und zu verehren haben,
ist, da} er ohne Panzer, ohne Schwert, ohne Blut zu vergieBen, sein Ritter-
tum tiibte. Er scheute sich nicht, die Richter der Inquisition, die das welt-
liche Schwert mit Ausdriicken christlicher Milde zur Vollstreckung von
Todesstrafen aufriefen, als Heuchler zu brandmarken.»

In der posthumen Schrift wird dagegen die Inquisition geriihmt, ja gerade-
zu als Sittenrichterin iiber Heuchler gefeiert. Ihre Hauptaufgabe wire die
Ueberwachung der Neuchristen gewesen, die, um im Lande bleiben zu diir-
fen, sich zum Schein taufen lieBen, aber insgeheim dem alten Glauben an-
hingen. Diese unter Terror zur Heuchelei Gezwungenen soll VoBler als
Heuchler bezeichnet haben, weil sie ihr eigenes Gewissen unterdriickten, in-
dem sie HuBerlich Christen wurden, ohne es innerlich zu sein. Und diesen
«Gewissenszwang bekidmpfte sie (die Inquisition) auf ihre Weise mit beson-
derem Eifer» — indem sie nimlich die «Gewissenlosen» gewissenhaft ver-
brannte! Da man das Urteil iiber VoBler umkehren miiflite, wenn er sich
wirklich zum Advokaten, und wie ungeschickt, dieser Institution gemacht
hitte, wird man vom Verlag Kosel Aufklirung erwarten diirfen, wie es um
diese Publikation bestellt ist, fiir die die Witwe VoBlers die Verantwortung
tragt,

Kurze Deutschlands wachsendes Interesse am Geschichtlichen wird durch
Chronik die Publikation von neuen Zeitschriften fiir Zeit- und Weltge-

schichte bewiesen. Die altberiihmte Historische Zeitschrift 143t
Raum fiir Publikationen verwandter Richtung. Mit dem Blick auf das Uni-

639



versalgeschichtliche stellt Saeculum (Verlag Karl Alber, Freiburg) seinen
Mitarbeitern die besondere Aufgabe in der Einzelstudie den Zusammenhang
mit der ganzen Menschheitsgeschichte aufrechtzuerhalten. Die drei Hefte fiir
1953 (das vierte steht noch aus) haben eine Reihe bedeutender Studien ge-
boten, wie iiber den Gegenstand der Geschichte, die Ur- und Vorgeschichte
Chinas, die Hochfinanz und der moderne Staat, Sinn und Formen religioser
Kunst, die Rechtsidee in der chinesischen Geschichte usw. Das letzte Heft
ist als spanische Sondernummer mit acht Beitrdgen spanischer Mitarbeiter
erschienen.

Von den neuen Vierteljahrsheften fiir Zeitgeschichte der Deutschen Ver-
lagsanstalt darf man sagen, dal} sie einem geistigen und politischen Bediirfnis
zu dienen haben, das einer eigenen Zeitschrift dringend bedarf. Als Heraus-
geber zeichnen Hans Rothfels und Theodor Eschenburg. Die erste Nummer
behandelt folgende Themen: Reichswehr und Rote Armee; das Dritte Reich
und die Westméchte auf dem Balkan; Rommel und der deutsche Widerstand
gegen Hitler; zur Ermordung Schleichers. Die eigentlichen weltpolitischen
Themen sind also noch kaum beriihrt, und es wird von der Einsicht der Her-
ausgeber abhéngen, dall das Problem der Zeitgeschichte richtig datiert wird
— vielleicht mit 1890 — und alle wesentlichen Auffassungen zu Worte kom-
men. — Im Verlag Kohlhammer erscheint Die Welt als Geschichte, in der
ein wie immer sehr wesentlicher Beltrag von Professor Wolfram von den
Steinen zu verzeichnen ist.

Carl J. Burckhardt verdffentlicht in der Aufenpolitik (1) Betrachtungen
bei der Lektiire von Churchills Memoiren. Der Historiker, Psychologe und
Sprachkenner kommt zu einem wie immer meisterhaft formulierten Urteil,
das mit den Worten schliefit: <Aus ihnen (den Memoiren) spricht eine Person-
lichkeit, eine Kraft, ein Temperament, die jene nachdenklich stimmen mulf,
welche jede geschichtliche Gestalt nur als Funktion soziologischer und ma-
terieller Umstdnde erkldren wollen; sie miifiten ndmlich die Konsequenz
ziehen und zugeben, dafl die Umstdnde, welche das Werden eines Churchills
ermoglicht haben, erstrebenswerte und der Erhaltung wiirdige Umsténde
waren.» — Der Festbeitrag von Burckhardt zu Rudolf Alexander Schroders
75. Geburtstag, aus dem die «Diskussionen» des letzten Heftes einige Stellen
als Vorabdruck brachten, sind inzwischen im Februarheft des Merkur (Deut-
sche Zeitschrift fiir europdisches Denken) erschienen. Felix Stossinger

640



	Kleine Rundschau

