
Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau

Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 20 (1952-1953)

Heft: 9

Artikel: Goethe und der Mythus von der Geburt des Helden

Autor: Leschnitzer, Adolf F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-759342

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-759342
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GOETHE UND DER MYTHUS
VON DER GEBURT DES HELDEN

Von Adolf F. Leschnitzer

Goethe berichtet uns in «Dichtung und Wahrheit»1 über die Zwi-
stigkeiten, die er etwa im zwölften, dreizehnten oder vierzehnten
Lebensjahr mit anderen Kindern hatte, darunter auch über einen
Vorfall, der bisher noch kaum je gewürdigt worden ist:

«Sie brachten darauf ein Märchen vor, das sie ihren Eltern wollten
abgelauscht haben: mein Vater sei der Sohn eines vornehmen Mannes, und
jener gute Bürger (nämlich: der Großvater) habe sich willig finden lassen,
äußerlich Vaterstelle zu vertreten. Sie hatten die Unverschämtheit, allerlei
Argumente vorzubringen, zum Beispiel, daß unser Vermögen bloß von der
Großmutter herrühre, daß die übrigen Seitenverwandten, die sich in Friedberg

und sonst aufhielten, gleichfalls ohne Vermögen seien und was noch
andere solche Gründe waren, die ihr Gewicht bloß von der Bosheit
hernehmen konnten. Ich hörte ihnen ruhiger zu, als sie erwarteten, denn sie
standen schon auf dem Sprung, zu entfliehen, wenn ich Miene machte, nach
ihren Haaren zu greifen. Aber ich versetzte ganz gelassen: auch dieses könne
mir recht sein. Das Leben sei so hübsch, daß man völlig für gleichgültig
achten könne, wem man es zu verdanken habe: denn es schriebe sich doch
zuletzt von Gott her, vor welchem wir alle gleich wären. So ließen sie, da sie
nichts ausrichten konnten, die Sache für diesmal gut sein; man spielte
zusammen weiter fort, welches unter Kindern immer ein erprobtes
Versöhnungsmittel bleibt.

Mir war jedoch durch diese hämischen Worte eine Art von sittlicher
Krankheit eingeimpft, die im stillen fortsichlich. Es wollte mir gar nicht
mißfallen, der Enkel irgendeines vornehmen Herrn zu sein, wenn es auch nicht
auf die gesetzlichste Weise gewesen wäre. Meine Spürkraft ging auf -dieser
Fährte, meine Einbildungskraft war angeregt und mein Scharfsinn aufgefordert.

Ich fing nun an, die Angaben jener zu untersuchen, fand und erfand
neue Gründe der Wahrscheinlichkeit. Ich hatte von meinem Großvater wenig
reden hören, außer daß sein Bildnis mit dem meiner Großmutter in einem
Besuchszimmer des alten Hauses gehangen hatte, welche beide, nach der
Erbauung des neuen, in einer obern Kammer aufbewahrt wurden. Meine Groß-
Mutter mußte eine sehr schöne Frau gewesen sein und von gleichem Alter
Mit ihrem Manne. Auch erinnerte ich mich, in ihrem Zimmer das Miniatur-
bild eines schönen Herrn, in Uniform mit Stern und Orden, gesehen zu

1 Tempel-Ausgabe, Bd. 11, S. 79 ff.

549



haben, welches nach ihrem Tode mit vielen andern kleinen Gerätschaften
während des alles umwälzenden Hausbaues verschwunden war. Solche wie
andre Dinge baute ich mir in meinem kindischen Kopfe zusammen und übte
frühzeitig genug jenes moderne Dichtertalent, welches durch eine abenteuerliche

Verknüpfung der bedeutenden Zustände des menschlichen Lebens sich
die Teilnahme der ganzen kultivierten Welt zu verschaffen weiß.

Da ich nun aber in solchem Fall niemandem zu vertrauen oder auch nur
von ferne nachzufragen mich unterstand, so ließ ich es an einer heimlichen
Betriebsamkeit nicht fehlen, um womöglich der Sache etwas näherzukommen.»

Goethe berichtet sodann recht amüsant, wie er weitere
Nachforschungen angestellt und Bildnisse regierender und nicht
regierender Fürsten betrachtet habe,

«...forschend, ob ich nicht eine Aehnlichkeit mit meinem Vater oder gar
mit mir entdecken könnte.»

Die Suche verlief jedoch ergebnislos.

«Denn bald waren es die Augen von diesem, bald die Nase von jenem, die
mir auf einige Verwandtschaft zu deuten schienen.»

Die abschließende Bemerkung über diese Erinnerungen lautet:

«Und ob ich gleich in der Folge diesen Vorwurf als ein durchaus leeres
Märchen betrachten mußte, so blieb mir doch der Eindruck, und ich konnte
nicht unterlassen, die sämtlichen Herren, deren Bildnisse mir sehr deutlich
in der Phantasie geblieben waren, von Zeit zu Zeit im stillen bei mir zu
mustern und zu prüfen. So wahr ist es, daß alles, was den Menschen innerlich

in seinem Dünkel bestärkt, seiner heimlichen Eitelkeit schmeichelt, ihm
dergestalt höchlich erwünscht ist, daß er nicht weiter fragt, ob es ihm sonst
auf irgendeine Weise zur Ehre oder zur Schmach gereichen könne.»

Wir müssen Goethe dafür dankbar sein, daß er diese Stelle
niedergeschrieben und uns damit Einblick in sein Seelenleben als

Zwölf-, Dreizehn- oder Vierzehnjähriger gewährt hat. Die Stelle
ist eine Art Beichte, die abzulegen ihm aus naheliegenden Gründen
nicht leicht fiel, wie die Schlußbemerkung über «Dünkel» und
«heimliche Eitelkeit» beweist. Aber ebenso wie Rousseau hat
Goethe es für richtig gehalten, uns eben auch eine Erinnerung, die
ihm peinlich war, zu übermitteln. Es ist daher ein Ausdruck der
Prüderie, wenn die Herausgeber einer sehr verbreiteten Goethe-
Ausgabe die ganze Stelle nicht abgedruckt haben, und zwar mit
der Anmerkung: «Ausgelassen, was der Knabe über angeblich hohe,

illegitime Herkunft des Vaters zusammenphantasiert.» Wir haben
allen Anlaß, froh darüber zu sein, daß Goethe uns so sorgfältig
Auskunft gegeben hat über Phantasien, die ihn als Kind oder
Heranwachsenden offensichtlich längere Zeit hindurch stark beschäftigt
haben.

550



Auf Grund der Einsichten, zu denen uns die moderne Psychologie,

vor allem die Kinderpsychologie, verholten hat, sind wir
nämlich in der Lage, aus der zitierten Bemerkung bestimmte
Schlüsse auf Goethes seelische Entwicklung und auf seine
Charakterbildung zu ziehen. Wir wissen heute, daß viele Kinder
ungefähr in dem Alter, in dem Goethe damals stand, gleiche oder
ähnliche Phantasien haben, zum Beispiel, daß sie Findelkinder
seien und ihnen dies später zu gegebener Zeit von ihren «Eltern»
•— die also eigentlich nur ihre Pflegeeltern sind — auch mitgeteilt
werden wird. Sigmund Freud hat einmal darauf hingewiesen, daß
viele Menschen die Neigung haben, sich einen Familienroman
anzudichten, dessen bedeutsamer Ausgangspunkt ist, daß sie hoher,
zum Beispiel adeliger Herkunft sind.

Erinnern wir uns nun an die berühmte Darstellung am Anfang
von «Dichtung und Wahrheit», wo Goethe sagt, daß er «für tot auf
die Welt»2 gekommen sei, so können wir einen Schritt weiter gehen.
Otto Rank hat in seinem Buch «Der Mythus von der Geburt des
Helden» gezeigt, daß es in der Literatur der verschiedensten Völker
und Zeiten der Typ eines und desselben Mythus ist, der den nur in
den Einzelheiten verschiedenartig ausgestalteten Erzählungen von
der Geburt des Helden, das heißt des Führers oder Religionsstifters
zugrunde liegt. Der Held, die zu künftiger, überragender Leistung
ausersehene Persönlichkeit, ist geheimnisvoller Herkunft und wird
unter Gefahren geboren. Rank erläutert das mit großer Eindringlichkeit

und Genauigkeit an der Moses-Erzählung: während alle
anderen neugeborenen, hebräischen Knaben auf Pharaos Befehl
getötet wurden, wurde Moses im Nil ausgesetzt und wundersam
gerettet. Rank weist diesen Mythentyp in zahlreichen Beispielen
von Sargon und Moses bis zu Lohengrin nach.

Die beiden erwähnten Stellen aus «Dichtung und Wahrheit»
zeigen also, daß Goethe den Mythus von der Geburt des Helden
auf sich bezogen hat. Man könnte vielleicht den Einwand erheben,
daß die hohe Abkunft eine Generation vorverlegt worden ist, also
nicht unmittelbar dem Dichter selbst, sondern seinem Vater
zugeschrieben wird. Aber wir gehen wohl nicht fehl in der Annahme,
daß das Schamgefühl des Knaben und die Ehrfurcht vor Vater
und Mutter bei dieser Abwandlung mitgewirkt haben.

Sollten sich nicht noch mehr Zeugnisse für diese Vorstellung
Goethes finden lassen? Es ist anzunehmen, daß dieser einen von
Goethe so lebhaft erinnerten Phantasie andere, frühere Phantasien
vorausgegangen sein müssen. Möglicherweise waren darunter auch

2 Tempel-Ausgabe, Bd. 11, S. 7.

551



gerade besonders frühe und wichtige Phantasien, die der Dichter
nicht in Erinnerung behalten konnte, weil sie dem Zeitabschnitt
vor dem vom vierten Lebensjahr reichenden Latenzperiode
angehören, die eben deshalb Latenzperiode genannt wird, weil in ihr die
meisten vorherliegenden kindlichen Erlebnisse verschwinden, das

heißt in Vergessenheit geraten.
Nun will es ein glücklicher Zufall, daß wir zwei Arbeiten großer

Forscher besitzen, für deren an sich weit auseinanderliegende
Ergebnisse unsere Hypothese das notwendige Zwischenglied
bildet, so daß eine lückenlose Darstellung möglich wird. Diese beiden
Arbeiten sind Sigmund Freuds 1917 erschienener Aufsatz «Eine
Kindheitserinnerung Goethes»3 und Konrad Burdachs Abhandlung
«Faust und Moses», erschienen 1912 in den «Sitzungsberichten der
Preußischen Akademie der Wissenschaften»3.

Freuds Arbeit setzt an der Stelle ein, wo es so schwierig ist,
neues, beweiskräftiges Material zu finden. Er untersucht eine frühe
Kindheitserinnerung Goethes, die einzige, die der Latenzperiode
vorausgeht. Der Aufsatz befaßt sich mit einem Vorfall aus «Dichtung

und Wahrheit», der offenbar das früheste Ereignis in Goethes
Leben ist, auf das der Dichter sich selbst besinnen konnte — also

eine Erinnerung, die nicht auf der Erzählung von Eltern und
anderen Erwachsenen beruht und die dann bloß später als eigene
Erinnerung substituiert wird. Freud nennt derartige erste bewußte
Erinnerungen, die Menschen an Vorfälle der frühen Kindheit
haben, «Deckerinnerungen». Sie stehen beziehungslos da und sind

an sich unverständlich: denn sie verdecken die Emotionen, von
denen sie einmal ausgelöst worden sind, das heißt, diese Emotionen
selbst sind vergessen. Goethes früheste Erinnerung, beziehungsweise
Deckerinnerung, bezieht sich auf ein Ereignis, das ungefähr ins
vierte Lebensjahr gefallen sein muß. Er beschreibt, wie er zum
Ergötzen gegenüber wohnender Bekannter alles erreichbare
Geschirr aus dem Fenster hinauswarf. Freud ist auf Grund der Analyse

ähnlicher Vorfälle, die er in seiner Praxis beobachten konnte,
in der Lage, diesem Vorfall eine Erklärung zu geben, die
heutzutage von der Kinderpsychologie wohl nahezu ohne Einschränkung

akzeptiert wird. Freud nimmt an, daß das Hinauswerfen des

Geschirrs als symbolischer Akt angesehen werden muß, der den

erregten Gefühlen des Kindes Ausdruck gibt. Wahrscheinlich ist
das Kind Goethe, wie auch viele andere Kinder, durch die Geburt
eines Geschwisterchens in Erregung versetzt worden. Goethe hat

3 Imago V, 1917.
3 Berlin 1912, I: 358-403; II: 627—659; III: 736—789.

552



nämlich nicht nur eine Schwester, Cornelia, gehabt, sondern eine
ganze Reihe von Geschwistern. Von insgesamt sechs Kindern sind
vier in früher Kindheit gestorben.

Wir können vermuten, daß es sich um die Geburt des Bruders
Jacob (1753) gehandelt hat. Jacob starb im Jahre 1759, also im
Alter von sechs Jahren, als Goethe zehn Jahre alt war. Um so
erstaunlicher ist die Tatsache, daß Goethes kleiner Bruder in der
Autobiographie nur einmal flüchtige und keineswegs besonders
freundliche Erwähnung findet. Der Dichter sagt lediglich:

«Er war von, zarter Natur, still und eigensinnig, und wir hatten niemals
ein eigentliches Verhältnis zusammen. Auch überlebte er kaum die Kinderjahre.»5

Freud zitiert jetzt E. Hitschmann:

«Auch der kleine Goethe hat ein Brüderchen nicht ungern sterben sehen.
Wenigstens berichtete seine Mutter nach Bettina Brentanos Wiedererzählung
folgendes: ,Sonderbar fiel es der Mutter auf, daß er bei dem Tod seines
jüngeren Bruders Jacob, der sein Spielkamerad war, keine Träne vergoß: er
schien vielmehr eine Art Aerger über die Klagen der Eltern und Geschwister
zu haben; da die Mutter nun später den Trotzigen fragte, ob er den Bruder
nicht lieb gehabt habe, lief er in seine Kammer, brachte unter dem Bett
hervor eine Menge Papiere, die mit Lektionen und Geschichtchen beschrieben
Waren; er sagte ihr, daß er dies alles gemacht habe, um es den Bruder zu
lehren.' Der ältere Bruder hätte also immerhin gern Vater mit dem Jüngeren
gespielt und ihm seine Ueberlegenheit gezeigt.»

Freud führt sodann weiter aus:
«Wenn wir nun zur Kindheitserinnerung Goethes zurückkehren und an

der Stelle von ,Dichtung und Wahrheit' einsetzen, was wir aus der Beobachtung

anderer Kinder erraten zu haben glauben, so stellt sich ein tadelloser
Zusammenhang her, den wir sonst nicht entdeckt hätten. Es heißt dann: ,Ich
bin ein Glückskind gewesen; das Schicksal hat mich am Leben erhalten,
obwohl ich für tot zur Welt gekommen bin. Meinen Bruder aber hat es beseitigt,
so daß ich die Liebe der Mutter nicht mit ihm zu teilen brauchte'...»

«Ich habe es aber (fährt Freud fort) schon an anderer Stelle ausgesprochen:
Wenn man der unbestrittene Liebling der Mutter gewesen ist, so behält man
fürs Leben jenes Eroberungsgefühl, jene Zuversicht des Erfolges, welche nicht
selten wirklich den Erfolg nach sich zieht. Und eine Bemerkung solcher Art,
wie: ,Meine Stärke wurzelt in meinem Verhältnis zur Mutter', hätte Goethe
seiner Lebensgeschichte mit Recht voranstellen dürfen.»

Soweit Freud. Ihm ist übrigens entgangen, daß seine Interpretation

in «Dichtung und Wahrheit» vorkommt. Wenige Seiten vor
der Stelle, die wir zitiert haben, wird der Knabe Goethe in einem
Traum, der in dem Märchen «Der neue Paris» vorkommt, gefragt:
«Wer bist du?» und antwortet: «Ein Liebling der Götter.»6

5 Tempel-Ausgabe, Bd. 11, S. 40.

6 Tempel-Ausgabe, Bd. 11, S. 71.

553



Freuds Interpretation jener Deckerinnerung liefert uns also das
erste Glied der Entwicklungsreihe, die dann zu der Phantasie
hinführt, die wir am Anfang zitierten.

Burdach machte die merkwürdige Beobachtung, daß die Moses-
Figur eine außerordentliche Bedeutung für Goethe hatte. In seiner
vorhin erwähnten Akademie-Abhandlung wies er dann nach, daß
die Figur des Moses auf die Faust-Dichtung aufs stärkste eingewirkt

hat: Vom Jahre 1771 an bis zum Ende von Goethes Leben,
über einen Zeitraum von sechs Jahrzehnten hinweg, tauchte die
Moses-Gestalt in Goethes Geist immer wieder auf. Dieses
Auftauchen fand seinen vielfachen dokumentarischen Niederschlag in
Briefen, Gedichten und sonstigen Erwähnungen dichterisch-produktiver

oder wissenschaftlich-theoretischer Art.
Die Beschäftigung mit Moses ist an zahlreichen Stellen des Faust

nachweisbar: nicht nur in vielen Einzelheiten, sondern gerade auch
in den wichtigsten Partien, vor allem in den großen Monologen.
Burdach zeigt, daß die Faust-Gestalt mit Vorstellungen,
Erinnerungen, Ideen aufgefüllt worden ist, die sich in überraschender
Fülle auf Goethes Beschäftigung mit der Moses-Figur zurückführen
lassen. Der Moses der rabbinischen, islamischen und christlichen
Ueberlieferung, der Sagen, der Moses der theologischen und mystischen

Spekulation, der Mann Gottes, der Seher, der Magier, der
Führer, kurz, die Figur, die viele Jahrhunderte hindurch in den
Ueberlieferungen des arabischen und okzidentalen Kulturkreises
fortgelebt hat, ist es, die auf Goethes «Faust» nicht nur stärksten
Einfluß ausgeübt, sondern ihm geradezu ihr Gepräge aufgedrückt
hat.

Worauf beruht dieses außergewöhnliche Interesse Goethes?
Burdach stellt die präzise Frage: «Welche Züge aus des Moses Charakter
und Schicksal boten die psychologische Anknüpfung?» Er gibt uns
dann zwar immer neue Belegstellen für Goethes Interesse, aber
keine Antwort auf die von ihm selbst gestellte Frage, woher das

Interesse kam.
Es scheint, daß wir jetzt in der Lage sind, die Antwort zu geben:

Goethe hat die biblischen Erzählungen im frühen Kindesalter —
wie Bielschowsky vermutet — aus dem Munde der Mutter kennengelernt.

Das Kind Goethe hat sich mit dem Kinde Moses identifiziert.

Moses ist der einzige hebräische Knabe seiner Generation, der
überlebt, als auf Pharaos Geheiß alle anderen neugeborenen Knaben

getötet wurden. Goethe ist der einzige Knabe seiner Familie,
der am Leben bleibt.

Wesentlich ist, daß die Identifikation mit Moses mit der Rolle

554



oder Haltung des «Götterlieblings» zusammenpaßte und wohl mit
ihr in eines verschmolz. All die Vorgänge, die zur Entstehung von
Goethes Haltung als Götterliebling führten, waren und blieben ihm
unbewußt. Sie fanden zum Teil vor, zum Teil während der Latenz-
periode statt und konnten daher von ihm nicht erinnert werden.
Die Haltung des Götterlieblings war demnach da, solange er sich
selbst kannte. Sie mußte ihm als angeboren erscheinen; sie war
eben ein Teil seines Wesens geworden — und mit ihr war das rätselhaft

starke Interesse an der Moses-Figur da, das erst Burdach für
uns aufgedeckt hat.

Was bedeuten diese Ergebnisse? Es scheint, daß sie vor allem
in drei Richtungen ausgewertet werden können.

Erstens: Unsere Kenntnis der Persönlichkeits- und
Charakterentwicklung Goethes sowie der Entstehungsgeschichte seiner Werke
wird erweitert. An anderer Stelle7 habe ich zu zeigen versucht, daß
der Mythus der Geburt des Helden das geheime Leitmotiv von
«Dichtung und Wahrheit» ausmacht.

Zweitens: Ebenfalls erweitert wird unser Verständnis kultureller
Einflüsse und Fernwirkungen im allgemeinen. Wenn ein Kind
wie Goethe das frühe Erlebnis hat, daß es aufgespart blieb, dann
liegt es für das Kind nahe, den Mythus von der Geburt des Helden
auf sich zu beziehen. Wenn der biblische Stoff in der Erziehung
eines Kindes einen so weiten Raum einnimmt, wie es in vielen Ländern

nach der Reformation der Fall gewesen ist, dann ist eine
derartige Identifikation nichts Außergewöhnliches. Viele Hunderttausende

von Kindern unserer Zivilisation müssen sich im Laufe
der Zeit unter anderem auch mit der Moses-Figur identifiziert
haben. Bei den allermeisten wird das im Charakteraufbau seine
Spuren hinterlassen haben, aber für die Außenwelt selten bemerkbar

geworden sein. Nicht nur deswegen, weil Goethe ein großer
Dichter war, sondern auch, weil uns so außerordentlich viele Dokumente

für sein ganzes Leben bekannt sind, und weil sich Forscher,
wie in diesem Falle Burdach, in die Dokumente vertieft haben, ist
es leichter als sonst möglich, die Identifikation aufzuspüren und ein
ganzes Leben hindurch zu verfolgen und zu beobachten.

Und hierbei wird uns eben deutlich, wie «kulturelle Einflüsse» in
concreto aussehen und sich auswirken. Es ist eine außerordentliche
Wirkung, die wir nachzeichnen können, wenn wir uns vergegenwärtigen:

Durch bestimmte Erlebnisse war das Kind darauf
vorbereitet, gleichsam vorgeformt, eine Erzählung, eine Figur in sich

7 American-Imago, 1949, Vol. VI, Nr. 4.

555



aufzunehmen — und dann hat Goethe als Heranwachsender und
als Erwachsener sein Leben hindurch den kindlichen Eindruck
verarbeitet, ausgebaut, in sein Leben und sein Werk einbezogen
und hat dadurch auf Millionen Menschen gewirkt.

Drittens: Wir dürfen schließlich erwarten, daß ein Phänomen,
das in den letzten Jahrzehnten viele Forscher zum Nachdenken
gereizt hat, mehr als bisher aufgehellt und unter Verwendung nicht
nur psychologischer, sondern auch soziologischer Methoden
verständlich gemacht werden kann: die Entstehung des Goethe-Mythus.

Bei näherem Zusehen ergibt sich nämlich: die mythische Heldenrolle,

die das Kind Goethe übernahm und die dann ein Teil seines
Wesens wurde, ist nichts anderes als die Rolle, die ihm später erst
von einem kleinen Kreis, einer Bildungselite, dann in immer
wachsendem Umfange von großen Kreisen der Gebildeten zugeschrieben

wurde. Wir dürfen diesen Tatbestand folgendermaßen formulieren:

Goethe hat außer seiner großen literarischen Leistung noch
etwas Weiteres geschaffen. Er hat ein bestimmtes Bild seiner eigenen

Persönlichkeit von Kindheit an in sich entwickelt, in seinem
Werk mehr oder weniger verhüllt dargestellt und in seinem Leben
verkörpert — dadurch, daß er dem Bild, das er von sich selbst hatte,
nachzuleben versuchte. Es war ein sehr überzeugendes Bild.
Mitwelt und Nachwelt haben es schließlich bereitwillig akzeptiert, weil
es ihren eigenen, geheimen Wünschen entsprach: das Bild des
großen, überragenden, schöpferischen Menschen, das Bild des Helden
im Sinne des Mythus.

Hat Goethe dann nicht eigentlich den entscheidenden Beitrag zu
der Entstehung des Goethe-Mythus geleistet, indem er den Grund
zu ihm gelegt hat? Ist er nicht selbst der Schöpfer, das heißt der
Initiator des Goethe-Mythus, in dem selben, freilich begrenzten
Sinne, in dem etwa auch ein Religionsstifter der Begründer seines

eigenen Mythus ist?

Es hat einen Autor gegeben, der all die Probleme, die wir hier
berührt haben, und noch manche, die wir heute nicht berühren
konnten, hellsichtig und meisterhaft beschrieben hat. Er hat die

ganze Problematik der Natur Goethes und des Genies im
allgemeinen in einigen knappen Sätzen analysiert und zugleich auf ihr
richtiges Maß zurückgeführt. Dieser Autor ist Goethe selbst. In
einer kurzen Prosastelle, die isoliert, zu keinem Werke gehörig, sich

unter fragmentarischen, autobiographischen Notizen findet, stehen
jene bemerkenswerten Worte, die zu den großen Aeußerungen
menschlicher Selbsterkenntnis gehören:

556



«Ich habe niemals einen präsumptuoseren Menschen gekannt als mich
selbst, und daß ich das sage, zeigt schon, daß wahr ist, was ich sage.

Niemals glaubte ich, daß etwas zu erreichen wäre, immer dacht' ich, ich
hätt' es schon. Man hätte mir eine Krone aufsetzen können, und ich hätte
gedacht, das verstehe sich von selbst. Und doch war ich gerade dadurch nur
ein Mensch wie andere. Aber daß ich das über meine Kräfte Ergriffene
durchzuarbeiten, das über mein Verdienst Erhaltene zu verdienen suchte,
dadurch unterschied ich mich bloß von einem wahrhaft Wahnsinnigen.

Erst war ich den Menschen unbequem durch meinen Irrtum, dann durch
meinen Ernst. Ich mochte mich stellen, wie ich wollte, so war ich allein.»8

8 Tempel-Ausgabe, Bd. 15, S. 429 f.

557


	Goethe und der Mythus von der Geburt des Helden

