Zeitschrift: Neue Schweizer Rundschau
Herausgeber: Neue Helvetische Gesellschaft

Band: 20 (1952-1953)
Heft: 8
Rubrik: Kleine Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLEINE RUNDSCHAU

WILHELM KUTEMEYER

Im Jahre 1932 erschien in Berlin fast unter Ausschlufl der Oeffentlichkeit
eine merkwiirdige Zeitschrift, die es nur auf vier Hefte gebracht hat und
deren Herausgeber Wilhelm Kiitemeyer war. Sie hatte den Titel «Der Sumpf>,
und auf dem Titelblatt jedes Heftes stand als Motto der Satz von Kierke-
gaard: «Die Schwierigkeit, mit der ich zu kdmpfen habe, gleicht der Schwie-
rigkeit, ein aufgefahrenes Schiff wieder loszubringen, wenn der Grund rings-
um so lockerer Boden ist, dal jeder eingetriebene Pfahl haltlos nachgibt.»
Es ist schon aus diesem Zitat klar, dafl der «Sumpf» zwar die Politik ein-
bezog, aber im entscheidenden Sinne religios gemeint war. Der Mallstab der
Betrachtung war ein radikal christlicher, der es erlaubte, linke politische und
rechte christliche Ueberzeugungen zu einem neuen Ganzen zu verbinden.
So wurde Kierkegaard nicht protestantisch oder katholisch gedeutet, sondern
revolutiondr, indem Kiitemeyer schon in dem ersten Aufsatz des ersten Heftes
«Der Einzelne und die Kirche» den Satz zum Mafistab der Betrachtung nahm:
«Es gilt weder mehr noch weniger als eine Revision des Christentums, es
gilt die 1800 Jahre wegzuschaffen, als hétte es sie gar nicht gegeben.» Der-
selbe Autor gab schon 1929 eine Uebersetzung von Kierkegaards Dissertation
«Der Begriff der Ironie» heraus und hielt in einem polemischen Nachwort
Abrechnung mit den unberufenen Deutern, die die «pseudonymen» Verfasser
von Kierkegaards Schriften mit diesem identifizierten und so den Sinn dieser
christlichen Existenz verfilschten, in der nichts gedacht war als mit Einsatz
gewaltiger Krifte des Geistes der Versuch einer Nachfolge Jesu. Kiitemeyer
hat 1929 in der groflen Kierkegaard-Ausgabe von Eugen Diederichs gemein-
sam mit Christoph Schrempf die «Christlichen Reden» herausgegeben, teil-
weise iibersetzt und den ganzen Band mit einem Nachwort versehen, das
das Christliche dieser Reden in voller Deckung mit Kierkegaards Polemik
gegen die Christen seiner Zeit zu entwickeln sucht: daB die Pseudonyme mit
der linken Hand, die Reden aber mit der rechten Hand dargeboten seien, und
dann heilit es: «Wer die Wahrheit in Wahrheit sucht — wer sie schon ge-
funden hat, der greift schwerlich noch nach Biichern —, der wendet sich an
die Reden, in denen allein man nach Kierkegaards Tode noch dessen per-
sonliche Bekanntschaft machen kann — bis zu einem gewissen Grade.»

Der Stil von Kiitemeyers Jugendaufsitzen ist polemisch; es ist in der Sache
die Polemik Kierkegaards, in der Form noch die Theodor Hickers. Dem
Buch des Gereiften «Die Krankheit Europas» (Suhrkamp, Frankfurt 1951) ist
zu entnehmen, daB er 1934 nicht in die Emigration ging, sondern sich dem
Studium der Medizin zuwandte, daB} er als seinen philosophischen Lehrer
Max Scheler, als seinen medizinischen Lehrer Viktor von Weizsdcker b?’
zeichnet und daB er sich in seiner Lehrzeit durch den «Brenner» und di€
«Fackel> habe fithren lassen. Der Sinn dieser geistigen Entwicklung, in An-
wendung auf ein bedeutendes Buch, ist ein doppelter, und beides hingt
wiederum zusammen: Hiackers Polemik kommt, wie schon erwidhnt, von Kar
Kraus her. Davon zeugt nicht nur sein Erstlingswerk iliber «Soren Kierke-
gaard und die Philosophie der Innerlichkeit», sondern auch sein von ihm
selber spater verworfenes Buch «Satire und Polemik». Indem er im Verlaufe
seiner Entwicklung kraft seiner Konversion nicht eigentlich Karl Kraus iiber-
wand, sondern die Gegenstinde der Krausschen Polemik, verwandelte €F

492



dessen polemischen Stil in den Stil einer durchgebildeten polemischen Rhe-
torik gegen die Feinde der Kirche, Innerhalb des «Brenner»-Kreises bedeutete
der Kampf zwischen Dallago und Hicker den Kampf zwischen der ihrer
Sache sicheren Besonnenheit und der fanatischen Unbesonnenheit. In dem
MafBle, in dem Kiitemeyer im Namen der Wahrheit die Verfithrung wvon
Hickers bedingter Unbedingtheit iiberwindet und sich Dallagos unbedingter
Unbedingtheit zuwendet und ihr bis zu dessen Tode die Treue halt, ohne die
objektiven Grenzen dieser Unbedingtheit zu iibersehen, wird sein eigener Stil
besonnen, ja diese Besonnenheit 1liBt auch Dallago hinter sich. Sie steigert
sich — und dies ist das zweite Faktum in dieser geistigen Entwicklung —
Zu einer dialektischen Besonnenheit einer hoheren und hohen Stufe, unter
der Einwirkung der drztlichen Besonnenheit als der eines durchdachten und
selbstverstandenen Berufes. Daher kommt es, daB dieses Buch um zwei
Zentren der Betrachtung kreist, die, verglichen mit den Schriften des An-
fangs, in Wirklichkeit eines sind: dort spricht ein Christ christlich und ziigel-
los von der Wahrheit des Christentums; hier spricht ein Mensch von der
Sorge iiber den Zustand Deutschlands und der Welt. Dieser Mensch ist in
aller Konsequenz seines Ansatzes ein solcher, der als Christ sich christlich
verhdlt und als Arzt drztlich, und auf geheimnisvolle Weise ist beides das-
selbe, und zwar darum, weil etwas Neues hinzugetreten ist. Die Welt und der
Mensch in der Welt sind in den Blickpunkt seiner Augen getreten. Beide
haben den Christen mafvoller und den Arzt kiihner gemacht, und was jener
in der Form zuriicknimmt, das macht diesen in der Sache schroffer.

Im einzelnen ergibt sich von dieser Sammlung von Aufsitzen und Vor-
trdgen, die nach dem Kriege zum gréBten Teil in Zeitschriften erschienen
sind, folgendes Bild: Die einzelnen Kapitel handeln von dem Materiellen im
Christentum, von Hélderlin als christlicher Gestalt der Neuzeit, von dem Arzt
Vor den Dogmen der Kirche, von der Frage, ob Deutschland schuldig oder

ank sei, von medizinischer Anthropologie, von dem europiischen Antlitz
Ruﬁlands, von der Gottesfinsternis. Jedem dieser Kapitel ist ein kurzes Stiick
Vorangesetzt, das unter dem Titel «Vom Tage» in gedrangter Kiirze iiber per-
Sonlich erfahrene Fakten berichtet, aus denen die geistige Verlorenheit dieser

eltzeit zwingend hervorgeht. Es sind gleichsam Materialien fiir die These
des Buches, daB. eine Krankheit Deutschlands und Europas vorliege, Materia-
lien, die dem Arzt und Denker erlauben, die Diagnose zu stellen und der
HEilung zuzustreben, Es ist sinnvoll, mit dem Ende zu beginnen und die
‘Nachbemerkung» zu zitieren, mit der das Buch schlieBt: «Dal} das Geschick
€ines Gemeinwesens in der Gestalt der Krankheit erscheint, ist den Griechen
fiir jhre Polis ganz geldufig gewesen. In den Oedipusdramen des Sophokles
Machte gerade die Verschrinkung des personlichen Unheils mit der Krank-

eit Thebens das Wesen des Lebenszusammenhangs aus, den das Kunstwerk
aus der Verborgenheit herauffithrt. Jetzt scheint ein ganzer Erdteil sich in
®In personliches Wesen zu fiigen und aufzulésen. Das Geschick Europas
Nimmt die Form der Krankheit an. Das erscheint auch so, dafl man heute

€0 Ozean iiberquert, wo man frither einmal die Pferde wechselte. Dafiir hat
eI Atom die Weite des Kosmos angenommen. Es erhebt sich die Frage, was
dem zugrunde liege. Die Summe und das Thema ist: gleich der Verschriinkung

es Konigs Oedipus mit Theben wire etwa SowjetruBland mit Hélderlin ver-
Schréinkt. In dieser Verschrinktheit gilt es standzuhalten. Der Arzt ist nicht

er letzte, der hier urteilt.» Hier ist in der einfachsten Sprache, welche die
dl'="1ektische Hintergriindigkeit nicht aufhebt, die gesamte Thematik des

Uches zusammengefaBt, wie sie in mehr oder weniger deutlicher Form heute

493



jeden denkenden Menschen bewegt und erregt. Der Leser wird mit keinem
Allheilmittel entlassen, er wird nur aufgefordert, in einer Verschrianktheit
standzuhalten. Aber wie seltsam ist diese Verschriankung! Denn offenbar ist
gemeint, dafl Holderlin genau so viel von Rullland enthalte wie dieses von
jenem und dall dieses Gemeinsame nicht nur die Idee der Gemeinschaft sei,
sondern auch die Idee des Christentums und die Krankheit der heilenden
Aerzte. Die Idee des Christentums durchzieht alle Variationen der gedank-
lichen Betrachtung. Das «<Materielle» im Christentum wird aus der Inkar-
nationslehre abgeleitet: Gott wird zum Menschen, und der hochste Mensch
wird zum niedrigsten. Indem die Kirche beider Bekenntnisse die Bedeutung
des Materiellen, des Leiblichen «vergessen» hat, wird sie mitschuldig an dem
Abfall vom Glauben, den sie beklagt, ja sie wird, wie Kierkegaard lehrt, mit-
verantwortlich an der Entstehung des Proletariats. Wenn dem aber so ist,
kann der Abfall vom Glauben nicht verantwortlich gemacht werden fiir die
deutsche Katastrophe, sondern verantwortlich ist die «Spaltung> und die
«Selbstverborgenheit» der Kirche. Die Kritik der biirgerlichen Ideologie bei
Marx, die auch die Kirche einbezieht, besteht zurecht, wie liberhaupt dieses
Denken bemiiht ist, durch «produktive Feindesliebe» das Christliche hervor-
zulocken, statt durch unproduktive Versohnung aller Gegensitze das Christ-
liche noch mehr zu verschiitten: die Kritik an Hegel bei Marx entspricht
genau der Kierkegaards, welcher Hegels Versohnungslehre den «grofiten
Kriminalfall der Weltgeschichte» nennt. Holderlin wird schon vom «Hyperion»
an als christlicher Dichter dargestellt, vor allem in «Patmos» und einem
spaten Fragment, mit einer Entschiedenheit, die nichts zu tun hat mit den
vielen christlichen und antichristlichen Deutungen, die dem Dichter zuteil
wurden; denn die SchluBworte dieses Aufsatzes lauten: «Wie Hosea, vom
Herren gendotigt, zweimal eine Hure zum Weibe nahm, um dem ehebreche-
rischen Israel beizukommen, wie Hesekiel aus Menschenkot gebackenes Brot
essen sollte, so nahm Holderlin die Umnachtung des zerrissenen christlichen
Volkes auf sich, um es zu heilen.» Das ist, als christliche Deutung, starker
als die antichristliche Deutung bei George. Wenn aber auch beide Deutungen
durch die Fakten nicht gedeckt wiiren — wie denn Ludwig Straul sogar das
undurchdringbare Verhiltnis der Gotter zu Gott bei Holderlin durch den
pluralischen Sinn des jiidischen Gottesnamens in <Elohim» erkliren will —
so ist diese Deutung doch in einem Gedankenzusammenhang, fiir den die
Kunst nur noch indirekte Bedeutung hat, von héchster Folgerichtigkeit. Die
indirekte Bedeutung der Kunst geht iibrigens zwingend aus dem letzten Auf-
satz hervor, der unter dem Titel der «Gottesfinsternis» eine eindrucksstarke
Beschreibung des Bildes von Breughel «Die Kreuztragung Christi» zum
Gegenstand hat, indem der zentrale Bildgegenstand der Aufnahme entriickt
und in der manifesten Darstellung eines Volksfestes nahezu unsichtbar g€~
macht wird; dhnlich habe Hélderlin das Christliche Zeit seines Lebens gleich-
zeitig dargestellt und beschwiegen. Es leuchtet ein, daB in dieser Verkniip~
fung der Kunst mit dem Christlichen das Indirekte zu einer direkteren Be'—
deutung entwickelt wird, als sie das Direkte vielleicht zu entwickeln fahig
wire. In dem Kapitel iber den modernen Arzt vor den Dogmen der Kirche
greift der Arzt das Christentum an, das sich der Wissenschaft ausgeliefer?
hat, und die Wissenschaft, dal sie in der Form der Medizin die Idee des
Materiellen bis zu dem Punkt entchristianisiert hat, wo sie in der Behand-
lung von Krankheiten nur noch materielle MaBstibe, will sagen: innerwissen”
schaftliche, anerkennt. «Religion hat wesentlich etwas mit der Heilung von
Krankheiten zu tun.» Das Psychische, abgeleitet aus dem dogmatischen Chrl-

494



stentum, hat es nicht nur dort mit Psychischem zu tun, wo es auch fiir die
normale Medizin innerhalb der Psychiatrie als ein rechtmé&figes Krankheits-
gebiet anerkannt ist, sondern es ist eine Kategorie, die als solche fiir alle
Krankhe1tsersche1nungen konstitutiv ist, auch fiir die organischen. «Das ent-
scheidende Werk der Medizin aber, das jetzt auf der Tagesordnung steht, ist
die Einordnung der organischen Erkrankung in einen Sinnzusammenhang;
einseitig, bloB die andere Seite der bisherigen Auffassung betonend, kann
man es die Psychogenie der organischen Erkrankung nennen.»

Die Psychoanalyse ist der erste Einbruch psychischer Mafstibe in ein ihr
hartniickig entzogen gewesenes Gebiet. Indem sie von der hypnotischen Be-
handlung zur Behandlung durch die Unterredung, durch das Wort {ibergeht,
néhert sie sich entscheidend der Idee des Materiellen, wie sie hier postuliert
wird; anderseits macht sie vor den Psychosen, vor dem eigentlichen Irrsinn
und vor allem vor den organischen Erkrankungen halt, die mit den gleichen
Methoden zu behandeln die eigentliche Aufgabe ist. Diese Ideen konnen nur
referierend wiedergegeben werden, da der Schreibende hier keine Kompetenz
des eigenen Urteils besitzt. Er kann sich aber auf den Satz stiitzen, der in
dem Vortrag «Wandlungen medizinischer Anthropologie» steht: «Ich kann Sie
nur bitten, von dem, was Sie verstehen, auf das zu schlielen, was Sie nicht
Verstehen.» Aus der Inkarnationslehre leitet Kiitemeyer nicht nur das sozio-
logisch gesehene Materielle, sondern auch die Idee des «Materiellen» ab, die
als «Leib» — welcher zugleich gottlicher und menschlicher Leib ist — das
Zentrum der Medizin ist. Von Freud heiBt es, er habe... «in der Weise des
Genius iibermenschliche Anstrengungen gemacht, die beiden getrennten
Sphiren miteinander zur Deckung zu bringen und in der ErschlieBung der
Materiellen Trachtigkeit der Person ihren geistigen Gehalt nicht verdampfen
Zu lassen», und wiederum wird es als nicht unwahrscheinlich bezeichnet,
«daf} die Unzuldnglichkeit des organischen Bereiches fiir die Psychoanalyse
aufs innigste mit der Fragwiirdigkeit ihres Verhiltnisses zur Religion zu-
- Sammenhingt, dal das Scheitern der Beziehung von innerer Medizin und
P sychoanalyse gerade darin seinen Ausdruck findet.» Die neue Medizin
kniipft an die Lehren Victor von Weizsickers an, Hier kann ein Leser, der
kein Arzt ist, nur lernen und sich bemiihen, von dem Versténdlichen auf das

hverstdndliche zu schlieflen.

In hohem Grade verstdndlich ist dagegen das Kapitel, das die Frage stellt,
ob Deutschland schuldig oder krank ist. Der Ausgangspunkt ist die Undurch-
sichtigkeit eines Zustands, der solche Greuel moglich gemacht hat. Handelt
es sich um eine Krankheit, so scheint der Kranke frei von Verantwortung,
und man nimmt ihm «mit der Freiheit zum Bdsen auch die zum Guten, und
mit der Moglichkeit, ihn zu strafen, hebt man auch die, ihn zu bessern, auf.»
Dennoch wird in dieser Weise der Betrachtung weder auf die Krankheit noch
auf die Schuld verzichtet. Beide werden vielmehr verkniipft: «Und Heilung
Wire nur dann moglich, wenn wir die jenseits unserer Willkiir entstehende
Sprache des Leibes zu lesen verstinden. Ein Uebel als Krankheit begreifen
Wére nicht seine Entschuldigung, sondern hieBe die Schuld so tief verstehen,

dafl man auch- fiir das Unwillkiirliche verantwortlich wire.» Hier klingt eines
der Hauptmotive von Kafkas «Prozefl» an: der Angeklagte K. wird verhaftet,
°bW0hI er sich keiner Schuld bewuft ist, und verurteilt, weil er sich keiner

Chu]d bewuBt ist. Aber bei Kiitemeyer wird die christliche Idee der Erb-
sinde positiv in eine Diskussion eingefiihrt, die ihrer entraten zu kénnen
Scheint: die Erbsiinde fithrt zusammen mit dem Leibe zu einer «Physiologie

€r Morals und zur «<Materialisierung der heiligsten Giiter» und zum <Ein-

495



dringen des Leibhaftigen in den Feiertag des Idealismus». Dieser Aufsatz
greift am schonungslosesten in ‘den Zusammenhang von XKrankheit und
Schuld hinein. Die Wissenschaft entschuldigte, was krank ist, bis sie es eines
Tages mit dem Tode bestrafte: im Namen der «Euthanasie» wurden Tausende
von Geisteskranken getotet. Es wird die Frage gestellt, ob diese Schuld nicht
eine Krankheit war, und die Antwort gegeben: «Wir haben zwar eine Wis-
senschaft der Pathologie als medizinische Disziplin, aber keine Pathologie der
Wissenschaft als Beitrag zur Psychopathologie tiberindividueller Organismen.»
Freuds «Todestrieb> wird herangezogen. Der Ausblick ist triibe, «denn es ist
schwer, zwischen individueller und kollektiver Schuld zu unterscheiden. Es
besteht daher die Gefahr, daB die Verwechslung von Krankheit und Heil-
mittel, die den bisherigen Zustand charakterisierte, sich in anderer Weise
fortsetzt.» Holderlin und Nietzsche werden als groBle Aerzte des deutschen
Nationalleidens bezeichnet, die eben darum selber wahnsinnig wurden. Aber
auch aus der Praxis des Arztes wird ein Beispiel dafiir gegeben, wie nahe
verwandt Verbrechen und Krankheit sein kénnen. Der ganze Vorgang ist
nicht auf Deutschland beschrédnkt. Das Heilmittel wird nicht undialektisch im
Christentum gesehen, welches es nicht mehr und noch nicht gibt, sondern
dialektisch in dem, was Kierkegaard als die Aufgabe von «Verridtern» be-
zeichnet. Diese Verriter, «die letzte Formation von Freidenkern (Feuerbach,
Marx und was dazugehort)», haben fiir Kierkegaard die Aufgabe, durch Zer-
storung des falschen Christentums das echte zu retten, und ein heutiger
Christ geht so weit, daB} er die Sitze niederschreibt: <RuBland ist das Ulti-
matum Gottes an Deutschland und Europa. Was aus dem Christentum wird —
ohne das das Abendland nicht bestehen kann —, das hiingt nicht von den
Gegnern des Christentums ab. Es hingt von den Christen ab und von ihrer
Bereitwilligkeit, von ihren entschiedensten Gegnern Selbsterkenntnis zu ler-
nen und Selbsteinkehr.» Dies ist die von Dallago vertretene Auffassung noch
einmal, aber gesteigert, weil Polemik und Therapie in ihrer Verstrickung sich
auf das rechte Mal} verpflichtet haben.

Dieses MaB kann nun in dem Kapitel «Das europdische Antlitz Ruflands»
das Kiihnste auszusprechen wagen. Es wird da niimlich die Frage gestellt,
wie in RuBland die proletarische Revolution habe siegen kénnen, obwohl ihre
Fiihrer eingestandenermaBen gegen zwei Fronten kimpften: gegen den Zaris-
mus fiir die Demokratie und die biirgerliche Freiheit und gegen das Biirger-
tum fiir die Herrschaft des Proletariats. Wie war es moglich, dafl etwas a
einmal geschah, wovon die Fiihrer wuBten, da es nur getrennt, nur 1M
Wege eines historischen Prozesses zu realisieren war, der sich hier auf d}e
minimale Dauer der Kerenski-Regierung verkiirzte? Stalin beantwortet d%e
Frage, wahrscheinlich gegen alle historische Wahrheit, mit der Hegemoni€
der Arbeiterklasse; Kiitemeyer behauptet, das wesentlich Unmogliche sél
moglich gemacht worden, weil die Arbeiterklasse sich auf die vorbiirgerliche
Formation der Landarbeiter und Bauern, wie auf Teile der stidtischen Intelli-
genz, stiitzen konnte, eine Formation, die ihrerseits auf dem russischen
Christentum beruhte. Dieses russische Christentum, dessen Bild wir aus dfr
groBen russischen Literatur des 19. Jahrhunderts kennen, hilt Kiitemeyer fur
legitim christlich. Es verbindet das Hochste mit dem Niedrigsten, indem €S
seit dem Schisma der Ostkirche ohne Anteil an der Staatsmacht, das Christ-
liche leiden mulite und die Kraft hatte, es zu tun: die christlichen Werte, die
sich schlieflich ganz aus der ausgehohlten Kirche zuriickzogen, hatten es im
gegebenen Augenblick leicht, bei der Wahl zwischen Biirgertum und Ar-
beiterklasse sich fiir .diese zu entscheiden. Kiitemeyers christliche Art de¥

496



Betrachtung schrickt auch vor der russischen Gewaltanwendung, die er ab-
lehnt, so wenig zuriick, daB sie sogar das Verhalten Davids, zu dessen Hause
ja der Herr des Christentums gehdre, gegen die besiegten Amoniter, die er
foltern und in Ziegelofen verbrennen lieB, heranziehen kann, um der all-
gemein behaupteten Milde des Christentums seine wesentliche Harte gegen-
liberzustellen, wobei allerdings meiner Meinung nach eines nicht zu iiber-
sehen ist: auch ein Denken, das sich ausschlieBlich der Kategorien der Wahr-
heit bedient, kann sich geheiligter und doch unanwendbarer Argumente
bedienen und die wirkliche Realitéit so verfehlen, wie Simone Weil in dem
gleichen Zusammenhang die historische Realitit verfehlt hat. — Dieses
Christliche nun ist noch heute latent im Osten da und stellt seine Frage an
die westliche Kirche, welche den umgekehrten Weg ging, obwohl der Pro-
testantismus das Schisma der Ostkirche in kleinerem AusmaB wiederholte.
Dieser wird in gerader Fortsetzung der Staatsmacht der Kirche des Mittel-
alters iiber den Fortschritt seiner Auflehnung hinaus kulturschaffend, staats-
erhaltend und biirgerlich, bis Kierkegaard die ganze Entwicklung in der
BEhauptung, dall das Christentum seiner Epoche eine «Sinnestduschung» sei,
Z2usammenfaflt und ad absurdum fiihrt. Indem Kiitemeyer diese beiden
Gegenbilder darstellt, will er keiner undialektischen Niherung des Westens
an den Osten das Wort reden, er will vielmehr, dafl die Gegner sich zuerst
einmal als Gegner in «produktiver Feindesliebe» gewahr werden.

Hierauf zielt auch das besonders schéne Kapitel «Der Mensch, unsere
Sorges, wie es iiberhaupt zu der vornehmen Eigentiimlichkeit dieses pro-
testantischen Denkers gehért, daB er die Welt des Geistes und der Wirklich-
keit von vielen Seiten her angeht und doch immer nur einen Gedanken
Variiert, wiederholt und geradezu einiibt, den eines Christentums, das weni-
ger mit seinen Bekennern als mit sich selbst identisch ist. Nicht zufillig
kehrt der von Kierkegaard stammende Begriff der Einiibung so héufig wieder.
Er hat aber nichts Mechanisches an sich; die Entwicklung der Gedanken
Vollzieht sich eher im Bilde eines Reigens, der trostlos und hoffnungsvoll
Zugleich ist. Alles wird in ihn verschlungen, der Kannibalismus, die Schizo-
P:hrenje, das Essen, das Wohnen, das Bauen, die falsche und die echte Christ-
lI.Chkeit, Hoélderlin, RuBland. So entstehen Satze wie dieser: «Uns scheint
Nichts anderes iibrigzubleiben, als die Gottersprache zu erlernen, um auch
}Oﬁ essen zu konnen.» Oder: «Nur die Einheit unserer Gegner hat den Sieg
U uns erringen konnen. Wiirde sie zerrissen werden, so miifite fast der Rif3
N unseren Herzen ein endgiiltiger sein.» Oder: «Das entscheidende ist eben,
d}'e elementare Ungeschiedenheit beider Sphiren zu erreichen, wo der per-
Sonliche Geist  der Oekonomie wie das Feuer dem Eisen eingetrieben ist»
Was iibrigens klarer herauskime, wenn der Dativ der_Oekonomie durch
Selne Stellung im Satz davor geschiitzt wiire, als Genitiv zu gelten). Schlie3-
Ich dies: «Aber wir wissen, dafl im kritischen Uebergang der Verwirklichung,
Wenn jm Niedrigsten das Hoéchste gegenwértig ist, immer wenn die Wahrheit

eisch und Blut annimmt, daB dann nichts zu sehen ist und die Nacht
ereinbricht.» Werner Kraft

SCHWEIZERISCHE ROMANE UND ERZAHLUNGEN

«Hiitet die Heimat wie Eure Herzgrube» Robert Faest

Mag einer es sich einfallen lassen, blidtternd in irgendwelcher Literatur-
8eschichte, von literarischen Moden zu reden, die einander im Laufe von
hunderten abgelést hitten, diese Tracht und jene Tracht und, wie’s da-

to)
497



mit zusammenhéngt, diese und jene Torheit. Dabei wird zugleich ihm wieder
bewuflt werden, in wie engen Kreisen doch alle die bald wieder einmal von
neuem iiberholten literarischen Erscheinungsformen um ganz bestimmte,
kaum variierte Themenkerne liegen. Das Gesetz der Konstanz zeigt sich.
Unter ihm nimmt die Geschichte einen besonders auffélligen Platz ein. Das
gilt in weltliterarischem Sinne und gilt darum auch fiir alle grofle Schweizer
Literatur. Drum kann es wohl nicht Zufall sein, wenn dieser Tage gleich drei
Biicher von schweizerischen Autoren, vielmehr Schweizer Dichtern erschie-
nen sind, die weitgehend von historischen Gegebenheiten abhiingen: Meinrad
Inglin: Ehrenhafter Untergang (Atlantis); Robert Faesi: Die Stadt des Frie-
dens (Atlantis); Kurt Guggenheim: Alles in Allem (Artemis).

Inglins Buch, geschrieben im Auftrag der Stiftung Pro Helvetia, ist mehr
geworden als auf Bestellung verfalite Literatur. Der <ehrenhafte Untergang»
ist jener der Schwyzer, die im Friihjahr 1798 heldenmutig und in Fortsetzung
glorreicher kriegsgeschichtlicher Tradition sich den einfallenden Franzosen-
heeren entgegenwarfen, nicht siegen konnten und dennoch mit neuem Ruhm
sich bedeckten. Die Episode dauerte genaue achtzehn Tage; an ihrem Beginn
steht die den Widerstand beschlielende Landsgemeinde, an ihrem Ende jene
andere Ibacher Landsgemeinde, die Schauenburgs Kapitulationsbedingungen
anzunehmen beschlielen muf}. Fiir den zur Novellenkunst so hochbefidhigten
Meinrad Inglin, dem man die unvergeflichen Giildramont-Geschichten zu
danken hat, bot sich denn auch hier ein Stoff, den umzugestalten in eine
groBartige Novelle ihm vollauf gelungen ist. Wie verfiithrerisch wire dieser
Stoff zu allerlei vaterlindischem Geschwétz! Bei Inglin wird Kunst daraus
gleich von Anfang an, da er die aufgeregte Aufbruchstimmung zu schildern
hat. Der kalte Krieg, wie man heute sagen wiirde, hat seine Wirkung getan;
Lihmung herrscht vor den anriickenden Franzosen. Nur die Schwyzer si
noch beseelt von idealischem Hochflug. Ihr Vorbild geniige, ist ihr Glaube-
So etwa erfassen’s sie: wie es gewisse chemische Losungen gibt, die in einem
hohen Sattigungszustand sich befinden und nur darauf warten, daBl et
Fremdkorper, ein Kristall in sie hinein gebracht werde, damit sie es diesem
gleichtun konnen, sich eilig verdichten némlich, sich kristallisieren — so etwa
beschaffen seien ihre eidgendssischen Bundesbriider, glaubten die Schwyzel
und denen also wollten sie gleichsam Kristall sein, Vorbild zur Zusammen~,
ballung. Sie sahen sich enttduscht. Wohl kommt es zu schoénen Erfolgen, ™
Ende aber steht die Kapitulation. Nicht sie kann indessen in einer Novelle
Hohepunkt sein. Inglin fithrt seine Erzdhlung denn auch einem andern Hohe-
punkt zu: dem Gefecht von Rotenturm, Hier in diesem einsamen Hoch-
moor, auf dem PaB zwischen Ziirichsee und Schwyzerland, aber auch vO»
Aegeri aus leicht erreichbar, eng benachbart unserer groBen Geschichts”
station Morgarten, 148t Inglin uns eine Schlachtenschilderung erleben, die
ihresgleichen sucht. Was mit hochstem Sprachvermégen an Spannung im Ver~
lauf der Erzihlung zusammengeballt worden ist, hier entlddt sie sich 2
zwei knappen Buchseiten. Was noch kommt, ist wie ein grofles Aufatmel
und noch einmal zeigt sich der grofle Dichter, wenn jetzt zum Ende nif-‘ht_ m
resigniereridé:n Reflexionen aufgewartet, sondern die unbeirrbare SChlld?t;
rung mit allergrofBter Fassung zu Ende gefiihrt wird. Ein G'respré'u’:hsaussCh’fl
moge noch hier stehen; er enthiilt im Kern das meiste von Meinrad In{%hn g
Erzihlertugend: Konnen, Bescheidenheit, Einfachheit und Zucht (vier Dmgle_’
die aus diesem Erwachsenenbuch hoffentlich bald ein Schiilerbuch, ein 530 u
buch werden lassen): «Ja... wir muBlten uns doch wehren.» — <Das ist ei’
ganz einfach, darauf kommt es an. Wir haben uns gewehrt, mehr konnte

498



wir nicht tun. Hitten wir uns aber nicht gewehrt, so wiren wir vielleicht
auch noch so halb und halb gerechtfertigt, vor den iibrigen Eidgenossen
Wenigstens, aber wie stdnden wir dann vor uns selber da?»

Im Saal der Ziircher Kantonsrite hidngt, allen, die hier tagen, beraten, be-
schliefen, verwerfen, sichtbar, ein groBer Wandteppich, in dessen reich ver-
schlungenem heraldischem Figurenwerk die Wappen der Gemeinden auf-
leuchten, deren Vertreter die Geschicke des Standes Ziirich mitzuregieren
unternehmen. An dieses Gewirkte und Gestickte denkt man fast unwillkiir-
lich beim Lesen von Robert Faesis «Stadt des Friedens», dem dritten Band
seiner groflen Romantrilogie, die nun mit Weberflei} vollendet worden ist.
Jenem Inglins ist dieses Buch in historischer Hinsicht eng verwandt. «Wenn
Bonaparte iiber der Karte briitet, wie ich jetzt — mufB nicht sein Blick
zwangsméfig hier hédngenbleiben, an diesem widrigen Vorsprung, der seinen
Verbindungen zwischen Norden und Siiden im Weg ist? MuB er nicht die
Schweiz mit jener eisigen Kilte mustern, wie damals am 10. August vor den
Tuilerien die Schweizergarde in ihrer verzweifelten Lage. Durchschaut er nicht
unbarmherzig unser Unvermdgen — unser Versiumnis!» So lesen wir da und
entdecken dann, daf} wir in diesem Roman in die gleichen Zeitldufe versetzt
werden, nur dafl diesmal der Bogen iiber sieben Jahre hin gespannt worden
ist, 1793 bis 1799. «Sturm von Westen» heiBit ein Romankapitel; unter diesem
Zeichen steht alles Geschehen. Und zu gleicher Zeit steht’s unter einem
andern Zeichen, wenn Robert Faesi seine Trilogie «aus innerer Verbunden-
heit> seiner Vaterstadt Ziirich widmet. Ziirich also im Zeitenaufbruch erleben
Wir in diesem Buch. Da brandet’s heran aus Frankreich von neuen Ideen,
Nheues Denken zieht erobernd in die Welt und auch vor die Mauern der Stadt
Ziirich. «Den Franzosen pressiert’s mit der Weltgeschichte», meinen die hinter
den Mauern und miissen doch bald erkennen, daB Mauern nichts niitzen,
Wenn das grofle Rad der Welt wieder einmal soll auf eine neue Achse ge-
schoben werden.

Auf dem Brettplan der Stadt Ziirich spielt uns Robert Faesi mit historischen
und erfundnen Figuren das Spiel jener Zeit vor, verbindet langst Bekanntes
mit einfallsreich Erfundnem, 1d6t die Ideen nicht als Pamphlete uns anreden,
Sondern setzt sie um in lebendiges Leben und bringt uns iiberhaupt auf jeder
Buchseite in den GenuB der héchsten und darum einfachsten Anschaulichkeit.
Dazu brauchte es nicht nur den Miteidgenossen, sondern vorab den Mit-
Z"-'lr(:her, den seinen Romanfiguren zwar Nach-, seiner Romangesellschaft
aber Mitgeborenen. Und wenn nach der Lektiire vielleicht da und dort ein

eser auf Faesi gemiinzt sagt, der kenne seine Pappenheimer, entbehrt das
Sicher nicht des Funkens Bosheit, ist aber gleichzeitig ein hochstes Kompli-
Ment, einem Autor dargebracht, der dem vornehmen Ziircher Gesellschafts-
geist ein dauerndes Denkmal gesetzt hat. «<Es ist eine unsiigliche Diskretion
ZWischen uns», heiBt’s da einmal zu Beginn, und schon glaubt man, der Ver-
asser halte es mit der Ironie. Aber weit gefehlt. Ein so liebevolles Unter-
Dehmen wie dieses Buch und die ihm vorangegangenen zwei kann nicht von
Tonie leben. Humor muB es nihren und viel Giite dazu und unverstellte
~Insicht, Sie sind es, iiber die Faesi im Ueberflul verfiigt. Dazu kommt bei
ll?m die engste Vertrautheit mit der geistigen Luft dieser Stadt Ziirich und
ine Kenntnis der Ziircher Geschlechter, die weit iiber das hinausreicht, was

'chive vermitteln konnen; nur so gelangen jene Verschliisselungen, welche
Vorziiglich den Ziircher Leser schmunzeln lassen, iiber manche nach 150 Jah-
Ten Wirklichkeit gewordene Vorhersage und Vermutung.

an tut dieser Leistung wohl keinen Abbruch, wenn man bekennt, hier

499



hétten es uns die Geschichten mehr als die Geschichte angetan. Geschlossen
zwar steht ein Ganzes vor uns; aber es ist so gefalit, dal} hinter ihm wieder-
um ein Geschlossenes noch nachfolgen konnte. Wahre Epik kennt kein Ende.
Und dennoch hat man die Trilogie nicht begriffen, wenn man so denkt. Daf3
hier der Dichter zu einem Ende kommt, geschieht aus dem guten Grunde,
weil’s auch mit der geschilderten Gesellschaft in gewissem Sinne zu Ende ist.
Die neue Zeit 14Bt sich nicht mehr vertreiben, die Stdnde vermischen sich,
Junkersohne sagen Verlobungen mit Bauerntochtern an, und im besondern
Falle: die ehemaligen Stédfner Untertanen bringen es in Ziirichs Mauern zu
Amt und Wiirden, Damit ist einer Epoche ein Ende gesetzt, und fiir den Er-
zahler ist die Heimkehr nach Ithaka erreicht. Nein, es 148t sich nicht fort-
setzen, die Schritte Salomon Landolts verhallen zwischen diesen Mauern,
Fichte gibt seine Ziircher Hauslehrerstellung auf, dem Landschafter Ludwig
HeB wird die Palette trocken, Baggesen, der Danendichter, verschwindet, der
wortereiche Lavater verstummt, Heinrich Pestalozzi vollends zieht sich zu-
riick in eine eigene Welt, und auch Martin Usteri entschwindet und nur sein
unsterbliches Lied bleibt zuriick. Gleich diesem «Freut euch des Lebens...»
hat Robert Faesi erneut eine Epoche zu einem reinen Klang verdichtet, sie
aufgerufen, neu belebt, vor uns auftonen lassen zu liebendem Bedenken. In
dieser seiner Stadt und dieser Stadt seines Buches sind ja nicht nur die Fran-
zosen- und Russenheere, es ist ja auch Goethe eingekehrt — nicht einmal
nur, obgleich im Zeitraum dieses Buches auch er sich mit einmaligem Er-
scheinen begniigen mufl. Und wenn wir diese eine Episode nur kennen aus
Faesis groBem Gemailde, wissen wir, wie es um das Ganze bestellt ist. Da
gehorte weit mehr als nur Kennerschaft dazu, dies zu schildern, eben so wie’s
geschildert ist, es brauchte den Liebhaber, den in jene Zeit Verliebten, der’s
nachzudenken und -zuempfinden imstande war. Goethe auftauchen zu lassen,
was heiflt das schon, wo war er nicht schon! Aber es hier in Ziirich geschehen
zu lassen, das brauchte doch mehr. Denn es zeigt sich ja in dieser Schilde-
rung, daB Ziirich, wenn Goethe sie besucht, durchaus mit keiner andern
Stadt will verglichen sein. Sie war dem Groflen eine erlesene Auslandstation:
da war doch Lavater, auch wenn er ihm jetzt ausweicht, Meyer, sein Kunscht-
meyer, war unfern von ihr zu Hause, am gleichen See, ein paar Schritte nur
vor Stadelhofen, und da war doch auch seine Freundin, die es treulich unter-
nommen hatte, abzuschreiben, was der Ungeizige spéter so ldssig fahren liefﬁ,
abzuschreiben, damit wir es neu entdecken konnten in unserer Zeit. Und wi€
jenes entdeckt worden ist, weil es der Bewahrung ist wertgefunden worden
entdecken wir nun dank Robert Faesi jene Zeit neu, die so wunderbar Be-
wahrung libte und gerade dadurch nicht untergehen konnte.

In der Zeittafel unserer drei Romane riickt Kurt Guggenheim um genal
100 Jahre nach vorn und ldft sein Buch im Jahre 1900 beginnen, endet €3
1913 und verspricht uns zu groBer ungeduldiger Vorfreude weitere Bande
«iiber das Leben in der Stadt Ziirich wihrend der ersten Hilfte des 20. Jahr~
hunderts», Das Leben in der Stadt Ziirich, wie reich das auf einmal ist, went
Guggenheim es schildert: der deutsche Konsul Meng macht Toilette U
strebt zu frither Stunde seinem Biiro zu, die Knaben Hans Ackermann uf
Walter Abt ratseln am Leben herum («<man sollte halt einmal jemand finder,
der es einem sagt»), der Girtnermeister Wettstein gribt seinen Boden um™
wo bald eine neue Strafle durchfiihren soll, der Buchbinderlehrling Kar
Gebhardt geht auf den Dolder schlitteln und begegnet zuerst dem berithmte?
Professor Albert Heim und dann dem Kiétterli Meng, seiner zukiinftigen Frad
durch die Strafe traben die Kosakenpferdchen, das sind die russischen a

500



dentinnen, und Clive Lawrence Bell hat die schone Gewohnheit, bevor er
schlafen geht, iiber dreizehn Ziircher Briicken beschaulich spazierenzugehen.
So schreibt Guggenheim die neueste Geschichte der Stadt Ziirich, indem er
Geschichten aufschreibt, kurze Episoden schildert, sie aneinanderreiht, fast
unabhéngig die eine von der andern und dennoch alle durchzogen vom roten
Faden des gewiegten Geschichtenerzihlers, der alles fest in seiner Hand hilt.
Ueber den Dichern der Stadt schwebt eines Tages die Riesenzigarre ‘des
Grafen Zeppelin, drunten beim Schlierener Gaswerk streben die Ballone in
die Hohe, in AuBersihl werden Lektionen in Sabotage erteilt und im Stadt-
haus wird verhandelt; Benito Mussolini taucht in Ziirich auf, Albert Einstein
lehrt an den Ziircher Hochschulen, Lenin reist durch, Bundesrat Forrer heift
im Ziircher Hauptbahnhof Wilhelm II. willkommen, und im «Oestli» sitzt
Ferdinand Hodler und ist traurig iiber die Museen. Man wird nicht fertig mit
Aufzihlen. Seriése und Unseridse wandeln iiber Ziirichs StraBen, zwischen
ihnen die liebreiche Schar der Kinder und Verliebten, und inmitten aller
unser Dichter Kurt Guggenheim, schauend, horchend und um sich spdhend.
Was fiir wunderliche Gesprachsfetzen kann er erlauschen: «Die Physik ist im
Begriffe zu kalben wie der Gronlandgletscher, Eisberge, so groB wie Kon-
tinente.» — «In dieser Atmosphiire zwischen Biergarten und Fremdenkurort,
in dieser Mischung von Konstanz, Interlaken und Luzern, auf den unentgelt-
lichen Promenaden, dem eisernen Geldnder eines Sees entlang und der wohl-
feilen Konsumation unter Kastanien, und Gliihbirnen zwischen den Blittern,
bei den Kléngen der ,Lustigen Witwe*, da fiihlen sie sich wohl, die Biirger.» —
<Dieser Keller, nicht wahr, dieser Zwerg, ein Gnom, ein Zweierlimann, die
stidhlerne Brille an den Zeuskopf geheftet, ein geheimer Trénensimpel, wie er
sich selbst genannt habe, zeit seines Lebens mit einer hiBlichen Schwester
lebend, unerkannt als ein Verbummelter unter seinen niichternen Mitbiirgern
hinwandelnd, sich ihren Gebriauchen und ihrem Gehaben immer mehr an-
Passend, habe er ein ‘paar der schonsten Liebesgeschichten der Weltliteratur
geschneben Triaume eines Unerfiillten, schwer und schén von Sehnsucht und
Verzicht.» — So méchte man fast endlos ausplaudern, {ibermannt von innerer
Ruhrung, kann nicht genug tun, diesem Buch Leser zu werben, obgleich man
Wweil}, daB es sie ohne Werbetrommel finden wird. Soviel Liebe zu einer Stadt,
Zu ihren Bewohnern, ihrem Tun und Treiben kann nicht unerwidert bleiben,
und Kurt Guggenheim darf sich schmeicheln, ein imaginédres Ehrenbiirger-
recht sich erschrieben zu haben. Weil vielen er gerecht wird, werden viele
Wiederum sein Buch und damit seine Stadt, die Stadt Ziirich, lieben lernen.
Jener wird diese, dieser eine andere Episode besonders bevorzugen, wird
Endhch das Ganze zu schitzen wissen und auch das witzige Personenregister

ieses Romans goutieren, wo nochmals am Ende kurz rekapituliert ist zu
kOsthcher Erinnerung; «Reifl, Aaron», zum Beispiel, <bringt eine Kuh von
Geroldswil nach Ziirichs, steht in diesem Register zu lesen. Da lebt’s denn
Noch einmal auf von jener wunderbaren Schilderung, die zum Schénsten des

Uchs gehort, wie der Knabe Aaron seine Kuh den Honggerberg entlang
treibt, vorbei an seinen Klassenkameraden, vor denen er sich beinah zu

ode schimt, endlich dann anlangt vor dem Gitter des Schlachthauses und
Mit einemmal weifi: diesen Augenblick, <er wiirde — er wollte ihn nie mehr
VerEESSen» Aus solchem Nichtvergessenwollen heraus ist dieses Buch ent-
st anden, das seinerseits von seinen Lesern nicht mehr vergessen werden kann.

Emil Birrer

501



IN ITALIENISCHEN ZEITSCHRIFTEN BLATTERND

Zum Tode von  Die Nekrologe in den Zeitungen und Zeitschriften anlafi-
Benedetto Croce lich des bedriickenden Ereignisses haben einen Tonfall
und ein Ausmall, dem ich bisher in Italien nie begegnet
bin, obwohl doch, seitdem ich in diesem Lande lebe, Respighi, Marconi,
Puccini, D’Annunzio, Mascagni, Casella dahingegangen sind. Was bedeutet
das? War Croce grofler als alle diese? Jedenfalls herrscht das Gefiihl, daB
eine Leere entstanden ist, dal etwas endgiiltig zu Ende ist. Rund heraus-
gesagt: es gibt jetzt keinen groflen Mann mehr in Italien, zumindest keinen,
der als solcher der Oeffentlichkeit erkennbar dasteht. Croce war der letzte,
zudem der letzte Typus einer einst stattlichen Minoritit universal gebil-
deter liberaler Menschen und Erben der groflen antiken Hinterlassenschaft.
Wir erlauschten heute auf dem Markte unseres Stadtviertels ungeféhr
folgendes Gesprdch zwischen zwei Gemisehédndlern: «Warum macht man
denn solche Geschichten, weil der da in Neapel gestorben ist?> — «Weilit
du, der war ein furchtbar gebildeter Mensch!»

Ja, gebildet war Croce. Seine Bildung gehort der Geschichte und schon
beinahe der Legende an. Nicht, weil er achtzig, nach anderen sogar zwei-
hundert Binde geschrieben hat und weil er furchtbar viel gewulit hat,
sondern weil er aus seinem Wissen etwas gemacht und Italien aus einem
méfig und eng erzogenen Provinzmaddchen in ein edles, grofl angelegtes
Geschopf verwandelt hat, als ein Lehrmeister, ein Praeceptor Italiae, wenn
nicht des ganzen Abendlandes, obwohl er keinen Wert darauf gelegt hat,
den Doktorhut oder einen Lehrstuhl zu erringen. Vielleicht sind seine
Lehren, insbesondere seine Aesthetik und sein Historizismus, iiberholt und
iiberlebt, wie viele behaupten. Und er hat gerade in Italien nicht wenige
Gegner, die ihm vorwerfen, sein Idealismus sei nur ein verfeinerter Ratio-
nalismus und Materialismus, ein Nachklang der Aufklirung im achtzehnten
Jahrhundert. Und man hat dieser Gegnerschaft in Italien erst unlédngst SEhl:
beredten Ausdruck gegeben, indem der Literaturpreis Marzotto an drel
notorische Bekdmpfer Croces verliechen wurde. Es gibt in Italien auch nur
einen einzigen Lehrstuhl, der eine Pflege der Geschichtsphilosophie im Sinne
von Croce zur Aufgabe hat, und zwar an der Universitit Rom, bekleidet
von Carlo Antoni, einem Schiiler und Freunde des Dahingegangenen. Aber
es ist die Frage, ob die Grundidee Croces, die darin besteht, daB Geschichte
erst dadurch ihren Wert und Sinn erhilt, daB die Fakten durch den mensch-
lichen Geist einen ideellen Gehalt bekommen, so iiber die Achsel angesehen
werden darf. Vergessen wir doch nicht, daB Don Benedetto, wie man ibhn
vertraulich und ehrfiirchtig zugleich, in Neapel genannt hat, seine Meister
in hochst universalen Geistern erkannt hat, wie es Platon, Vico, Campanella,
Goethe und Hegel gewesen sind. Von solchen Meistern kann nichts Geringes
kommen. Das Wesentliche an Croce, der drei Jahre &lter als Goethe gleich-
sam dessen schonen Tod inmitten der Biicher und Menschheitsgeister 8¢~
storben ist, war aber, daB} er so etwas wie der oberste Zensor Italiens £¢~
wesen ist, ein heutiger Cato, ohne die Hérte und Beschrianktheit des antiken
Cato. Er lebte gleichsam als das Gewissen Italiens, als edle in]mrl‘lif_arte
Allegorie der iibriggebliebenen Humanitit. Die politische Rolle, welche ihm
die Eigenschaft eines Senators und gelegentlichen Ministers aufbiirdete,
wandelte sich unter seiner Personlichkeit in eine rein erzieherische U
ethische um, die jedes unreine Paktieren mit diktatorisch oder heuchlerl'Sc
gefirbten Realititen ablehnte. Nicht umsonst hat er Geschichte und Philo-

502



sophie geradezu gleichgesetzt: daraus folgt die Pflicht dessen, der Geschichte
schafft, sie als Philosoph und Weiser zu gestalten. Seine Art entsprach seinen
Lehren, Einige Sitze eines von ihm Ende 1949 geschriebenen Briefes mogen
das zeigen: «Mein lieber De Gasperi... Ich denke oft an Dich, nicht poli-
tisch, sondern menschlich, und vergegenwirtige mir Dein Leben, das Du zu
ihren gezwungen bist, und ich bewundere und beklage und verteidige Dich
gegen Leute mit geringer Phantasie, welche nicht an die Schwierigkeiten
und Bitternisse denken, die ein fiir ein hohes Amt verantwortlicher Mann
ertragen mull, um einiges Gute zu tun und einiges Schlimme zu vermeiden.
Gott helfe Dir (denn auch ich glaube auf meine Weise an Gott, an jenen
sGott, der allen Zeus ist‘, wie Torquato Tasso sagte), Gott helfe Dir im guten
Willen, Italien zu dienen und die bedrohten Schicksale der weltlichen oder
auch nicht weltlichen Zivilisation zu beschiitzen.. .»

Erosion Wird Italien durch die menschliche Erosion, die ihm die letzten

hervorragenden Menschen ins unbekannte Land entfiihrt, schwer
heimgesucht, so steht es mit der Erosion des Bodens fiir es fast noch be-
stiurzender. In der deutsch geschriebenen und durch gutgewihlte Artikel
noch mehr als durch ihre politische Meinungsbildung ansehnlichen Meraner
Wochzeitu_ng «Der Standpunkt» (46) schildert Theodor Oberldander die un-
geheuren Gefahren nicht nur fiir Italien, sondern fiir die Menschheit iiber-
haupt, die durch Vernachldssigung und Raubbau an Wald und Wasser be-
stehen. Die Erkenntnis, welche Katastrophen der MiBbrauch des Waldschatzes
und der Wasserkrifte besonders fiir die Nachwelt bedeutet, ist ldngst nicht
allgemein genug. Und gerade in Italien steht es damit traurig. Die Ueber-
schwemmungen im Polesinegebiet haben eine vernehmliche Sprache gespro-
chen. Es geschiecht nur ein Bruchteil dessen, was allenfalls noch Remedur
schaffen kénnte.

Sternwesen Die indische Religionsphilosophie hat immer eine Ahnung
und Theologie von der Unendlichkeit der Welten und der unfaBlichen Viel-
faltigkeit der sie durchseelenden Lebewesen bewahrt, Dem

yvesten aber blieb die Sternenwelt bis an die Schwelle der Renaissance
Uberweltlich, unfaBbar, unzugingliche Wohnung der Gottheit, Kuppel und
elthohle, wie sie insbesondere auch der Islam (vgl. die Schriften von
F'1“013enius) empfunden hat, der ja hierin und in vielem anderen weit mehr
Zum Westen, als zum Osten gehort. Die Welt, mundus, mondo, monde, be-
Fleutet primidr die Erde, sogar bis zum heutigen Tage, und die vielen von
lh_r abgeleiteten Zeitungs- und Zeitschriftentitel meinen unsere Erde und
hichts weiter. Die Beziehung zur auBerirdischen Welt blieb nur in eschato-
1().gis‘ch»en Hoffnungen und in den nie erloschenen Traditionen von der durch
dfff Alexandriner vermittelten chalddischen Astrologie und ihren Gestirn-
8ottern erhalten, bis sich in der Renaissance das Welthild erweiterte und
die Ueberlegung auftrat, ob die vielen unserer Erde als &hnlich erkannten
Ph'éren belebt sein mochten. Der berithmte, in der romischen Kirche San
letro in Vincoli bestattete Kardinal Nikolaus Chrypffs aus Kues an der
osel, genannt Cusanus, hat in seiner um 1440 erschienenen Schrift «De
dOC_ta ignorantia» («Vom Wissen des Nichtwissens») von den <iibrigen Stern-
regionen» angenommen, «daB keine ganz ohne Einwohner sei», und iiber-
ha.u_pt vor Kepler und Kopernik die Struktur der Welt geahnt und gleich-
Ze‘_tlg ihre Beseeltheit und Erfiilltheit mit Lebewesen unserer Art gefolgert.
Citdem lieB dieser Gedanke die Menschheit nicht mehr los. In der neuesten
€t haben die Vermutungen, Behauptungen und Entdeckungen der Astro-

503



nomie sowie die nicht abreillenden Nachrichten iiber angeblich wahrge-
nommene sogenannte fliegende Teller (die Italiener nennen sie «dischi
volanti») und deren sogar von manchen ernsthaften Gelehrten eingeraumten
aullerirdischen Herkunft den Gedanken vom menschenidhnlichen Sternwesen
sozusagen virulent gemacht. Und es ist die Theologie, die sich neuerdings
dieser Frage wieder beméchtigt. So hat denn eine Abhandlung in der von
den «Viatern der Gesellschaft Jesu» geleiteten und geschriebenen Monats-
schrift «La Civilta Cattolica» (Heft 2457) auf Italiens Katholiken einen be-
trdachtlichen Eindruck gemacht (<La teologia e la pluralitd dei mondi abi-
tati> von Pater Grasso S.I.). Es ist klar, dafl die Lehren und Dogmen des
Christentums durch ein Auftreten menschlicher Wesen, die in anderen
Sternen beheimatet sind, einigermaflen ins Gedriange kommen miiflten, ins-
besondere die Lehre vom Siindenfall (nebst Erbsiinde) und von der Erlo-
sung. Die Erorterungen des Paters Grasso berufen sich begreiflicherweise
auf theologische Vorginger wie den erwdhnten Cusanus, dann Le Cazre,
Monsabré, Pohle, Bavink, Secchi, Connell und begreiflicherweise auch Tho-
mas Aquinas, der allerdings die ganze Schopfung und die Gestirne als nur
fiir den Menschen, den Herrn der Erde, geschaffen ansieht, obwohl er die
Moglichkeit anderer Inkarnationen des Logos einrdumt. Die Meinungen der
Theologen sind geteilt: Teils behaupten sie die Notwendigkeit von Bewoh-
nern auf den Himmelskoérpern um der Verherrlichung Gottes willen, teils
sagen sie, die Theologie habe zu warten, bis die Erfahrung entscheiden
werde. Jedenfalls sei zu folgern, dafl die Vorsehung die Sternbewohner
einem anderen Plan einbeziehe, weil sie vielleicht gar nicht in den Siinden-
fall verstrickt und deswegen reiner als der Erdenmensch sind und eine
Art Zwischenstufe zwischen diesem und den Engeln darstellen. Damit wére
wohl auch die Einmaligkeit, Einzigartigkeit und ausschlieBliche Erdbezogen-
heit der Inkarnation des Logos anzunehmen und zu folgern, daf} das zahlen-
milige Verhiltnis der gefallenen Menschen zu den nicht gefallenen kos-
mischen Menschenwesen winzig ist. Pater Grasso kommt zu drei mdglichen
Hypothesen: 1. Die Sternwesen blieben rein wie Adam und Eva im Garten
Eden, mit Intellekt und Willen begabt wie wir, aber mit einem siindlosen
und unsterblichen Korper, ohne Leiden und Krankheit, wissenschaftlich M
weit fortgeschrittener als wir. 2. Die Sternwesen erlagen dem Fall wie wir-
Dann blicben sie entweder unerlost oder wurden auf andere Weise erlost
als wir oder wurden auf uns unbekannte Weise vom Faktum der Erlosung
in Kenntnis gesetzt. 3. Gott hat die auBerirdischen Wesen ohne iiber-
natiirliches Schicksal geschaffen, damit sie nach dem Tode ein schlichtes
natiirliches Gliick genieBen, gleich den ohne Taufe verstorbenen Kindern.
Alles das ist sehr leise und vorsichtig vorgebracht, wie es die Art der Vater
ist, die, wie man weif}, das sehr geneigte Ohr des Papstes besitzen. Wer SIC
glaubensmifig nicht gebunden fiihlt, mag solche Erorterungen mit Kopf-
schiitteln lesen. Es kann aber auch sein, daB der Strenggliubige mit gemisch-
ten Gefiihlen hier etwas herausspiirt, das irgendwie nach matas:rialistisch_en
Auffassungen schmeckt, von denen doch gerade die Naturwissenschaften 1™
Begriffe sind, entschieden abzuriicken. Wenn tibrigens wihrend eines unend-
lichen Zeitablaufs weder die Sternwesen zu uns, noch wir zu den Sternwesel
gelangt sind, so macht die Wahrscheinlichkeitsrechnung ein solches Zusam~
mentreffen wohl ziemlich unwahrscheinlich und stellt einen kiinftigen Ver~
gleich der genannten Hypothesen mit der praktischen Erfahrung kaum M
Aussicht. Vorldufig also diirfen wir uns damit begniigen, die fliegenden
Teller als eine unbehagliche Erfindung der Amerikaner oder Russen anzi~

504



sehen oder aber sie zu den weiBlen M#usen zu rechnen, denen manche Men-
schen in alkoholischem Zustand zu begegnen pflegen.

Theologie Um ‘der Geschichte und iiberhaupt der sehr umstrittenen
der Geschichte Bedeutung der Vergangenheit fiir uns einen festen Halt zu

geben, haben sich nicht wenige Theologen in &lterer und
namentlich in neuerer Zeit bemiiht, ihr einen Wesensgehalt zu geben, ihren
Sinn mit Hilfe theologischer Apologetik herauszuarbeiten. Den Archetyp
aller dieser Arbeiten stellt ja wohl Augustins «De Civitate Dei» dar. In der
katholischen Monatsschrift «Humanitas» (8/9) laBt Nicola Petruzzelli diese
Art Literatur kritisch Revue passieren und verficht die Ansicht, daBl die
Geschichte gewissermaBen ein Reiseweg des Menschen zu seinem ewigen
Schicksal ist und daB ihr die eschatologische Riickkehr Christi ein Ende
Setzen wird. Es ist klar, daBl diese Betrachtungsform der Geschichte <auf
Grund der Dogmen einer positiven Religion» sich in schiirfstem Gegensatz
zur marxistisch-materialistischen Geschichtsauffassung oder zur Windelband-
schen Auffassung der Geschichte als bloBes Sein oder zur Fichteschen Seh-
form der Geschichte als Lehre der Pflicht und vollends der Hegelschen
Geschichtsphilosophie als SelbsterkenntnisprozeB der Gottheit befindet. Da-
mit wendet sich die ganze Betrachtung auch gegen Croce, der auf den Schul-
tern Hegels steht. Petruzzelli sagt geradezu, der Crocesche Historizismus sei
nicht mehr moglich und zerstére den Wert der Geschichte. Die Theologie
kdnne allein den Wert der Vergangenheit und das Grundornament der Offen-
barung in ihr erkennen. Leider ist dem Verfasser die ungewohnlich kluge
und schone Herausarbeitung dieses ganzen Gegenstandes von Hans Urs von
Balthasar («Theologie der Geschichte», Johannes-Verlag, Einsiedeln) ent-
8angen, in welcher «Christus und die Kirche und durch sie hindurch, in
Sie hinein integriert, die Prinzipien und jeder Mensch» als adidquates theo-
logisches Subjekt der Kirche erkannt wird.

Leopardis nicht In «Paragone» (34) betrachtet Piero Bigongiari, leider
geschriebener Roman in etwas geschraubter, Weise, den Wunsch und die
Moglichkeit Leopardis zum Erzdhlen einer Geschichte

Seiner selbst. Beides hat sich der Dichter, der mit dem Gedanken in Briefen
Und in den Aufzeichnungen seines «Zibaldone» immer wieder spielte, schlieB-
lich versagt. Es war wohl ein Akt der Selbsterkenntnis. Gerade seine Haupt-
rifte, die beispiellose Formschonheit seiner poetischen Sprache und die un-
erbittliche, erschiitternd pessimistische Logik seiner Prosa, widerrieten das
hternehmen. Hitte er es aber verwirklicht, so wére vielleicht der sonder-
arste Roman der Weltliteratur zum Vorschein gekommen: heller und schér-
fer als Stendhal, diisterer als Dostojewski und Kafka, unermiidlichere Selbst-
Pespiegelung, als sie bei allen Romantikern von Foscolo bis Hesse zu finden
1st, beriickendere Sprache als in «Marius, der Epikureer> von Walter Pater,
Ogischer und wahrheitsfanatischer als Gide. Alle Grenzen des Romans wiren
8esprengt worden. ' Rolf Schott

DISKUSSION MIT ZEITSCHRIFTEN

Tl_'ansaﬂantische Das amerikanische Gesprdch ist in den letzten Monaten
fferenzen lauter und lebhafter gefitihrt worden, als den Angsthasen
lieb ist, die darauf lauschen, wie im Kreml das Gras, viel-

Mehr dag Stroh des groflen Theoretikers wéchst. Gegensédtze zwischen Part-
lern gehgren zu den Begleiterscheinungen jedes Koalitionskrieges, und wie-

505



viel mehr einer lockeren Friedensgemeinschaft, wie sie der Atlantik-Pakt
darstellt. Alle widerspriichlichen Interessen unter einen Kommandohut zu
bringen, setzt ihre Beriicksichtigung voraus; das ist Aufgabe der Diplomatie,
und sie kompliziert sich mit dem wachsenden SelbstbewuBtsein der Staaten,
die gestern noch auf amerikanischen Kriicken gingen und nun, kaum dal} das
Schlimmste iiberstanden ist, mit ihnen um sich schlagen. Daf3 der Patient der
Krankenpflege iiberdriissig wird, beweist den Gesunden, und daher wére es
psycho-logischer, die Beschwerden, die hinliber und heriiber gehen, als ein
erfreuliches Symptom einer Wachstumskrise zu verstehen und nicht als An-
wandlung zum Verrat der hochsten Lebensinteressen. Die Frage des Inter-
esses steht aber leider nicht auf dem Vordergrund der euramerikanischen
Diskussionsbiithne, auf der die Frage gegenseitigen «Verstehens», der gegen-
seitigen Sym- und Antipathien wichtigere Probleme verdréngt.

Dall das politische Gesprach zwischen Europa und Amerika in Fragen von
Dank und Undank, Liebe und Abneigung wie ein Ehezwist gefithrt wird,
gehort zu den moralischen Denkformen der angelsichsischen Aufenpolitik,
iber die man sich im transatlantischen Gespridch leider nicht unterhilt, so
wie es jetzt vom Monat (50), von Preuves (18—19), von der Partisan Review
(3—5) und von einem neuen Mitkdmpfer der euramerikanischen Verstindi-
gung, von Confluence (1—3), dem internationalen Forum der Harvard Uni-
versity in Cambridge, Massachusetts, gefiihrt wird. Gehen wir also erst einmal
auf die kulturpolitische Auseinandersetzung ein, die den Leser geistes-
geschichtlich bereichert, auch wenn sie ihn zuletzt auf dem Glatteis der Ge-
fiihls- und Moralpolitik zuriickldBt. Die Diskussion gibt uns Gelegenheit,
dem dreifachen Ablauf der euramerikanischen Spannung in geschichtlicher
Perspektive zu folgen. Diese Spannung erscheint auf folgenden Kraftfeldern
mit einer gewissen Periodizitdt: im Verhéltnis Europas zu Amerika, im Ver-
hiltnis Amerikas zu Europa, im wechselnden Verhiltnis der Amerikaner dem
eigenen Land gegeniiber.

Einmiitig ergab das Symposium der Partisan Review eine vollstindige
Wandlung in der Auffassung des amerikanischen Frondeurs von Amerika.
Dos Passos, Farell, Faulkner, Steinbeck, Hemingway haben mit dem ameri-
kanischen Jahrhundert ihren Frieden geschlossen, stellt Norman Mailer fest;
jeder ist auf seine Art der pater familias des amerikanischen Lebens gewor-
den. Die Entfremdung des amerikanischen Kiinstlers dem Vater- und Mutter-
land gegeniiber weicht seit dem letzten Kriege einer dichteren Innenbezi‘?‘
hung. Die Enterbten, wie Henry James sie 1879 genannt hat und als die si€
sich selbst empfunden haben, sind recht stolze Erben, kréftige Helfer am
Aufbau der amerikanischen Kultur geworden. Dos Passos wiirde 1951 nicht
mehr sagen, was er 1937 behauptet hat. Upton Sinclair widerruft in Preuves
ausdriicklich seine der heutigen Wirklichkeit nicht mehr entsprechende Dar~
stellung des amerikanischen Arbeiters, die in Europa irrtiimlich noch immer
fiir aktuell gehalten wird. Sinclairs Biicher haben dazu beigetragen, das
Amerika von Theodor Roosevelt, mit dessen Hilfe iibrigens, in das Amerika
von Franklin Roosevelt zu verwandeln. Da die amerikanische Gesellscha
Sinclair bewiesen hat, dali sie sozialen Fortschritts fahig ist, kampft heu_te
Upton Sinclair am Radio um die Seele der Arbeiter Europas, die nur noch 1
schwindender Zahl bereit sind, ihre Freiheiten dem Schinder abzutreten, U™
vielleicht im Jahrtausend X groflere Freiheit zuriickzuerhalten. Ezra Poum
scheint der einzige der alteren Generation zu sein, der in Opposition gebl_le’
ben ist — aber in welcher! Die amerikanische Emigration nach FrankrelC
bereicherte die amerikanische Literatur; aber der Kreuzzug gegen das da-

506



malige Amerika endete 1945 mit der Heimkehr und der Entdeckung eines
enorm veridnderten Landes. Als letztes Kapitel der Reamerikanisierung der
amerikanischen Intellektuellen kann ihre eigene Bemiihung angesehen wer-
den, die salonbolschewistische Verwanzung des geistigen Lebens selbst zu
beseitigen, wie man bei Peter Viereck in Confluence (3) und in der Neuen
Schweizer Rundschau (7) lesen kann. Gerade heute, da mitten im Prozel} der
Selbstreinigung die Verleumdungssucht der MacCarthies und das Einwande-
rungsgesetz gegen Chaplin unter den Intellektuellen Amerikas bestiirzend,
unter denen Europas abstoflend wirken, ist das natiirliche Bekenntnis der
amerikanischen Intellektuellen zu ihrem Vaterlande ein neues Zeugnis dafiir,
daBl die Dinge gut weitergehen.

Das Verhiltnis Amerikas zu Europa charakterisiert Philip Rahv, der Chef-
redaktor der Partisan Review im Monat als eine geschichtliche Emanzipation,
die viel frither angefangen hat, als gemeinhin angenommen wird. Auf die
Amerikapilger, die nach dem Sturze Napoleons Europa besuchten, um die
Kultur kennenzulernen, aus deren Kriiften sie zundichst noch geistig lebten,
greift die Darstellung Rahvs nicht zuriick; unsere Kenntnis wird aber im
rechten Augenblick durch die Veroffentlichung der Pariser Tagebiicher von
George Ticknor im Mercure de France (1072) bereichert. Der Besuch Tick-
nors fallt in jene Zeit, da Amerika noch nicht durch die Kapitalinvesti-
tionen im eigenen Lande ganz mit sich selbst beansprucht, in seinen kultu-
rellen Beziehungen zu Europa gestért wurde, wie ich Alfred Kazins fesseln-
der Darstellung Amerikas im Spiegel seiner Prosaliteratur entnehme.! So
besuchte Ticknor Chateaubriand, Madame de Staél, Talleyrand, Lamartine
mit der Bewunderung des Schiilers fiir die Nation, deren Geist und Politik
die Befreiung der englischen Kolonien vom Mutterlande viel verdankt. Lite-
rarisch interessant ist, daB Lamartine seinen Besucher durch seine Un-

enntnis der englischen Literatur iiberraschte, aber durch die Prophezeiung
frappie‘rte, daBBl Dampfmaschinen und Eisenbahnen zur kommenden Lyrik
8ehéren werden, womit Lamartine, der sie in seine sentimentale Vers-
erzéhlung «Maison du Berger» eingefiihrt hatte, Whitman um zwanzig Jahre
Voraus ist, .

Ist es aber nicht die nie stagnierende Schopferkraft Frankreichs, die
I‘?‘U-n’lanitf—.it und Philosophie der deutschen Klassik und Romantik, die Ame-
Tikas Pilger angezogen haben, so da diese Kapitel der euramerikanischen
Geschichte mit den heutigen transatlantischen Differenzen kein Politicum
8emein haben? Immerhin wurde schon damals der amerikanische Gast be-
Vorzugt behandelt, Ticknor zum Beispiel vom Papste, mit Riicksicht auf
Seine lange Reise, auBBerhalb der Audienzwochen empfangen. Die eigentliche

hrfurcht des Amerikaners galt in Europa und erst recht in Amerika aber

hgland, und Henry Adams spricht in seiner von Rahv zitierten Selbst-
lographie von dem echten Bostoner, der «stets voller Selbsterniedrigung
Vor der Majestit englischer Ideale das Knie gebeugt hat und darin nicht
EFWa eine Schwiiche sah, die er verbergen mulflte, sondern eine Stédrke, auf

& er stolz war»; eine Bemerkung, in der die amerikanische Anglophilie
und Anglophobie in einem Satz zusammengefallt sind. Die Anglofolie ist ein
altes Thema der amerikanischen Literatur; sie ist die einzige euramerika-
Nische Affektbeziehung, die vom Politischen nicht loskommt, weil die beiden
Sroflen ozeanischen Imperien nach dem Worte Chestertons alles gemein haben
Mt Ausnahme der Sprache, diese selbst aber in einer Phase der Massen-

1 Verlag Karl Alber, Freiburg-Miinchen.

507



kultur immer weniger zdhlt, im Vergleich zu dem iiberragenden Interesse
der Sicherheit der angelséichsischen Welt in der Luft und auf den sieben
Ozeanen.

Melvin J. Lasky spricht daher mit Recht von einer alten Kreisbewegung,
die zwischen Pro und Kontra pendelt. Die vielen Beispiele in den zitierten
Zeitschriften beweisen, dafl es neben- und nacheinander alles gab und gibt:
europamiide Europder und europamiide Amerikaner, amerikamiide Ameri-
kaner und amerikamiide Europder. Amerikaner. wie Henry James, Santayana,
Eliot, die nach Europa emigrierten, Englinder wie Huxley, Auden, Isherwood,
die nach Amerika emigrierten. Emerson kehrte mit neuem Stolz auf die
Moglichkeiten Amerikas aus Europa zurlick — wie viele Européder blieben
in Amerika, weil sie in Europa keine Moglichkeiten entdecken konnten, ihre
Ideale je zu verwirklichen. Antiamerikanismus und Antieuropismus sind
die Symptome der in jeder historischen und okonomischen Phase wechseln-
den Versuchung, zu glauben, dall der andere Kontinent es besser hat, weil er
der jiingere ist, oder besser ist, weil er an Alter reicher ist. Ob nicht diese
Geschichte der Hoffnungen und Enttiuschungen ein Symbol des mensch-
lichen Glauben ist, daB} immer das andere Sein gliicklicher ist als das eigene?

Wenn also heute wieder, hiiben und driiben, eine launische Feindseligkeit
vorwiegt: 1dBt sich wirklich das Problem der transatlantischen Politik durch
besseres «Verstehen» erfolgreich gestalten? Kein Wort gegen irgendeinen
Versuch, unsere Kenntnis Amerikas zu vertiefen. Zeitschriften, die sie for-
dern, wie zum Beispiel die neue amerikanische Zeitschrift in deutscher
Sprache Perspektiven, im S.-Fischer-Verlag, leisten um so mehr, je bestimm-
ter sie sich auf das Thema des Kulturellen beschrdnken und eine Grenz-
verwischung von Geist und Interesse, von Moral und AuBenpolitik vermei-
den. Wenn eine iiberbordende Propaganda die kulturelle Gemeinschaft feiert,
so konnte man glauben, sie meint Oel — Goethe sagte noch Kattun —, wenn
sie ihre Volksbildung, ihre Universitdten, ihre Architekten anpreist. D.1e
éffentliche Meinung Europas verliert den Glauben an das, was glaubwiirdig
ist, aber keine Ueberzeugungskraft hat, politische Gemeinschaft zu bilden-

Darum handelt es sich heute allein. Europas Interesse an der Stidrke Amerl-
kas und an der eigenen Stirke ist iiberwiltigend grof, und auf lange hinaus
ist ein renversement des alliances undenkbar. Aber mit diesem Terminus aus$
der Geschichte der franzésischen Diplomatie, die sich plétzlich von einer
anti- zu einer prohabsburgischen Auflenpolitik entschlo, ohne die Kreuz-
zugsfahnen zu wechseln, weil ihr Interesse es gebieterisch forderte und nicht
irgendeine <Ideologie», kommen wir zum eigentlichen neuralgischen Punkt
der euramerikanischen Beziehungen, der in diesem transatlantischen Ge-
sprich nur einmal, und zwar von Raymond Aron im Monat, angedeutet wird.
Aron teilt die Europder in bezug auf Amerika in Neutralisten und Neo-
kollaborateure ein, und daB sich unter diesen manche anriichtige Gestalt aus
den Jahren der Schande befindet, erhéht nicht das Vertrauen zu den kritik-
losen Mitmachern, die von gewissen Amerikanern bevorzugt werden. Arow®
fordert ein kritisches Verhéltnis Europas zur amerikanischen Politik, v-erste}_lt
durchaus, dafl sich die Amerikaner fiir die Kliigeren halten, weil sie die
Stiirkeren sind, und arbeitet konsequent auf ein starkes Europa hin. Diesés
wird sein Selbstvertrauen gewinnen, sich von Amerika weniger abhingi8
fihlen, ein Bewulitsein der Gleichwertigkeit wird das heutige Durcheinande?
von Abneigung und Unterwiirfigkeit beenden, und dann wird man, diesés
letzte Wort fehlt leider, der AuBenpolitik Amerikas nahelegen, zu den Meth0~
den der diplomatie pure zuriickzukehren, an die man heute im Zeichen eine’

508



Diplomatie der Demagogie wie an ein Ideal zuriickdenken mochte — soviel
Unbheil sie auch von Zeit zu Zeit angerichtet hat.

Dieses Unheil war aber um soviel begrenzter, als es der Kreis der Beteilig-
ten war. Wenn man der Demokratie einen berechtigten Vorwurf machen
kann, so wire es der, die Vélker durch moralische Verhetzung zu einem In-
strument der Diplomatie miflbraucht zu haben. Wie die Diplomatie pure mit
der Demokratie zu vereinen wire, gehdrt auf ein anderes Blatt. Wie aber
Diplomatie die Seele der Menschheit verdirbt, wenn sie Millionen zu Teil-
habern einer Liige macht, die man frither bestenfalls als diplomatische Not-
wendigkeit rechtfertigen konnte, erleben wir seit 50 Jahren. Es ist eben doch
ein Unterschied zwischen dem Diplomaten alten Stils, der seine Sprache ge-
brauchte, um seine Gedanken zu verbergen, und dem Diplomaten neuen Stils,
der die Sprache gebraucht, um den Worten, wie Alice im Wunderland lange
vor Orwell trdumte, den Sinn zu geben, den fortan Worter haben sollen.

Auf dieses Uebel spielt George F.Kennans Buch Amerikas AufBenpolitik
1900 bis 1950 vorsichtig an, das mit einem Vorwort zur deutschen Ausgabe
von Felix Somary heute, nach Abschlufl der Aera Roosevelt-Truman, nichts
an Bedeutung verloren hat.? Es gehort in diesen Zusammenhang, weil es dem
transatlantischen Gesprich den Sinn gibt, den die transatlantischen Zeit-
schriftendiskussionen noch nicht herausgearbeitet haben. Hommes et Mondes
hat die historische Bedeutung der Studie von Kennan verstanden, und einer
der guten neuen Képfe der franzésischen auBenpolitischen Publizistik, Louis
Brandt-Peltier, hebt hervor, worin sich Kennan vom aullenpolitischen Denken
Amerikas unterscheidet und worin er sich dem franzdsischen ndhert, das er
Zumindest durch Jacques Bainville kennengelernt hat.

Als Grundiibel der amerikanischen AuBenpolitik sieht Kennan ihren juri-
disch-legalistischen Charakter an, dessen Pendant ihr Moralismus ist. Die
Welt wird in Gut und Bose, Gesetzesachter und Gesetzesachter eingeteilt,
?hne Beriicksichtigung der unendlichen Nuancierung der Krifte, die hinter
Jedem auBenpolitischen Handeln wirken, Diese legalistisch-moralische An-
Sffhauung wird als Methode aufBlenpolitischen Handelns angesehen, obwohl
diesem Handeln jede Weltkonzeption fehlt. Es gibt, wie Kennan zugeben
muf, keine amerikanische auBenpolitische Doktrin, wie jeder Mitarbeiter des
Staatssekretariats frither oder spater bemerken mufl. In den fiinfzig Jahren,
die Kennan behandelt, hinkte die AuBenpolitik Amerikas der Weltgeschichte
Nach, wurde aber durch die simple Macht ihrer 6konomischen und militéri-
Schen Potenz in die Fiithrung der Weltpolitik gehoben, ohne doch eine eigene
Weltpolitik zu haben. Der Versuch, erst Asien, dann Europa eine legalistische
Ordnung aufzudriingen, scheiterte an der schlichten Tatsache, dafl der Frie-
den ein skonomisches und machtpolitisches Problem ist, das erst gelost wer-
den mulf, bevor es legalisiert werden kann. Wenn auch Amerika die Genug-
tuung hatte, daB seine prinzipiellen Forderungen, wie die Offene Tiir in

hina, das nationale Selbstbestimmungsrecht in Europa, der Vélkerbund in

enf, angenommen wurden, so blieb diese neue Legalitit ein Gespenst, das
Zerging, als die Macht der Tatsachen sich nicht linger verhiillen lie. Wie
Weit sich hinter dem Rechtsgedanken und dem Puritanismus der amerikani-
Sthen Auflenpolitik auBerdem niichterne Profitinteressen verbargen, ist eine
andere Frage von gewiBl nicht geringerer Bedeutung; aber zur Herausarbei-
tung des formalistischen Mankos, das Kennan als erster Amerikaner ent-
eckt hat — fiir Engldnder, Franzosen, Italiener handelt es sich um keine
iafenbarungen —, kann man sie beiseite lassen.

2 Europa Verlag, Ziirich-Stuttgart-Wien.

509



Louis Brandt-Peltier stellt die Frage nach der Herkunft des amerikani-
schen Legalismus und beantwortet sie mit Kennans Hinweis auf den Vertrag
der 13 Kolonien, die sich einigten und gegen England erhoben. Ihre histo-
rische Gemeinschaft war ein Vertrag, eine Verfassung. Auf die interessante
Parallele der Schweiz, die auch auf einem Urvertrag der Waldstédtten beruht,
braucht man nicht ausdriicklich hinzuweisen. Was aber Kennan verkennt, ist
der Interessencharakter dieses amerikanischen Urvertrags. Sein Objekt war:
die Einigung gegen das Mutterland; seine innere Lebenswirklichkeit: die
Fortentwicklung der Kolonien zum méchtigsten Staatswesen der Welt. Weder
die juristische noch die politische Moral hétten dem Vertrag der 13 Kolonien
eine solche Folge gegeben, wenn sie nicht in der Logik der Dinge gelegen
hétte. Vertrdage schaffen statische Formen, die gesprengt werden, wenn sie der
Dynamik der Entwicklung nicht mehr Geniige leisten; daher hat es, wie
Kennan einsieht, keinen Sinn, internationalen Beziehungen eine vertragliche
Zwangsjacke anzulegen, ihren Entwicklungsprozell zu hemmen statt zu be-
gleiten. Die legalistische AulBlenpolitik glaubt ein Ziel erreicht zu haben,
wenn sie es in Vertragsform kleidet, sei es der Waffenstillstand eines totalen
Sieges, ein unabénderlicher Friedensvertrag, eine internationale Vereinigung
wie der Volkerbund oder die UNO. Der Gipfel der Paradoxie ist aber eine
AuBenpolitik, die ihre Vertrige und Forderungen ihrem eigenen Schicksal
iiberlafit — wie den Volkerbundsvertrag —, sich iiberall einmischt, ochne Ver-
antwortungen zu iibernehmen, die Volker zu Kreuzziigen bald gegen diese,
bald gegen jene Macht aufruft. «Diplomatie des Dilettantismus» nennt Ken-
nan eine AuBenpolitik, die ohne ein Korps von Berufsdiplomaten Weltord-
nung schaffen will und die sich, wie man hinzufiigen miifite, aulerdem einem
Korps von Berufsverschworern gegeniibersieht.

Gegen die Identifikation von Politik mit Vertrigen haben Clemenceau,
Tardieu, Foch auf der Pariser Konferenz vergebens angekdmpft, und es mag
heute manchem unvorbereiteten Leser vor Verzweiflung schwindelig werden,
wenn er etwa die wohlfundierte Darstellung Edgar Milhauds, La France avait
raison’, mit dem Bonmot Kennans vergleicht, dal der Frieden aussah, wie
wenn man Kriegshysterie und unpraktischen Idealismus in einer einzigen
Brust vereinigt. DaBl der Vertrag in allem Wesentlichen schon 1916/1917 in
London fertiggestellt war, sei nur am Rande bemerkt. Will man aber heute
der euramerikanischen Malaise auf den Grund gehen, so hiefe es auf der
ersten Sandbank steckenbleiben, wenn man in mehr oder weniger geist-
vollen Reflexionen iiber den Unterschied beider Kontinente die Wurzeln des
MiBverstindnisses suchen wollte und das Unheil verschweigt, das die angel-
sichsische Politik und ganz gewil auch die amerikanische im Zwischenkrieg
verschuldet hat. Dabei begniigt sich der Beitrag in Hommes et Mondes, die
Namen Wilson, Kellogg und Cordel Hull als Beispiele fiir Kennans gesunde
Kritik einer AuBenpolitik zu zitieren, die glaubt, etwas erreicht zu haben,
wenn sie den Gegner zu einer Unterschrift veranlassen kann, die er so herz-
lich gern leistet, wie der Prinz in Emilia Galotti. Hier ist tatséchlich endlic_h
einmal von amerikanischer Seite die Wurzel jener Paktomanie bloBgelegt, die
das Schicksal der Menschheit der Tinte anvertraut hat.

Sollte Kennans Bekenntnis zur Berufsdiplomatie und seine Verurteilung
der Dilettantendiplomatie eine Erklidrung dafiir bieten, warum sein Buch nur
ganz allgemein auBenpolitischen Realismus fordert und den legalistisﬂhen
Moralismus alten Stils als iiberholt bezeichnet, so wiiite man auch, warum

3 Edition La Baconniére.

510



er keine neue Auflenpolitik verkiindet, sondern vielleicht vorzieht, schweigend
fiir sie tédtig zu sein. Immerhin macht sein Glaube an den Wert der Balance
of power auf dem Kontinent stutzig. Jedes Gleichgewicht der Kriifte, das,
nicht alle Produktionskrifte der Menschheit als ein Ganzes beriicksichtigend,
das Weltgleichgewicht anstrebt, fithrt zu neuen Konflikten. Das Weltgleich-
gewicht der Fiinf Imperien ist Kennan und seinem franzosischen Kritiker
offenbar unbekannt, denn noch immer unterliegt diese Konzeption der Zensur
von Leisetretern. Es war daher ein Zeichen englischer Redefreiheit, dafl mir
Gelegenheit geboten wurde, diese Konzeption in einem Sonderheft wvon
Twenthieth Century (909) darzustellen. Eine geschulte Diplomatie, wie sie
Kennan fordert, wird der amerikanischen AuBenpolitik ein Weltziel geben
und ihr Zogern zwischen Alles (One World) oder Nichts (Isolation) be-
endigen. Weil Europa an die Ueberlegenheit und Zielsicherheit der ameri-
kanischen AuBenpolitik nicht glauben, aber auch die Fehlschlige im Zwi-
schenkrieg nicht verwinden kann, fillt es leicht, in Europa Antiamerikanismus
zu siden, ohne Riicksicht auf die Wirkung einer leeren Gefiihlspolitik auf eine
blof legalistische. Von hdchster Bedeutung ist es, Unsicherheitsfaktoren aus-
zuschalten, die zu einer Karenz der transatlantischen Kooperation fiihren
konnten, und daher ist nicht in literarischen, sondern in politischen, wirklich
freien Diskussionen der Zeitschriften eine Ueberwindung der Stagnation an-
Zustreben.

Jiingers Ueber Ernst Jiinger gibt es eine umfangreiche Buch- und Zeit-
Dandysmus schriftenliteratur. Sie wird durch zwei Studien im letzten Heft

des Euphorion (XLVI, 2) bereichert, von denen eine ein Einzel-
Mmotiv behandelt, die andere die Position Jiingers in Traditionen des englisch-
franzosischen Widerspruchs zur biirgerlichen Welt zu bestimmen versucht.
Gerhard Loose (Boulder, Colorado) analysiert die Symbolbedeutung der
Tigerlilie in Abenteuerlichen Herzen; Rainer Gruenter stellt in einer problem-
geschichtlichen Studie im Umfang von 30 Seiten die englisch-franzésisch-
deutschen Formen des Dandysmus dar und das cirritierende Novum», das
Jiingers Haltung in der deutschen Literatur der beiden letzten Jahrzehnte
bedeutet. Jiingers scheinbar strengen 20.-Jahrhundert-Ziige fithrt Gruenter
bis ins 18, Jahrhundert zuriick; er nennt Jiinger einen Georgeaner, der mit den
Mitteln des 20.Jahrhunderts operiert, aber durch das franzésische 19.Jahr-
hundert gepragt wurde. Jiinger stehe auf der Linie der deutschen Romantik,
die von Friedrich Schlegel, Heine zu Nietzsche und George fiihrt; er konnte
der Anziehungskraft der westlichen Protestliteratur keinen Widerstand lei-
sten, weil es sich bei ihm wie bei Stendhal, Baudelaire, Huysmans um poli-
tisch-gesellschaftliche Fille dhnlicher Lagerung handelt, um aristokratische
Individualisten, leidend an einer verpdbelten Umwelt.

Die Leitbegriffe, die Rainer Gruenters Studie herausarbeitet, sind folgende:
Macht — Désinvolture — Sullascher und Coriolanischer Aristokratismus —
Kilte — die Welt als Schauspiel — Maske und Maskierung — Provokation —

_anierismus — Bildungserlebnisse im Stile von Huysmans, verbunden mit
®lner Neigung zur florilegischen Ansammlung des Aparten — Selbstbewuf3t-
Sein des historischen Menschen.

Die Begriffskette, die diese hervorragende Untersuchung als heuristischen
Ausgang verwendet, wird vom Verfasser mit grofler Sorgfalt ausgearbeitet
und Glied um Glied auf die bewuBten Vorbilder Jiingers oder auf geistig
Verwandte Situationen der groBen westlichen Individualisten und antibiirger-

511



lichen Rebellen zuriickgefiihrt. Jiingers Bild der Macht ist spétromantisch,
strebt das Kolossale an, sucht archiologische Metaphern. In Heliopolis tritt
der Begriff der Legitimitdt in den Vordergrund. Aesthetischer Ekel kommt
zum Ausdruck. Jiinger sieht ein neues Weltphilisterium grofiten Ausmalfles
im Kommen. Doch ist sein Verhé&ltnis zur Macht sentimentalisch. Er ver-
spottet die spéatbiirgerliche Machtschwédrmerei, tastet aber zirtlich ihre
Nuancen ab, rithmt die Désinvolture und den friihritterlichen Begriff der
Souplesse. Die romantische Herkunft beider Begriffe fiihrt Grunenter auf
Friedrich Schlegel, auf Schillers Idee des Naiven und auf Nietzsches Virtu
zuriick.

Die Idee des Hohen und des Niederen verkérpert sich in Sullas Verachtung
der Plebs, im Glauben an den «Einzelnen», in der «aristokratischen» Ironie,
in der Ablehnung biirgerlicher Werte, in der Romantisierung von Blut,
Grauen, Eros, Mut, Feuer, Kampf. Dieses Weltgefiihl setzt einen Kult der
Kilte voraus. Der Zuwachs an Macht, der aus der spielerischen Distanz zu
Empfindungen hervorgeht, ist das Zeichen des Lebens, der hohen Leistung,
der Mitleidlosigkeit. Die innere Vereisung erlaubt es, dufleres Geschehen wie
Priparate zu behandeln. Die Welt wird €in Schauspiel, Jiinger tritt von ihm
als ironischer Betrachter oder als historischer Mensch zuriick. Wird die Welt
zum Schauspiel, so der Betrachter zum Schauspieler, zum Maskierten, der sich
und sein Gefiihlsleben vor dem Vulgédren verbirgt. Die Maske erhilt nun eine
mannigfaltige Bedeutung, ihr Gebrauch -stellt zum Publikum ein kokettes
Verhéltnis her.

Die Maske schlielit ihren Tréger nicht ganz von der Umwelt ab; im Gegen-
teil, sie provoziert die Neugier, der Maskierte will erraten werden. Seine
Geheimnisse gehen alle an. Hier verrit sich die Verachtung des Biirgers als
Bediirfnis d’épater le bourgeois. Sein Mittel ist der Stil, die Reizsphare von
Militdrdeutsch und franzosischer Dekadenz in den Farben von Huysmans.

Mit welchem Recht diese Haltung als Dandysmus bezeichnet wird, erfahren
wir aus dem historischen Exkurs, der bis zu Byron, Sénancours, Madame de
Staél, Constant zuriickreicht und diese Linie mit Flaubert, Gauthier, Barbey
d’Aurevilly, Huysmans, Wilde, d’Annunzio verkniipft, aber auch die Abzwei-
gung zu T.E. Lawrence und de Saint-Exupéry nicht vernachléssigt. Die deut-
sche Riickverpflanzung ins Franzosische besitzt nicht nur in Nietzsche, George
und Rilke eine parallele Willens- und Schicksalslinie, sondern auch in Fon-
tane ein reizvolles Pendant preuBisch-franzosischer Legierbarkeit. Immerhin
bleibt nach dieser dankenswerten Studie noch viel Fragwiirdiges offen. Ein
Vergleich mit George ist Sakrileg. Ernst Bertram bemerkte, dafl die Fran-
zosen das Franzdsische noch immer besser machen als die Deutschen. Die
Kristallisation des Weltverhéltnisses zu tragfihigen Gestalten, wie etwa dem
jungen Lafcadio in Gides Caves du Vatican, vermifit Gruenter. Jiingers
Dandysmus erfriert zum Narzilimus. SchlieBlich bliebe noch zu sagen, was
Jiinger als interessante Erscheinung der heimatlosen Rechten charakteri-
siert, die ebensoviel Anspruch auf Sammlung und Fiihrung haben wie die
heimatlosen Linken, wie iiberhaupt eine Kooperation dieser Krafte die Politik
vergeistigen konnte. Felix Stossinger

512



	Kleine Rundschau

